

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

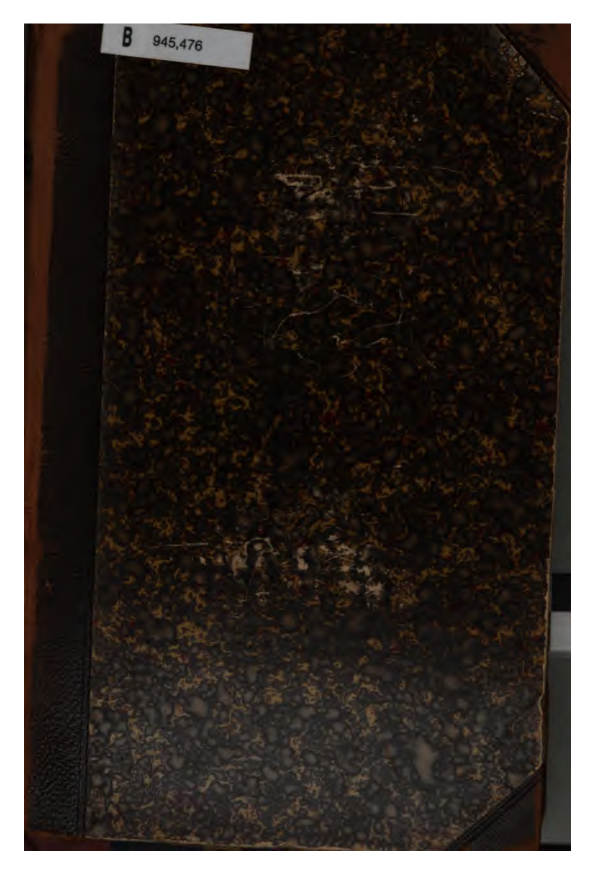
Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

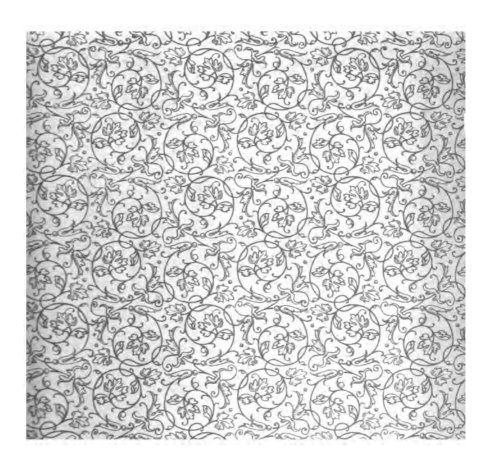
## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.





HAND LAND CONT.



.805 P568

# PHILOLOGUS.

# ZEITSCHRIFT

FÜR 60365

## DAS KLASSISCHE ALTERTHUM.

**HERAUSGEGEBEN** 

VON

ERNST VON LEUTSCH.

Sechzehnter Jahrgang.

GÖTTINGEN,

VERLAG DER DIETERICHSCHEN BUCHHANDLUNG.

MDCCCLX.

 $\mathcal{J}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta}(\mathcal{F}^{\alpha,\beta$ 

•

.

.

•

## INHALT DES SECHZEHNTEN JAHRGANGES.

| ı                                                                                                                                                                                  |        | -             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|---------------|
| Uebersicht der neuesten leistungen für homerische sprache.                                                                                                                         | John   | Pag.          |
| besight was Otto Wahen                                                                                                                                                             | wanie  | . 667         |
| bericht von Otto Weber                                                                                                                                                             | • •    | . 531         |
| Die angetrophe in Ilies und Odvesee Von C W Nitzech                                                                                                                                | •      | . 151         |
| Homewische annivern Von P. La Roche                                                                                                                                                | •      | . 41          |
| Homerische analysen. Von P. La Roche Zn Apollonius von Rhodus. Von A. Meineke                                                                                                      | •      | . 159         |
| 7. Dhokulides Van A Comm                                                                                                                                                           |        | . 647         |
| 7. Hinney Ven M. Schmidt                                                                                                                                                           |        | 522           |
| Zn Sotorichas Ossita Von demeelhen                                                                                                                                                 | 35     | 2. 359        |
| Zu Phokylides. Von O. Goram.  Zu Hipponax. Von M. Schmidt  Zu Soterichos Oasita. Von demselben  Accentcholiamben und prosodische choliamben. I. Aeso  Rebeiter Von Tesch Momenten. | n. I   | II.           |
| Rabring Von Tucha Mammeen                                                                                                                                                          | -      | . 721         |
| Babrius. Von Tycho Mommsen                                                                                                                                                         | Heine  | ke 154        |
| Caniecturae Pindaricae Scr H L Abrens                                                                                                                                              |        | . 52          |
| Zn den tragikern. Von M. Schmidt                                                                                                                                                   |        | . 161         |
| Za Aeschylos Agamemnon. Von R. Enger                                                                                                                                               |        | . 356         |
| Zu den tragikern. Von M. Schmidt Zu Aeschylos Agamemnon. Von R. Enger Aeschyli Septem c. Thebas verss. 369—719. Illustravit Dindorfius Arist, Nub 266. 357 Von O. Goram            | Gu     | il.           |
| Dindorfus                                                                                                                                                                          |        | . 193         |
| Arist. Nub. 266, 857 Von O. Goram                                                                                                                                                  | . 7    | 17. 40        |
|                                                                                                                                                                                    |        |               |
| ,                                                                                                                                                                                  |        |               |
| Thukydides. Jahresbericht von L. Herbst                                                                                                                                            |        | . 270         |
| Zu Strabon. Von N. Piccolos                                                                                                                                                        |        | . 727         |
| Brief des Aristoteles. Von H. Dressel                                                                                                                                              |        | . 353         |
| Thukydides. Jahresbericht von L. Herbst                                                                                                                                            | Von (  | G.            |
| Wolff                                                                                                                                                                              |        | . 523         |
| Wolff                                                                                                                                                                              | oteles | ١.            |
| Von <i>H. Hampke</i>                                                                                                                                                               |        | . 60          |
| Von H. Hampke                                                                                                                                                                      | hen p  | 0-            |
| litik. Von G. Teichmüller                                                                                                                                                          |        | . 164         |
| litik. Von G. Teichmüller                                                                                                                                                          | J. Be  | n-            |
| dixen<br>Psellus περί τῶν Ιδεῶν ας ὁ Πλάτων λέγες. Edidit C. G. Lina                                                                                                               |        | . 465         |
| Psellus περί τῶν ἰδεῶν ἃς ὁ Πλάτων λέγει. Edidit C. G. Lina                                                                                                                        | ler .  | . 523         |
| Zu Demosthenes. Von H. Frohberger<br>Beiträge zu den griechischen nationalgrammatikern. 1. Der                                                                                     |        | . 532         |
| Beiträge zu den griechischen nationalgrammatikern. 1. Der                                                                                                                          | metr   | ri-           |
| ker Heliodoros. II. Die pinakographische thätigkeit de limachos. III. Ueber Krates. Von Kurt Wachsmuth.                                                                            | es Ka  | 1-            |
| limachos. III. Ueber Krates. Von Kurt Wachsmuth                                                                                                                                    |        | . 648         |
| Zum Arkadios. Von M. Schmidt                                                                                                                                                       |        | . 730         |
| Zu Hesychius. Von demselben                                                                                                                                                        |        | . 269         |
| •                                                                                                                                                                                  |        |               |
|                                                                                                                                                                                    |        |               |
| Griechische inschriften. Von K. Keil                                                                                                                                               |        | . 1           |
| Griechische inschriften. Von K. Keil                                                                                                                                               |        | . 713         |
| -                                                                                                                                                                                  |        |               |
|                                                                                                                                                                                    |        |               |
| Coniectanea quaedam Luciliana. Scr. E. Klussmann                                                                                                                                   |        | . 166         |
| Lectiones Vergilianae. Von Ph. Wagner                                                                                                                                              |        | . 5 <b>37</b> |
| Lectiones Vergilianae. Von Ph. Wagner Horat. Od. 1, 28. Von H. J. Heller. Der pithönnische codex Juvenals. Von A. Haeckermann.                                                     |        | . 731         |
| Der pithöanische codex Juvenals. Von A. Haeckermann                                                                                                                                |        | 412           |
| Zur lateinischen anthologie. Von Fr. Oehler                                                                                                                                        |        | . 355         |

## Inhalt.

| Additamentum ad M. Porcii Catonis Relig<br>Zur erklärung von Cicero gegen Verres I                       | , 50 | . 1   | 7on  | H           | . F | echn | cr  | nn  | 234 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-------|------|-------------|-----|------|-----|-----|-----|
| Zu Cicero pro Sestio. Von Fr. Oehler<br>Beiträge zur kritik der bücher Varro's de                        | . 1: |       | ٠,   | tin         | :   | · v. |     | ŵ   | 411 |
| Christ                                                                                                   |      |       | ٠. • |             |     |      | •   |     | 450 |
| Christ                                                                                                   | Pı   | itsci | he.  |             |     |      |     | :   | 361 |
| Laclius Felix. Von L. Mercklin                                                                           |      | •     | •    | ·           |     |      |     |     | 168 |
| Laelius Felix. Von L. Mercklin Zu Aquila Romanus. Von J. Machly .                                        |      | •     | •    | •           | •   |      | •   | •   | 172 |
| Griechische syntax. Zweiter artikel.  Bäumlein                                                           | Jah  | resb  | eri  | cht.        |     | Von  | , , | V.  |     |
| Bäumlein                                                                                                 |      | •     | •    | •           | •   | • •  | •   | •   | 117 |
| Der ursprung der mythen. Von P. W.                                                                       | Fore | hha   | ımn  | <b>.</b> er |     |      |     |     | 385 |
| Der ursprung der mythen. Von P. W. Persephone in Alexandria. Von Fr. Och                                 | ler  |       | •    | •           | •   | •    | •   | •   | 354 |
| Die archaeologie der kunst. Zweiter arti                                                                 | kel. | J     | abr  | esb         | eri | ebt. | 1   | Von | 1   |
| B. Stark                                                                                                 | • •  | •     | •    | •           | •   | • •  | •   | •   | 85  |
| Das προςκατάβλημα. Von Telfy                                                                             |      | •     | •    | •           |     |      | •   | •   | 365 |
| Kritische analekten. Von Th. Berak.                                                                      |      | _     |      |             |     |      | _   |     | 577 |
| Kritische bemerkungen. Von G. Wolff                                                                      |      |       |      |             |     |      |     | :   | 527 |
| Kritische analekten. Von Th. Bergk.<br>Kritische bemerkungen. Von G. Wolff<br>Vermischtes Von M. Schmidt |      |       | •    | •           | •   |      |     |     | 233 |
|                                                                                                          |      |       |      |             |     |      |     |     |     |
| Index auctorum. Confecit G. Tell Verzeichniss der excerpirten zeitschriften                              |      |       |      |             |     |      |     |     | 762 |
| Verzeichniss der excerpirten zeitschriften                                                               | •    | •     | •    | •           | • • | •    | •   | •   | 767 |
| Druckfehler und berichtigungen                                                                           |      |       |      |             |     |      |     |     | 768 |

## I. ABHANDLUNGEN.

I.

### Griechische inschriften.

In der vorrede zum dritten bande des C. I. G. p. xxi verzeichnet der selige Johann Franz eine kleine anzahl auch an und für sich nicht eben erheblicher und meist aus wenigen zeilen bestehender titel, deren doppelte herausgabe in jenem weitschichtigen werke dem grossen meister der griechischen epigraphik trotz seiner auch in diesem betracht bewundernswürdigen umsicht entschlüpft ist: vol. I, n. 757 = 1504 (vgl. Boeckh vol. II, p. 249); n. 604 = 938 b. in den addend, p. 919 b; vol. II, n. 1976 =3645; n. 2015 = 3693; n. 3474 = 3698. Derartige irrthümer, wenn sie einmal begangen sind und schwarz auf weiss vorliegen, aufzuspüren ist leichter als sie zu vermeiden, und überhaupt ein gar kleines verdienst, wozu wesentlich etwas fleiss und aufmerksamkeit erfordert wird. Weil man aber nie wissen kann, was für weitere folgen aus einer ersten unrichtigkeit in betreff des heimathsortes hervorgehen, so scheint es immerhin gut, zu nutzen und frommen aller, welche der inschriften bei ihren studien bedürfen 1), diese doppelgänger so bald als möglich öffentlich zu

1) Eine fleissige ausbeutung auch der griechischen titel findet man in dem kürzlich erschienenen werke: Claudius und Nero — von dr. H. Lehmann, 1 band, Gotha 1859, viertes buch, urkunden zur geschichte des Drusus. Dagegen fällt es auf, in der geschichte der gründung und der blüthe des hellenischen staates in Kyrenaika von A. F. Gouschick, Leipzig 1858, p. 36 folgendes zu lesen: "die hellenische bliedung und sprache blieb unverfälscht in Kyrene, nämlich im dorischen dislekt — daher auch die stadt Κυράνα bei ihnen lautet und auf münzen durch Κύρα bezeichnet wird; auch finden sich ausserdem einige bestimmte spuren des dorischen dialektes bei den Kyrenäern, s. Maittair. ed. Reitz p. 273." Und doch geschähe dem geehrten verfasser

kennzeichnen. Schon lange vor Franz hatte ich in der allgem. litterat. zeit. 1848, n. 164, p. 160 die drei ersten der von ihm bemerkten wiederholungen angegeben und etwas später a. a. o. 1849, n. 94, s. 752 auf die identität von n. 3063 vol. II, p. 647 mit n. 3537 p. 854, und n. 223, p. 626 auf die von n. 2942 p. 592 mit n. 3290 p. 763 hingewiesen. Wie Franz dies übersah, so erwähnt er auch nicht, dass Boeckh vol. II addend. p. 1126 a schon selber die gleichheit von n. 3380 p. 787 und n. 3581 p. 874 erklärt hatte. Jedoch auch so ist die liste noch immer nicht vollständig, was ich im nachstehenden darthun werde.

1.

C. l. G. n. 429, vol. 1, p. 456 wird aus Spon folgender titel als in Eleusis befindlich mitgetheilt:

AΥΣΙΚΡΑΤΗΣΑΝΑΞΟΝΟΣ Ανσικράτης 'Αναξ[ίω]νος [τῶ ΑΝΑΞΙΩΝΟΣΚΑΛΙΣΣΩ 'Αναξίωνος. Καλισσῶ [τὸν υ-ΙΩΝΑΜΑΤΗΡΑΝΕΘΗΚΕ <math>[i]]ν  $\hat{\alpha}$  μάτηρ ἀνέθηκε.

Schon Boeckh wurde durch den dorismus und das fremdartige  $K\alpha\lambda\iota\sigma\sigma$ oó, (etwa für  $K\alpha\lambda\iota\sigma\sigma\tau$ ó Addend. p. 913h) zu der conjectur bestimmt, es sei an die statue eines ausländers zu denken. Man würde sehr irren, wiese man eine solche erklärung ohne weiteres von der hand: siehe, um nur ein beispiel anzuführen, den titel zu Hermione:

' Αδ] κληπιόδωρος Τηλέφου ' Αθηνα[ίος ' Αρι] στοξέναν Περκλείδου την έατου γυνα[ίκα Δήμητρι, Κλυμένφ, Κόρη,

jahrbücher f. klass. philol. II suppl. p. 353, während es in einheimischen weihungen dort Δάματρι und Κόρα heisst, C. l. G. n. 1197. 1199 vol. l, p. 595.

Doch hier hat man dieses auskunftsmittel nicht nöthig, denn es trifft sich sehr gelegen, dass Fourmont in Megara dieses stück copirt hat, C. I. G. n. 1094 vol. I, p. 571:

ΠΤΟΩΝ ΤΤΣΙΚΡΑΤΕΙΑ ΑΝΑΞΙΩΝΟΣ ΑΝΑΞΙΩΝΟΣ ΚΑΛΑΙΣΤΙΟΝΑΜΑΤΗΡΑΝΕΘΗΚΕΝ

Oder könnte wer bezweifeln, dass wir zwei abschriften einer und

mit der annahme unrecht, er habe die Inscriptiones Cyrenaicae C. I. G. v. III, p. 517 — 562 gar nicht gekannt; denn p. 23 werden in bezug auf cultus einige angeführt, obschon mit dem druckfehler Flora statt Kora. Uebrigens muss, unbeschadet der quelle  $K\dot{\nu}\rho\eta$ , der form  $K\dot{\nu}\rho\alpha$  für die stadt die lesung  $KYPA\nu\alpha i\omega\nu$  substituirt werden.

derselben, in der that nach Megara gehörenden dedication (unter einem anaglyphon, wie Boeckh an zweiter stelle bemerkt) anzuerkennen haben?

Uebrigens möchte ich, mit benutzung von Spon's copie, in n. 1094, 1 statt:  $T[\iota]$ σικράτεια, wie in C. I. G. geschrieben ist, lieber den namen Αυσικράτεια herstellen. In Pape's wörterbuche wird, dies beiläufig zu bemerken, Τισικράτεια einzig aus der in rede stehenden inschrift angeführt, während es im pariser Stephanus und bei Passow völlig fehlt. Ich citire deshalb den titel bei Rhangabis Antiquit. Hellén. t. II, p. 528 n. 861, 10 = Ephem. Archaeol. n. 326:

HFEPIHFH<sup>-</sup>: I—IKPATEIAKANATNIOIK was der inschrift Boeckhs n. 155, 20 entspricht:

 $\Phi IAH\Gamma EPIH\Gamma HT ||ONTOI\Sigma[I]KPATEIA$ ,

wo der erstgenannte griechische herausgeber Τισικράτεια, der deutsche glaublicher Τεισικράτεια setzt, da so die lücke auf dem στοιχηδό» beschriebenen marmor genau ausgefüllt wird 2).

Dagegen weiss ich für Δυσικράτεια keinen zweiten ganz sicheren beleg, insofern in der grabschrift aus Onchestos C. I. G. n. 1675b, vol. I, p. 801b.

## AMCIKPATHTA IAXAIPE

ein anderer name der ursprüngliche gewesen zu sein scheint, als

2) Diese urkunde über geweihte kleidungsstücke und toilettengegenstände, die fast buchstäbliche wiederholung eines theiles von C. I. G. n. 155, ist auch durch die form ΚΑΤΡΟΠΤΟΝ κάτροπτον ελεφαντίνην λαβ[ην έχον merkwürdig, welche Rhangabis p. 532 ausdrücklich verbürgt und die nunmehr auch C. I. G. n. 155, 25 in ΣΤΡΟΠΤΟΝ (Boech v. I., p. 248 a) nicht länger verkannt werden darf. Zu dem was über solche umstellungen der liquidae, μεταθέσεις und ύπερθέσεις nach den alten, in der Sylloge Inscr. Boeot. p. 181 (Σωκάρτης) beigebracht ist, füge ich jetzt Lobeck Pathol. Elem. p. 500; Meineke, Anal. Alexandr. p. 118; E. Curtius Anecd. Delph. p. 16 (Χρυτταῖος, Χυτραῖος?); Ross reis. auf d. griech. inseln III, 165, Italiker und Graeker p. 23. 25; Franz C. I. G. v. III, p. 709 s. (τράφοι); Ritschl. N. Rh. Mus. VIII, 150. XII, 112; den kretischen titel bei Rhangabis n. 2478, I. 26 ΤΑΝΑΦΟΡΔΙΤΑΝ Άφορδίταν; C. I. G. n. 3049, 1. 2. 12 Συβριτίων, 9 εξυβρίτας d. i. ἐκ Συβρίτας, nehen Σίβυρτος, Boeckh v. II, p. 637 b.; ebendas. n. 5551, 5 v. III, p. 606 Δατωρυνιανοῦ, nach Franz p. 1294 b. male scriptum Λατφωνιανοῦ; Lebas Rhenée n. 1960 p. 448 (== C. I. G. n. 2322. b. 31 v. II, p. 1044 b.) Αῦλος Φλούβιε (Boeckh: ΦΛΟΥΕΙΟ] Δέχμου Ῥωμαῖε; Pausan. III, 13, 5 Καρνεῖος ἀπὸ των χρανειών. Für das latein ist zu vergleichen die abhandlung von Dr. ΛΙΒ. Dietrick: Commentationes grammaticae duae, I de litterarum in lingua latina transpositione, Lips. 1846, p. 1—28.

jener von Boeckh vorzugsweise hergestellte. ' $A\mu[\varphi]\iota x\varrho \acute{\alpha} \tau \eta$  oder ' $A\mu[\varphi]\iota x\varrho \acute{\alpha} \tau [\imath\iota]\alpha$  ist dort wahrscheinlicher, s. Syll. Inscr. Boeot. p. 193. Eher kann  $A[v]\sigma\iota x\varrho \acute{\alpha} \tau \imath\iota \alpha$  in C. I. G. in n. 1160, 3 gestanden haben, wo Lebas n. 127, p. 27 so liest:  $MA.\Sigma IKPATEIA$ 

Z. 1 u. 2: ein Megarer 'Αναξίων ist auch C. I. G. n. 1088, 1 erwähnt. Z. 3 Καλλίστιον: s. Pape u. Rhangabis n. 2449: Κ. χρηστή. Endlich wolle der geneigte leser nicht unbeachtet lassen, wie trügerisch oft das in älterer zeit gesammelte material ist, mit dem der epigraphiker zu arbeiten hat.

H.

Das bruchstück, welches als der insel Siphnos angehörig nach der abschrift von Pittakis im C. I. G. n. 2423 b, vol. II, p. 556 abgedruckt ist:

ΟΥΤΩΣ ΤΟΥΠΑΜΝΑ ΟΣ . . Ι.ΝΕΙΝΕΚΕΝ ΥΓΟΙΣΑΛΕΙΦΟΜΕΝΟΙΣ

5 ΑΝΧΗΘΥΣΙΝΣΕΝΤΩΤΕΕΡ ΑΛΝΧΝΕΥΣΕΝΠΟΙΣΛΣΛΕ ΟΥΝΗΣΕΤΟΥΣΛΛΕΙΦΟΜΕΝΟΥΣΚΛΙ ΑΝΤΛΤΟΙΣΛΛΕΙΦΟΜΕΝΟΙΣΠΛΡΟΛΚ ΡΟΕΙΣΦΕΡΩΝΤΛΠΡΟΣΕΝΛΕΙΠΟΝΤΛ

10 ΑΝΙΑ. ΙΕΡΑΝΙΙ. ΕΙΒΟΥΛΟΜΈΝΟΣ ΕΥΝΟΙΑΝΤΈΚΑΕΚΤΕΝΑ ΕΣΙΩΝΚΑΙΜΗΕΥΡΙΣΚΟΜΈΝΟΣ ΓΥΜΝΑΣΙΑΡΧΗΣΕΙΝΤΟΝΕΙΙΙ

ΔΙΛΙΤΗΣΤΕΤΟΥΓΥΜΝΑΣΙΟΥ 15 ΡΑΙΙΗΕΣΤΩΝΑΛΕΙ Γ: ΓΑΡΑΣΧΩΝΤΌΤΕ ΑΤΗΣΕΟΡΤΗΣΤΩΙ ΕΓΕΝΗΘΗΚΑ

HΣNE

kehrt ganz offenbar unter n. 2140 a 2), p. 1015 a wieder, wo die auf Aegina von stein genommene copie des franzosen Virlet steht:

IOE[]H KTOYEYMNA IIOYAHNE EKEN

## ΜΙΙΟΙΣΑΛΕΙΦΟΜΕΝΟΙΕ ΙΙΧΗΝΕΘΥΣΙΑΣΕΝΤΩΤΈΕΡ ΥΛΑΝΧΝΕΥΣΕΝ ΓΟΗΣΑΣ**Δ**Ε **ΟΙΝΗΣΕΤΟΥΣΑΛΕΙΦΟΜΈΝΟΥΣΚΑΙ** ΑΝΤΑΤΟΙΣΑΛΕΙΦΟΜΕΝΟΙΣΓΛΡΟΛ **ΡΟΕΙΣΦΕΡΩΝΤΑΓΡΟΣΣΝΑΕΓΙΤΟΝ** ΄΄ \ΙΕΡΑΝΓΘΕΙΚΟΥΛΟΜΕΝΟΣΙ 10 **EYNOIANTEKAEKTEN** ΕΣΙΩΝΚΑΙΜΗΕΥΡΙΣΚΟΜΕ **ΔΣΙΔΡΧΗΣΕΙΝΤΌΝΕ ΓΙ** ΑΙΤΗΣΤΕΤΟ ΥΓΥΜΝΑ *`ΑΓΗΑΣΤΩΝΑΛΕΙ* 15 Η ΓΑΡΑΣΧΩΝΤΌΤΕ ΑΤΗΣΕΟΡΤΗΣΤΩ ETENHOHHA **ΩΣΛΕΚ**

Pittakis, der übrigens durch fleissiges und frühzeitiges sammeln von inschriftsteinen im wiederbefreiten vaterland sich nicht geringe verdienste um die griechische epigraphik erworben hat, lässt sich besonders in seinen älteren mittheilungen von copien öfter einen irrthum in angabe des fundortes zu schulden kommen, s. Boeckh's lemma zu n. 2429 b vol. II, p. 357 b und Addend. p. 1080 b, lemma n. 2375, p. 344; n. 6823, vol. IV, p. 4 mit meiner berichtigung in der praefatio von E. Curtius p. xxb. Man wird deshalb geneigt sein, sich hier für Aegina zu entscheiden, wäre nicht die möglichkeit vorhanden, dass der stein von Siphnos in das frühere museum auf Aegina gebracht worden ist, wo ihn Virlet copirte. Ein eigener zufall aber hat gewollt, dass an der ersteren stelle im C. I. G. für die herstellung des nach dem hauptinhalt leicht erkennbaren bruchstückes ein wenig mehr gethan ist als an der anderen: z. 5 έθυσίασεν τῷ τε Ερ[μη (θυσίας έν τῷ τε ερ-); z. 9 τὰ προςενλείποντα; z. 14 ίδια της τε του γυμνασίου (wo vielleicht auch an διαίτης zu denken ist). Nachträglich versuche ich z. 3

## OΣ...IINEINEKEN IJOTAHNE EKEN

σπουδήτ εἰςήτεγκετ, welcher ausdruck schon aus Polybius bekannt ist, und z. 6:

## ΛΑΝΧΝΕΤΣΕΝ ΤΛΑΝΧΝΕΤΣΕΝ

έσπλάνχνευσεν .

Ein mit dem vorstehenden ganz gleicher fall bietet sich C. I. G. n. 2140 a 11) p. 1016 b: "Aeginae in lapide sepulcrali cum fastigio, ex schedis Virleti (= Lebas n. 1724, p. 388):

#### EPPIo ZATEIPI

#### ΟΣΧΡΗΣΤΕΧ ΑΙΡΕ

und n. 2322 b 98), p. 1051 b: Rheneae, in anaglypho a. 1829 reperto, quo vir repraesentatur; ex schedis Pittaci triplicibus:

#### ΕΡΠΟΣΑΓΕΙΡΙ

#### Ο ΣΧΡΗΣΤΕΧΑΙΡΕ

Die identität ist einleuchtend, und ebenso lassen sich die verschiedenen angaben der herkunft daraus erklären, dass der marmor von Rhenea nach Aegina geschafft ist. Das erste mal schreibt Boeckh:

"Ερριος? ' Aτεί[λ]ιος,

dann aber:  $\Sigma ] i \varrho [\gamma] i \circ \varsigma [\Pi] \alpha [\pi] \epsilon \ell \varrho i \circ \varsigma$ .

"Eρριος oder "Ερριος dürfte unantasthar sein; 'Ατείριος aber kann bei dem noch heute in Griechenland häusigen wechsel von lambda und rho für 'Ατείλιος stehen: C. I. G. n. 1154, 3, vol. I, p. 586 ΑΡΙΣΤΟΚΡΗΙΧΑΙΡΕ (wo das jota dem eta nachschlägt); n. 2142, 2, vol. II, p. 175 (= Lebas n. 1731, p. 389) 'Ερατώ Λακρείδα; Giese üb. d. aeol. dial. p. 277, Ulrichs reisen und forschungen in Griechenland I, p. 13 note 22, Ross Italiker und Graeken p. 27 fgde.

#### III.

Auch Franz ist der "Ατη ἡ πάντας ἀᾶται in diesem betrachte nicht entgangen. Denn fast buchstäblich genau stimmen C. I. G. n. 5844, vol. III, p. 750:

ΤΗΓΛΥΚΥ ΤΑΤΉΘΥΓΑ ΤΡΙΠΟΥΛΧΡΉ ΟΙΓΟΝΕΙC

und n. 6517, p. 977:

THFATKT > TATHOTFA TPINOTAXPH

#### OIFONEIC M X

Zuerst erhalten wir diese grabschrift als eine zu Neapel im museum befindliche, auf die auctorität von Bern. Quaranta Comento, Napoli 1826, p. 66; an der zweiten stelle ist der aufbewahrungsort das museum Borgia in Velletri (Velitrae; s. Chr. Dan. Beck, grundriss der archaeologie p. 6), wo sie Uhden copirt hat. Vermuthlich sind später entweder sämmtliche bestandtheile dieses museums oder einzelne stücke nach Neapel gekommen. Das häkchen n. 6517, z. 1 dient zur abtheilung. Für  $M(\eta\eta\eta\varsigma)$   $X(\acute{\alpha}\varrho\imath)$  hat Franz einige belege in den Elem. Epigr. Graec. p. 368 b verzeichnet.

Ich knüpfe einen zweiten titel an, der in der erwähnten hauptstadt im museo Borbonico von Mommsen abgeschrieben und n. 5825 b, vol. III, p. 1256 b. gedruckt ist:

#### **APE AMHXPHETEX AIPE**

Nachmals erscheint dieselbe grabschrift unter den Tituli incertorum locorum vol. IV, p. 27, n. 6888 wieder: "olim in museo Borgiano" und: lapis ex Graecia allatus dicitur. Vielleicht ist die basis aus Rheneia mitgenommen.

Ein gleiches versehen gilt für C. I. G. n. 6390, vol. III, p. 955a, ein epitaphium, das Franz selber abgeschrieben hatte:

## ΕΥΟΔΙΑΒΟΗΘΟΥΓΥΝΙ ΧΡΗΣΤΗΧΑΙΡΕ

Denn n. 6928, vol. IV, p. 32 steht:

## ETOAIA BOHOOT FTNH XPHCTH XAIPE

Beide male hat ausserdem das lemma als jetzigen aufbewahrungsort Florenz. Die ursprüngliche heimath könnte ebenfalls Rheneia gewesen sein.

Leichter zu erklären und zu entschuldigen scheint folgende wiederholung. Unter den Tit. incert. loc. n. 6883, vol. IV, p. 27 giebt Franz nach der copie eines Engländers, die ihm Gerhard mitgetheilt, diese inschrift einer basis im brittischen museum:

AHOAAQNIONBTOY
EPMOFENOYETONEHI
KAAOYMENONAEYKA
KANONTONHATEPAHE

5 PAIAETHEMHTPOE

' Απολλώνιον β τοῦ 'Ερμογένους τὸν ἐπικαλούμενον Λευκανόν, τὸν πατέρα Περαίας τῆς μητρός ΤΗΣΣΩΚΡΑΤΟΥΣΝΕΡ ΣΑΝ . . . . ΘΑΥΤΟΙ Ν . . . ΑΝΔΡΙΑΝΤΑΣ ΠΑΝΚΡΑΤΙΟΣΣΩΚΡΑΤΗΣ ΟΑΛΕΙΠΤΟΣΑΘΑΗΤΗΣ ΤΟΝΙΔΙΟΝΠΑΠΠΟΝ

τῆς Σωκράτους [τοῦ ἀναστήσαν[τος] αὐτοὶν [τοὺς] ἀνδριάντας
Πανκράτιος Σωκράτης
ὁ ἄλειπτος ἀθλητής
τὸν ἴδιον πάππον.

Er erinnerte sich jedoch nicht daran, dass die fünf ersten zeilen dieses kymaeischen, dem ersten oder zweiten jahrhrhundert nach Christus anheimfallenden titels längst in C. I. G. v. II, p. 852 n. 3526 mitgetheilt waren, wonach z. 3—4 AEYKA | NON als wirkliche lesart, das obige als versehen des abschreißers erscheint, nicht des steinmetzen, wie Franz vermuthete. Derselbe hat den stammbaum der familie richtig also aufgestellt:

Έρμογέτης 'Απολλώνιος ' Απολλώνιος ὁ ἐπικαλούμενος Λευκανός Περαία Σωκράτης.

Ueber die bedeutung des  $\overline{\beta}$  ( $\delta i \varepsilon$ ) siehe die berichtigte note C. I. G. v. III, p. 1163. b. fgd. Aber sehr auffällig ist es, dass Sokrates, welcher nach des zweiten herausgebers ansprechender vermuthung von seiner kunst Pankratios hiess, den beinamen z. 9 vor sich stehen hat. Das natürliche war  $\Sigma \omega \times \varrho \acute{\alpha} \tau \eta \varepsilon$   $\acute{\alpha} (\times \alpha i)$   $\Pi \alpha \gamma - \varkappa \varrho \acute{\alpha} \tau \iota \iota \iota \varepsilon$ , oder allenfalls (Philol. XI, 297)  $\Sigma \omega \times \varrho \acute{\alpha} \tau \eta \varepsilon$   $\Pi \alpha \gamma \times \varrho \acute{\alpha} \tau \iota \iota \iota \varepsilon$ . Die ergänzungen Z. 6—8 vertrete ich nicht.

Uebrigens erhellt nunmehr auch, wohin die bei Franz folgende inschrift n. 6884 gehört, welche an einer ebenfalls im brittischen museum aufbewahrten basis gelesen wird:

ΠΕΡΑΙΑΣΠΑΡΘΕΝΙΚΟΝ Περαίας παρθενικόν ΑΝΔΡΙΑΝΤΑΘΥΓΑΤΡΟΣ ἀνδρίαντα θυγατρὸς ΑΠΟΛΛΩΝΙΟΤΒΤΟΥΕΡ 'Απολλωνίου τοῦ 'Ερ-ΜΟΓΕΝΟΥΣΣΩΚΡΑΤΗΣ μογένους Σωκράτης ΤΗΣΙΔΙΑΣΜΗΤΡΟΣ 5 τῆς ίδίας μητρὸς ΟΛΛΕΙΠΤΟΣΑΘΛΗΤΗΣ ὁ ἄλειπτος ἀθλητής.

Hier hat es etwas eigenthümliches, dass die Peraia als jungfrau in einer besondern tracht dargestellt ist. Ordentlich verheirathet scheint dieselbe gar nicht gewesen zu sein, wie man aus dem stillschweigen über den vater des Sokrates auf beiden basen vermuthen darf. Also ein neuer fall zu den vielen sebon bekannten dass einer bloss nach dem namen der mutter bezeichnet wird, wovon gleich nachher. Ausserdem ist die zwischenstellung von της ίδίας μητρός nicht zu übersehen; ähnliche einschiebsel werden schon auf ganz alten titeln gefunden: Ἰπατόδωρος, Ἰποιστο[γείτων] ἐποησάταν Θηβαίω, Franz Elem. Epigr. Gr. n. 30, 3. p. 75.

Ueber den brauch, dem namen des sohnes nur den der mutter, nicht den des vaters oder, was seltener ist, beider eltern zuzufügen, habe ich ausführlich in den zwei griechischen inschriften aus Sparta und Gytheion, Leipz. 1849, p. 14—17 gesprochen. Inzwischen hat sich aber die sammlung von beispielen zumeist aus inschriften beträchtlich erweitert, wesshalb nachstehendes zur ergänzung hier einen platz finden möge.

Eine spur von gynaekokratie unter den Minyern hat Welcker nachgewiesen, die äschyleische trilogie Prometheus p. 591 und nachtrag zu der schrift über die aeschyleische tril. p. 181. Dass gegenwärtig in Griechenland der sohn einer verwittweten mutter sich nicht selten nach dieser bezeichne, habe ich mehrfach gelesen. Dagegen hat es mit der üblichen sitte nichts gemein, wenn ein Alkibiades (Persius IV, 20) sagt: "Dinomaches ego sum" (ὁ Δεινομάχης νίος, Plat. Alcib. I, 123 B). Auch verdient die sitte der bauern in Lykien erwähnung, welche, wenn man sie miethet, um ihre unabhängigkeit zu beweisen, immer sagen: "ich habe keine mutter, ich kann überall hin mit euch gehen; ich bin ven niemanden abhängig": Fellows Ein ausflug nach Kleinasien und entdeckungen in Lykien, Leipz. 1853. p. 229 (102).

Das etruskische μητρόθεν καταλέγειν έαυτόν erläutert C. F. Hermann Culturgeschichte der Griechen und Römer II, p. 9, note 19, denselben brauch der Lykier Bähr zu Herodot. I, 173 p. 340: s. auch Emil Kuhn beiträge zur verfassung des römischen reiches, Leipz. 1849, p. 22. Den inschriftlichen erweisen (zwei gr. inschriften p. 14) aus jenem lande füge ich hinzu C. I. G. n. 4278, 2 v. III p. 150 την γυναίκα Αὐρ. Πάρ[θ]έναν Ζωσίμης, n. 4307, 4 p. 1145 Έρμολύκφ μητρὸς Θήβης; vgl. Franz Add. n. 4306 p. 1145b, und zu n. 4248, 2 p. 140 πατρὸς ἀδήλου: s. Alciphron III, 61 πατρὸς μὲν ἀσήμου μητρὸς δὲ βαρβάρου, Livius IV, 3, 12 patre nullo, matre serva, und daselbst Drakenborch. Dass vor alters vielleicht auch die Tyrier die ägyptische und lykische weise befolgten, muthmasst Franz aus C. I. G. n. 5853, 38 Λάχητος Πρωμογε νείας καὶ ᾿Αγαθόποδος νίοῦ v. III, p. 755 b, we das

voranstehen der mutter nicht zufällig zu sein scheint; vgl. C. I. G. n. 2322 b, 36 v. II, p. 1045 b, = Lebas Egine n. 1736: Δαμᾶς Βερενίκης Σιδώνιος. Für Aegypten zeugt C. I. G. n. 4971 b, v. III, p. 1239 a: 'Αλεξάνδρον, μητρὸς Τυρανίδος, d. i. Τυραννίδος, C. I. G. n. 3730, 1 v. II, p. 951 und n. 3796, 5 p. 974, welche letztere stelle Franz beigebracht hat, Orelli Inscr. Lat. v. I, p. 468 n. 2679.

Wie bei sclaven die angabe des ursprungs häufig ganz fehlt (zwei griechische inschriften aus Sparta p. 15), so werden sie nicht selten "erdensöhne" genannt, C. I. G. n. 6209, 5 v. III, p. 886

' Ασκληπιόδωρος

γης ων πυόσθε γόνος μητέρα γαίαν έχω.

Jacobs. Del. Epigr. VIII, 138, p. 319 a, O. Jahn zu Persius VI, 57. 59 progenies terrae und terrae est iam filius p. 225.

Früher von mir nicht angezogene beispiele, über die gewöhnlich keine volle klarheit zu erreichen steht, sind nun diese: 1) aus Athen, C. I. G. n. 717 v. I, p. 508 b:

> ΘΑΙΣΕΛ ΕΤΠΟΡΟΣ ΠΙΔΟΣ ΕΛΠΙΔΟΣ ΜΙΑΗΣΙΑ ΜΙΛΗΣ

Boeckh nimmt freilich "Ελπίδος für einen mannsnamen, und dass "Ελπίς s. v. w. 'Ελπίας (s. Pape) oder 'Ελπέας (Rhangab. Ant. Hell. n. 1240, 8) sein kann, braucht keines erweises, s. Lobeck Pathol. proleg. p. 511. Allein auch die zweite lesung Έλπίδος (C. I. G. n. 2425 b. v. II, p. 356 ή θυ[γάτηθ] || 'Ελπὶς τὸν ἀγα[θὸν πατέθα, titel von Ios bei Ross reis. auf den griechisch. inseln I, p. 160: Δημᾶς καὶ Έλπὶς Έρμῆ | τέκτφ μνείας χάριν) wird sich nicht widerlegen lassen. Denn bei Milesiern ist dieselbe bezeichnungsweise auch sonst nachweisbar. 2) Ephem. Archaeol. n. 602:

## Ε Τ Τ Τ Χ Ο Σ Κ Α Ι ΡΟΔΩΜΕΝΕ ΣΑΡΟΣΙΠΠΙΑΤΟΣΚΡΑΤΙΔΟΣΜΙ

ΛΗΣΙΑ

Εὔτυχος Καί- ΄ Pοδω Μενε- σαρος ἱπποΐατ[ρ]ος. κρατίδος Μιλησία,

wo ich in betreff des stiefmütterlich von den deutschen lexicographen behandelten rossarztes auf C. I. G. n. 1953, 8 v. II, p.

49 und n. 5117, 5 v. III, p. 506 verweise, und 3) ebendaselbst n. 649:

> /C **UACNHPEI AOCMEIAHCIOC** ' Αρτεμ[ᾶς Nnoet-Μειλήσιος. δος

4) n. 974 b, p. 920 a, Athenis in cippo:

MNEMAXOΣ M[ε]νέμαγος 5) Im Peiraieus, Ephem. Arch. n. 1682: **APXE**∆HMO∑

ΦΙΛΙΝΝΗΣ Φιλίννης.

ΑΡΙΣΤΟΒΟΛΗΣ

· · ·

6) Lebas, Pagases, n. 1225 p. 294 = Leake Trav. in north. Grec. n. 200 at Volo in the wall of the church of St. John:

#### ΑΡΙΣΤΩ ΚΛΕΟΠΑΤΡΑΣ

'Αριστώ Κλεοπάτρας.

7) Larissa, Ussing Inscr. Graec. Ined. n. 8, 24: Λεοντώ ὑπὸ Φιλοδή[μου] τοῦ Εἰσιδώρας ἀπελευθερωθείσα. 8) Philadelphia in Lydien, Bailie Fasc. Inscr. Graec. II, p. 164 n. CLXXXI i:

> ΠΡΕΙΣΚΙΛΛΑ Ποείσχιλλα TILATIKHOT 'Υπατική, θν-**FATH PAHMOTE** γάτης Δημούς.

9) Zu Kion in Bithynien C. I. G. n. 3731 v. II, p. 951: ΟΚΥΣΙΑΓΛΥΡΗΛΣΘΥ Δι]ο[ν]υσία Γλυ[κ]ήας θυ-ΓΛΤΗΡΖΗΣΛΣΤΗ γάτης ζήσασ[α έ]τη **XAIPEIII** ΙΙΙ, χατρε.

Die beiden eigennamen sind von mir ergänzt. Wer berücksichtigt, dass die vorliegende copie von Pococke genommen ist, wird die conjectur Διονυσία gewiss nicht für allzukühn ansehen. Γλυxñα (s. Böckh. C. I. G. n. 3445 b, 36, v. II, p. 1126) ist eine spätere schreibweise, für die eine grosse menge belege zu gebote stehen, weit mehr als jemand aus Franz El. Epigr. Gr. p. 247 oben folgern würde, s. meine note zu C. I. G. n. 2940, 2 v. II, p. 591,  $H\Delta HA$  d. i.  $H\delta\tilde{\eta}\alpha$  in der zeitschr. für alterthum. 1846 n. 123 p. 983. 10) Aegina, C. I. G. n. 2143 c. v. II, p. 1017 a. = Lebss n. 1735:

> ' Απάτη АПАТН ЕПІКТН 'Επικτή-**CIAOE** σιδος ΕΤωΝΠ έτών, π΄.

Die frau Ἐπίκτησις (Σκῆψις, Ἐπίσκηψις Lobeck Pathol. Proleg. p. 457) ist von Boeckh durch verweisung auf C. I. G. n. 944 v. l, p. 535

ΕΠΙΚΤΗΣΙΣ ΔΟΡΚΟΙΟΣ ΓΥΝΗΧΛΙΡΕ

(d. i.  $\Delta \acute{o} \varrho \times [\varpi r] \sigma \wp$ , nicht  $\Delta o \varrho \times \acute{o} i \sigma \wp$ ) anerkannt, s. Pape und C. I. G. n. 3307, 3 v. II, p. 767  $\tau \widetilde{g}$  γυναικὶ  $\Delta \acute{\iota}$ λία Ἐπικτήσει, Rhangab. Ant. Hell. n. 924, 2 = Curtius Anecd. Delph. n. 29  $\sigma \widetilde{\omega} \mu \alpha$  γυναικεῖον κορίδων,  $\widetilde{\phi}$  δνομα Ἐπίκτησις. 11) Teuchira, C. I. G. n. 5271 v. III, p. 546:  $B \acute{\alpha} \gamma \iota \wp (K \alpha \lambda \alpha \mu \acute{e} \rho \alpha \wp )$  und n. 5275 ebds.:

 $ZA\Theta YP$   $[L]\overline{\zeta}$  ' $A\theta v \varrho$  IBAIAY  $\overline{\iota \beta}$   $A \iota \delta v -$  MHKAY  $\mu \eta$   $K[\lambda]v[\tau]$  $OY \Sigma LAH$   $o v \in L$   $\overline{\lambda \eta}$ .

Mag Κλυτοῦς das rechte sein, mag etwas anderes gestanden haben, wie Κλεοῦς, für eine frau zeugt auch n. 5336, 2 p. 554 desselben fundortes: Πολλία Φιδοῦς. 12) Rom, C. I. G. n. 6292 b, 1 p. 930: Τειμάνδρα Κυπάρης κεῖτ' ἐνθάδε (Orelli Inscr. Lat. II, p. 248 n. 4149, 1 Clodia Cypare). 13) ebends. n. 6404, 1 p. 957. Ζωτικὴν Βασσίας. Unbestimmten ursprungs sind 14) C. I. G. v. IV, p. 28 n. 6893:

ΑΤΙΚΑΛΑΜΨΙΟΣ 'Ατ[τ]ικὰ Λάμψιος, ΓΥΝΗ ΗΡΟΔΩΡΟΥ γυνη 'Ηροδώρου.

"Femina ex matre vocata videtur": Franz. 15) n. 6898 p. 28:

ΓΑΕΙΕΚΑΣΙΝΙΑΞΧΡΗ Γάτιε Κασισία[ς] χρη-ΣΤΕΧΑΙΡΕΚΑΙΥΤΙΑΙΝΕ στὸ γαῖρε καὶ ὑγίαισε.

16) n. 6941 p. 34: ' $H \rho \dot{\alpha} \chi \lambda \epsilon_i \alpha M r \alpha \sigma i \delta \sigma_i \mid \chi \rho \eta \sigma \tau \dot{\eta} \chi \alpha i \rho \epsilon$ , falls nicht mit Franz  $M r \dot{\alpha} \sigma_i \delta \sigma_i$  zu betonen ist und der titel hier wegfallen muss; über  $M r \dot{\eta} \sigma_i \epsilon$ ,  $M r \eta \sigma i \epsilon$  s. Lobeck Pathol. Proleg. p. 515. 17) n. 6957 p. 36:

 $MAPAIO\Sigma$  Maq[a]ios

ΛΛΜΙΛΣ Λ[α]μi[α]ς, vgl. Rhangab. n. 1859: Μυρων Μαρίου | Αντιογεύς.

18) Leonid. Tarent. epigr. VII, 2 Anth. Pal. VI, 281: 'Αριστοδίκην | κούρην Σειλήνης (oder Σειληνής nach Σ(ε)ιληνός? Lobeck Path. Proleg. p. 194 fgde.). 19) Alciphron fr. VI, 14 p. 163 Seiler., p. 81 Mein. καὶ παρῆν Κρου(σ)μάτιον ἡ Μεγάρας καταν-

λούσα. Schliesslich noch eine deppelte bemerkung; 1) in bezug auf C. l. G. n. 3626, 1 v. II, p. 903: Tinte Téxpa sòr aquotor αμύντορα πατρίδος αίης Οίον Ζεύς ώρσεν, οίον "Ομηρος έφυ (zwei inschriften aus Sparta p. 17), sei an die rechtfertigung und erklärung erinnert, die ich ganz kurz in Gerhards archäolog. zeitg. XIV, 1856 n. 92 p. 223 n. 27 gegeben habe. Zum andern benutze ich die gelegenheit zu einer emendation. Welcker führt nämlich aus der gelehrten diatribe gegen einen grammatiker im zeitalter des Himerios bei Cramer Anecd. Oxon. III, p. 223 diese worte an: τί μη υποκρίνη τον Φρασιμήδη; τι μη Χαρώνδαν τον έκ Κατάνης; ων ο μέν διήνεγκε των λοιπων την άγαλματοποιητικήν, ὁ δὲ τὴν Ἰταλίαν καὶ Σικελίαν οὐ μικρά ταῖς νομοθεσίαις ώφεληκε, N. Rhein. mus. VI, p. 401-2: hier sei mit einem aeolismus in der aussprache Θρασυμήδης genannt, der nach Pausan. II, 27, 2 den goldelfenbeinenen koloss des gottes in Epidauros gemacht, wohin viele fremde kamen. Wir gewinnen indess mit der leichtesten veränderung einen viel berühmteren, dem Charondas in seinem fache ebenbürtigen bildhauer, wenn τον Φρησιμήδης geschrieben wird. Wie die söhne göttlicher mütter μητρόθεν bezeichnet wurden (Specim. Onomat. Graec. p. 91, Oétios yóros und dergl.), so ist hier ähnlich Daidalos bloss nach der mutter genannt, vollständig im scholion zu Plato's Rep. VII, p. 413 Bekk .: Δαίδαλος ὁ Εὐπαλάμου καὶ Φρασιμήδης, άγαλματοποιός ἄριστος. Vgl. Pott, Daedalus mit familie, in Kuhn's zeitschr. für vergleich. sprachwissensch. VI, 1 p. 30 ff. Δαίδαλος selber war in Attika ein nicht seltener name, s. Pape und Rhangab. n. 1132 u. 1133, oder da diese fragmente vielleicht zweifelhaft sind, ebends. n. 1933 Δ. | Τελέσωνος | 'Ηρακλεώτης.

#### IV.

Bei einer ziemlichen menge von inschriften, deren heimath unsicher angegeben oder völlig unbekannt war, ist es dem scharfsinn und der erfahrung Boeckhs gelungen, den ort des ursprungs überzeugend darzuthun; man vgl. z. b. den abschnitt Smyrna C. I. G. v. II, p. 690—735 n. 3137—3405. Eine gute anzahl anderer wird für immer unbestimmbar bleiben. Aelterer verschleppungen von steinen nach Italien, Frankreich, Holland und England zu geschweigen, so sind in neuerer zeit viele stücke von andern inseln in das nationalmuseum auf Aegina gebracht worden, wo man

nicht mehr im stande ist, die herkunft sicher nachzuweisen. Hieraus ist nun manche ungewissheit hervorgegangen. Ich führe nur ein beispiel an. Die grabschrift C. I. G. n. 2322 b 36, v. Il, p. 1045 b

ΔΑΜΑΣ ΒΕΡΕΝΙΚΉΣ ΣΙΔΩΝΙΟΣ ΧΡΗΣΤΕΧΑΙΡΕ

ist nach Pittakis auf Delos (d. i. Rhenea, Boeckh v. II, p. 1041 a) gefunden, während sie bei Lebas n. 1736, p. 389 unter Egine verzeichnet steht: dies schwerlich mit recht, da auch die ganze abfassung sie dem eilande Apollo's zuweist.

Bisweilen spielt hier auch der glückliche zufall eine rolle und lehrt ganz allein den ort des ursprungs kennen, oder er kommt der combination mit schlagender bestätigung zur hülfe. Für beide fälle kann ich mit belegen dienen.

a) Im C. I. G. n. 6953, v. IV, p. 36 ist nach O. Müller's papieren folgende aufschrift einer marmortafel in den unterirdischen räumen des britischen museums mitgetheilt:

ΑΥΣΑΝΑΡΟΣ Αύσανδρος
ΞΕΝ(ÜΝΟΣ Ξένωνος
ΓΡΑΜΜΑΤΙΚΟΣ γραμματικός
ΔΙΑΛΣΚΑΛΕ διδάσκαλε
ΧΑΙΡΕΑΓΙΔΟΣ γαίρε "Αγιδος

Diesem stücke anzusehen, wo es entstanden ist, möchte keinem scharfsinn gelingen. Dass wir dennoch wissen, wohin es gehört, verdanken wir dem holländischen grafen baron Pass van Krienen, welcher in seinem sehr seltenen buche: Breve descrizione dell'Arcipelago e particolarmente delle diciotto isole sottomesse l'anno 1771 al dominio Rosso del Conte Pasch di Krienen, con un ragguaglio esatto di tutte le antichità da esso scoperto ed acquistate e specialmente del sepolcro d'Omero e d'altri celebri personaggi. In Livorno 1773 in Oct. 170 s. und eine tafel mit 7 inschriften, auf p. 41 (147, 159), 6 denselben titel als auf los unweit des grabes Homer's gefunden giebt, nur mit ein wenig andern anfängen der zeilen:

ΑΥΣΑΝΑΡΟΣ ΞΕΝΩΝΟΣ ΓΡΑΜΜΑΤΙΚΟΣ

## **ΔΙΔΑΣΚΑΛΕ** ΧΑΙΡΕΑΓΙΔΟΣ

Ich muss nun zwar gestehen dass ich dem Holländer nicht durchweg so unbedingten glauben schenke als mein freund Ross that; allein hier sehe ich keinen grund zum misstrauen. Auch wird man die wortstellung:  $\delta\iota\delta\acute{\alpha}\sigma\varkappa\alpha\lambda\varepsilon$   $\chi\alpha\iota\varrho\varepsilon$   $^*\Delta\gamma\iota\delta\circ\varepsilon$  für  $\delta\iota\delta\acute{\alpha}\sigma\varkappa\alpha\lambda\varepsilon$   $^*\Delta\gamma\iota\delta\circ\varepsilon$   $\chi\alpha\iota\varrho\varepsilon$  hinnehmen müssen, da  $A\Gamma I\Delta O\Sigma$  durch beide abschriften bestätigt ist. Ross vermuthete früher dafür:  $\Delta\Delta\Upsilon\PiO\Sigma$  oder  $\Delta\Delta\Upsilon\PiE$ , reisen auf den griechischen inseln I, p. 160.

Bei Franz, p. 42 n. 7004 steht ferner nach der abschrift desselben gelehrten "in urna sepulcrali" gleicher weise zu London:

#### ΦΛΙΝΑΡΙΣΤΗΣ

#### ΤΗΣΦΙΛΟΦΑΝΟΥΣ

was Pasch a. a. o. p. 116 und 165 "sotto un' urna sepulcrale a forma di gran mortajo di marmo" mit einer unbedeutenden variante am ende ebenfalls hat:

## ΦΑΙΝΑΡΙΣΤΗΣ ΤΗΣΦΙΑΟΦΑΝΟΥ

und als zu Sifanto d. i. Siphnos entdeckt angiebt. Auch dieser titel, dem Franz vergeblich  $\Phi avva\varrho[\epsilon]\tau\eta\varsigma$  aufzudrängen versucht hat, würde kein Oedipus nach jener insel versetzt haben <sup>3</sup>). Gelegentlich erinnere ich hierbei, das von den herausgebern des C. l. G. die reisebeschreibung des holländischen grafen völlig unbeachtet gelassen ist. Abgesehen von einzelnen mir sehr verdächtigen titeln findet man aber neben solchen von den inseln, die anderweitig bekannt sind, mehrere wenn auch nicht umfängliche neue mit allen inneren zeichen der ächtheit.

b) Der bestätigung einer conjectur durch ein glückliches ungefähr habe ich mich bei folgender inschrift zu erfreuen gehabt, C. I. G. n. 6944, vol. IV, p. 34:

## ΑΥΡ ΘΕΟΠΡΟΠΟCΧΑΡCΙΦΙΛΟΥ ΠΡΟΜΟΙΡωCΒΙωCΑC

3) Mein fund ist vor mir durch Ross in der Augsb. allg., ztg. im Athenaeum, und in Gerhards archäol. anz. jahrg. XVI, n. 115. 116. 117 p. 219 bekannt gemacht worden. Sein wunsch freilich, die vorsteher des brittischen museums möchten in den kellern nach andern steinen der sammlung von Pasch suchen lassen, dürfte bei der dortigen überfüllung nicht so leicht erhört werden. Sind die räume im innern doch so vollgestopft, dass sogar der jüngst angelangte kolossale löwe vom Mausoleum in Halikarnass unausgepackt im hofe stehen geblieben ist, Augsb. allg. zeitg. 1858 n. 356. [S. Phil. XIII, p. 230.]

# Αύο. Θεόποοπος Χαρσιφίλου προμοίρως βιώσας.

Es ist dies ein marmor Choiseul's in Paris, mit einem anaglyphon, wo mann, frau und kind auf einem ruhebett liegend einen tisch mit schaale und traube vor sich haben. Zunächst nun hatte die formel προμοίρως βιώσας in mir die vermuthung erregt, das denkmal stamme aus Paros, wo der gleiche ausdruck zum öftern wiederkehrt: C. I. G. n. 2380, 5 vol. II, p. 345 b (= Lebas n. 2102, p. 473); n. 2381, 7 (= 2104); n. 2382, 5 (= n. 2103); n. 2408. A. 2, p. 2514); προμοίρως τελευτήσαντος n. 2383, 9. Inzwischen machte es mich aber bedenklich, dass auch anderswodie gleiche phrase inschriftlich beglaubigt ist. Nicht zwar, wie man bisher annehmen musste, in Athen C. I. G. n. 953 vol. I, p. 536 b:

## ΘΕΚΟΣΑΛΕΞΑΝΑΡΟΥΥΡΟΜΟΙΡΩΣΒΕΙΨΩΣΛΣ<sup>5</sup>):

denn dass wir hier den titel C. I. G. n. 2408 A zum ersten male in wenig verunstalteter form begegnen, ist klar<sup>6</sup>). Auch muss wohl die orthographie ρειώσας, ein fingerzeig mehr für das späte zeit-

4) Wie schon in den Addend. p. 1078 a. nachgetragen ist, auch bei Leake Trav. in north. Gr. taf. XXV n. 118 und jetzt bei Lebas p. 475 n. 2119:

. . . . . ΕΥΘΕΤΟΣΑΛΕΞΑΝΙΡΟΥ ΙΡΟΜΟΙΡΩΣΒΙΏΣΛΣ

Leake: . . . . PONOIPωΣ . ΕΙΩΣΑΣ Boeckh nach Clarke YOETO YAZEAANAPO Y IPOMOIPΩΣΕΞΙΩΣΑΣ

Thiersch über Paros und Parische inschristen (abhandl. d. philol. klas. d. k. bay. akad. I, 1835 p. 632) vermuthet zu dem titel C. l. G. n. 2381, es werde sich wohl προμοίρως ἀποβιώσαντα auf dem steine befinden. Diess würde uns allerdings eine naturlichere sprachweise zu sein scheinen und ausserdem dem προμοίρως τέθνηχεν des attischen dekretes bei Ross die demen von Attika p. vii, z. 10 und dem πρ. τελευτήσαντος C. I. G. n. 2383, 9 entsprechen. Allein der sprachgebrauch ist laut den angeführten stellen doch dagegen, und προμοίρως βιώσας rechtsertigt sich auch an und für sich. Denn wer vor der zeit geleht hat, ist eben todt: ἔζησαν, νίκεντωί, Cicero b. Plutarch im leben c. 22, wo Barton p. 118 Frotscher. zu vergleichen ist. Kurzweg heisst der gestorbene πρόμοιρος in dem epigramm C. I. G. n. 5172, 11, vol. III, p. 528, wosür ἀωρος noch häusiger ist. Zu Εὐθετος (Εὐθετίων und Εὐξύνθετος b. Pape) s. Rhangabis n. 1722: Εὐθετος (Εὐθετίων und Εὐξύνθετος b. Pape) s. Rhangabis n. 1722: Εὐθετος (Εὐθετίων und και dem Peiraieus.

5) "Super anaglypho iuvenis doryphori", wozu L. Friedländer De operibus anaglyph. in monum. sepulor. Graec., Regiom. Pruss. 1847, p. 21 bemerkt, es sei möglicher weise angedeutet. dass Euthetos alsbald nach seiner aufnahme unter die epheben verstorben ist.

6) Fourmont, welcher noch andere titel aus Paros hatte (C. I. G.

alter (C. I. G. n. 6422, 4. 5, vol. III, p. 960, Franz Elem. Epigr. Gr. p. 247) festgehalten werden:

BEIW EΞIΩ EBIΩ . EIΩ

Allein es sind mir noch drei andere epigraphische denkmäler nichtparischen ursprunges bekannt, wo das προμοίρως βιώσας wiederkehrt:

- b) in Smyrna C. I. G. n. 3255, vol. II, p. 748: Ἡ βουλὴ καὶ ὁ δῆμος στεφανοῖ χουσῷ στεφάνφ Αὐο. Χαρίδημον Ζωσίμου πορομοίοως βιώσαντα.
- c) zu Amastris in Paphlagonien C. I. G. n. 4150, 7 vol. III, p. 116:

ζήσασαν παναφέτως καὶ προμοίρως βιώσασαν ΤΡΙΜΟΙΡ ΑΝΡΙΟΝΑΣΑΝ.

Demnach hätte ich nicht gewagt, mit meiner muthmassung hervorzutreten, wäre nicht ein günstiger umstand hinzugekommen. Es sind mir nämlich die aus dem brande des winterpallastes geretteten epigraphischen papiere des verewigten staatsrathes Köhler von der petersburger academie zur herausgabe des etwa noch

n. 2382. 2388) begeht in der angabe des ortes hier denselben irrthum wie bei n. 2408 B, was er auch nach Athen versetzt; s. die genaue copie dieses metrischen fragments bei L. Stephani der ausruhende Herakles p. 51, und Lebas n. 2119 a, p. 475. Wenig würde der umstand erweisen, dass Åλέξανδρος auch sonst parischer name ist: C. I. G. n. 2390, 2, p. 349 b, n. 2414 b, p. 1078 a λλέξ[ανδρος] λλέξ[άνδρον, n. 1941, 5 (falls dieses stück nach Paros gehört, wovon unten). Gewichtiger ist es schon, dass unter so vielen attischen epitaphien kein einziges jenen ausdruck hat. Doch die bestimmten zeugnisse für Paros bei n. 2408 A machen weitere gründe überflüssig.

7) Ueber das anaglyphon, unter dem diese zeilen stehen, vgl. die berichtigungen Friedländers a. a. o. p. 38.

unbekannten anvertraut worden, und hier findet sich folgende aufzeichnung:

"Au dessous d'un basrelief trouvé à Perechia" 8)

AYP. ΘΕΟΠΡΟΟ ΧΑΡΕΦΙΛΟΥ

ΠΡΟΜΟΙΡΨΟ ΒΙΨΟΛΟ

"auch aus Malta von Elgin genommen".

Diese abschrift ist in den eigennamen nicht ganz genau. Denn erstens muss  $\Theta \epsilon \acute{o}\pi \varrho o\pi o \varsigma$  für das ächte gelten, weil Visconti und Dubois so lesen (Clarac nur OHOC), s. Pape, C. l. G. n. 6582, 2, vol. III, p. 989 ' $Iov\lambda \acute{\iota}\varphi$   $\Theta \epsilon o\pi \varrho \acute{o}\pi \varphi$ , ebds. n. 5298, p. 594  $\Theta \epsilon \acute{\iota}\pi \varrho o\pi o \varsigma$ . Sodann bieten zwei zeugen, Dubois und Clarac,  $Xa\varrho - \sigma \iota \varphi \acute{\iota}\lambda o v$ ; Visconti im Journ. des Sav. 1817, p. 37 schrieb, wie ich aus Welcker's Sylloge Epigr. Graec. p. 110 entnehme,  $Xa - \varrho \epsilon \sigma \iota \varphi \acute{\iota}\lambda o v$  und hieraus hat der bonner gelehrte  $Xa\varrho \eta \sigma \iota \varphi \acute{\iota}\lambda o v$  gebildet. Doch jenes ist zweifellos; Franz welcher den bei Pape fehlenden namen beachtenswerth fand, erinnerte sich an den titel von Telos bei Ross Hellenika p. 64, n. 3, 2:

#### $XAP\Sigma I\Phi IA \dots \setminus E\Xi IMAXOY$

Es wird nunmehr erlaubt sein, einen schritt weiter zu gehen und auch C. I. G. n. 2426 und n. 3255 als parisch anzusehen, indem die unzweiselhaft dorthin gehörigen stücke n. 2380—2 und n. 6944 ganz denselben styl haben: ἡ βουλὴ καὶ ὁ δῆμος στεφανοὶ χουσῷ στεφάνφ τὸν δεῖνα τοῦ δεῖνος πορομοίρως βιώσαντα.

Die nummer 3255, jetzt in Florenz, hat Boeckh wesentlich bloss wegen des in Smyrna häufigen namens  $Xa\varrho i\delta\eta\mu\sigma\varsigma$  jener stadt zugewiesen, ohne zu verschweigen, dass die form des titels von der dort üblichen abweicht. Die vermuthung parischen herkommens ist übrigens schon vordem von mir in der allg. litter. zeit. 1849 n. 95 p. 757 und dann von Franz zu n. 6817, vol. IV, p. 1 ausgesprochen worden.

N. 2426 konnte, wenn der stein wirklich durch den marquis von Nointel im 17. jahrh. von Melos über Konstantinopel nach Paris versetzt ist (s. Boeckh's lemma), leicht nach Melos zuvor aus Paros gebracht und die angabe über die wanderung nicht ganz vollständig sein. Man braucht gar nicht erst zu vermuthen,

<sup>8)</sup> D. i. Parecchia, Παροικία, die hauptstadt von Paros, Ross reis auf d. griech. ins. p. 44, Πάρου οἰκία nach Thiersch über Paros und par. inschr. p. 589; vgl. R. Prokesch von Osten denkwürdigk. u. erinner. aus dem Orient, II, p. 20 fgde, Vater Paros in der encykl. v. Ersch und Gruber, III, 12, p. 284 b.

jener gesandte Ludwigs XIV an die pforte, welcher in der berühmten höhle von Antiparos (Oliaros) im jahr 1673 den geburtstag des erlösers feierte (R. Prokesch v. Osten denkw. u. er. a. d. Or. II, p. 35), werde auch Paros besucht haben; denn n. 2384 p. 346 (lemma) ist sicher von jenem diplomaten aus Paros nach Stambul mitgenommen worden, und ebenso ist Spon's ausdruck Misc. Erud. Antiq. X, 39, p. 334 "Constantinopoli apud Galliae legatum, allata ex Paro insula" von n. 2383, p. 347 zu verstehen 9). Wollte aber jemand die form Έπιτύγεος z. 3-4 gegen Paros geltend machen, so scheint mir, auch eingeräumt, dies sei die ächte lesart (EIIITYXEWC hat Spon), damit nichts ausgerichtet. Denn warum sollte Επιτύγεος den Pariern verbotener gewesen sein als Είλειθνίη C. I. G. n. 2389, 2, p. 349, "Αρητον n. 2374 c. 4. 13, p. 1073, ημιμνήτον und σπονδήτον n. 2374 g. 2. 4, p. 1076, την τρίχα την έφηβίην η. 2392, 2, p. 1077 a, 'Αρτέμιδι Εὐκλείη Lebas n. 2062, 3, p. 461?

Bin ich in betreff des titels n. 2426 auf der richtigen fährte, so wird auch n. 2427 p. 357 "titulus ex Aegaei maris insula Constantinopolin allatus ab eodem Nointelio est et Parisios translatus"

'Η βουλή
καὶ ὁ δῆμος
στεφανοῖ
χουσῷ στεφά5 νῷ Ἐπαφοόδειτον 'Αστέκτου ἤοωα

nicht, wie Boeckh annimmt, von Melos, sondern von Paros herrühren. Vgl. auch das Parische stück C. I. G. n. 2414 m. v. II. p. 1078 Σωσιστράτον ήρωος.

Eben dahin versetzt Ross reisen auf den griechischen inseln 1, 48 note 7 die inschrift C. I. G. n. 2046 v. II, p. 73:

Ζώσιμος Όνησιφῶντος καὶ Τρειτωνὶς ὑπὲο τοῦ υἱοῦ Ὁι[η]σιφῶντος ᾿Δ[σ]κληπιῷ καὶ Ύγεἰα,

welche der herausgeber nach Apianus den Cykladen überhaupt 9) Paros hat seit dem siebenzehnten jahrhundert an England und Italien (Venedig), neuerdings aber besonders an das frühere nationalmuseum in Aegina, beschriebene marmortafeln abgeben müssen, siehe Thiersch a. a. o. p. 597 und die lemmata von 2374—2415. zugeschrieben hatte; als parisch hat sie gegenwärtig auch Lebas p. 463 n. 2075. Ross erinnert ferner a. a. o., dass die parische weihung n. 2390 p. 349 Σωκράτης ᾿Αντιγόνου καὶ Νίκη ᾿Αλε-ξάνδρου ὑπὲρ τοῦ υἰοῦ Θεοτέλους ᾿Ασκληπιῷ καὶ Ὑγεία in n. 2429 b, p. 357 b unter Melos wiederholt ist, was Boeekh p. 1080 b nun selber verbessert hat. Bei Lebas finde ich dasselbe stück unter Aegina p. 381 v. 1685, wohl nur deshalb, weil es dort im museum war. Ich nehme ferner nicht anstand, den beiden nach Paros zurückgewiesenen dedicationen an die zwei heilgottheiten (n. 2046 u. 2390 = 2429 b) eine dritte anzureihen, welche Paul Lucas zu Pera bei einem Türken gefunden hatte, C. I. G. n. 2038 v. II, p. 70:

## ΑΘΗΝΑΙΟΣΚΑΙΑΓΑΘΗΜΕΡΙΣ ΤΠΕΡΤΩΝΤΙΩΝΑΘΗΝΑΙΟΥ ΚΑΙΠΑΜΦΙΛΟΤΑΣΚΛΗΠΙΩ

KAITTIEI AI

' Αθήναιος καὶ ' Αγαθημερὶς ὑπὲρ τῶν υἰῶν ' Αθηναίου καὶ Παμφίλου ' Ασκληπιῷ καὶ ' Υγιεία.

Eine Parierin 'Αγαθημερίς s. C. I. G. n. 2410, 3, p. 352.

Mit Franz C. I. G. v. IV, p. 1 bin ich desgleichen nicht abgeneigt, den titel n. 1941, v. II, p. 46:

Ή βουλή καὶ ὁ ὅῆμος στεφανοῖ χουσῶ στεφάνω Αὐο. ᾿Αλέξανδοον κοσμίως βι[ώ]σαντα,

welcher sonst in Venedig aufbewahrt wurde und vielleicht noch dort ist, für Paros zu beanspruchen. Dass in die einstige königin des Hadriameeres parische steine verschleppt worden sind, ist ausgemacht, s. lemma n. 2376 und n. 2377 p. 344, und n. 2415 p. 352. Die schlussformel kehrt C. I. G. n. 6891, v. IV, p. 28 wieder:

"Α]σμενος Θεοδώρου κ]οσμίως βιώσας

und öfter: n. 2504, 4 v. II, p. 388 ζήσασαν σωφράνως καί κ.;

n. 2769, 7 p. 512; n. 3739, 2 p. 953; n. 4179, 1 v. III, p. 123; inschrift aus Ephesos, nach Dr. Parthey's copie zuerst von mir in der allgem. litt. zeitg. 1848 n. 164 p. 153 herausgegeben, z. 3:

> Ό δημος στεφανοί 'Αλέξανδρον 'Αλεξάν. δρου τοῦ Μηνογένους τὸν ὑὸν τὸν 'Αλεξάνδρου τοῦ Μηνογένους βιώσαντα καλώ[ς κ]αὶ κοσμίως <sup>10</sup>).

Vielleicht, dass Franz auch n. 6817 v. IV, p. 1 [ Η βουλή καί]

> ό δημος σε[ε]φανοί [χουσερ στεφάνφ Εύτακτον Εύτά κτου διά την είς την πατρίδα φιλοτ[ε]ι[μίαν 11)

mit recht als aus Paros nach München verschlagen ansieht.

Unsicherer ist die vermuthung, n. 6891 "Α]σμετος Θεοδώρου [x]οσμίως βιώσας (jetzt in Padua) und n. 6871 p. 25 (sonst in der erwähnten stadt, dann in Vicenza, s. auch Boeckh zu C. I. G. n. 2347 a-b v. II, p. 276 b):

> $AI\Delta HM\Omega N$ Aίδήμων 12) ΠΡΟΜΟΙΡΟΣ προμοίρ[ω]ς βι[ώσας ΝΩΣΑΣ

seien ebenfalls parisch.

V.

Den titeln von unbekannter herkunft zählt Franz folgende drei grabschriften einer und derselben form zu:

1) C. I. G. n. 6937, v. IV, p. 34, im museum zu Verona, anaglyphon: mann, knabe, hund,

> Υπόμνημα Ζωσίμου δ κατεσκεύασεν αὐτῷ

> > Νείκη.

10) Ephesisch könnte auch der angeblich smyrnaeische titel C. I. G. n. 3252, p. 748 sein: Ο δημος στεφανοί

Τρυφώσαν Μενεχράτους την Απολλωνίου άδελφήν.

11) So Thiersch; Franz schrieb: της είς την πατρίδα φιλοτωμίας, wel-

cher genitiv schwer zu rechtsertigen sein wird.

12) Alδήμων ist wohl nur aus dieser inschrift nachweisbar, wie Aldózquros bei Ross Inscr. Gr. Ined. n. 275. II. 15 fasc. III, p. 25. Aber Aldωνίδης, was man vielleicht auch hierher ziehen möchte, Rhangabis n. 2372, hiess vielmehr Paidwidns, s. Pittakis Eph. Arch. n. 2795.

2) n. 6958 p. 36, einst zu Padua, anaglyphon: trickinium, vir feminae assidenti corollam porrigens, infra navicula repraesentatur, auch bei Welcker alte denkmäler bd. II, p. 249 n. 30:

Υπόμνημα Μαρκέλλου δ κατεσκεύασεν αὐ τῷ ἡ μήτης Μάρκελλα Δη μητρίου ζήσαντι έτη κθ. γαίρε.

3) n. 6978 p. 39, aus Constantinopel nach Russland geschickt, super statua viri imberbis togati anaglypho expressa sub aetomate; dextrum brachium pallio involutum exserta manu; sinistra ad femur demissa videtur velamen exiquum tenens:

'Υπόμνημα Ποτάμωνος τοῦ ' Αλεξάνδρου

ο κατεσκεύασεν αὐτοῦ ἀδελφὸς Διονύσιο[ς] 'Αλεξάνδρου.

Blaramberg versteht unter dem beerdigten den Alexandriner, welcher zur zeit des Augustus und nach diesem lebte und die schule der Eklektiker gründete (Diog. Laert Procem. 21, Suidas s. v.). Da wir aber den vatersnamen dieses nur als 'Αλεξανδρεύς bezeichneten mannes nicht kennen, und da vermuthlich auch die notiz dass er φιλόσοφος 13) gewesen, auf dem grabsteine nicht fehlen würde, so hat jene vermuthung keine wahrscheinlichkeit für sich.

Franz nun verglich p. 39 noch n. 7007 p. 42 (einst in Padua, dann zu Verona):

'Υπόμνημα Αἰλίας Φιληματίου,

war aber, wie aus seinem stillschweigen hervorgeht, keiner weiteren belege jener grabschriftlichen formel eingedenk. Es giebt jedoch ihrer mehrere, und vielleicht gelingt der versuch, auch für obige vier stücke das vaterland aufzuspüren.

Zuerst nämlich stossen wir auf die ganz gleiche abfassung in Attika C. I. G. n. 970 v. I, p. 539, anaglyphon mit n. 975

13) S. die inschriftlichen beispiele bei Meier Comment. Epigr. p. 60 u. 69 u. Addend. p. 109; Syll. Inscr. Boeot. p. 147; C. I. G. n. 6829, q, vol. IV, p. 6 Τεύφων 'Αλεξανδιεύς φελόσοφος, n. 6582, 2, vol. III, p. 990 'Ιουλίφ Κνώσφ σοφεστή; Lebas Tichiussa p. 68, n. 239:

Προφήτης Φιλίσας Ἡρακλέωνος, φιλόσοφος Ἐπικούρειος, γένος ἀπ' Αἴαντος. (N]είκανδος Μειδίου χαίος), das aus Athen nach Constantinopel und von da nach Venedig gebracht ist:

΄ Τπόμνημα Μητροδώρου τοῦ "Ανδρωνος δ κατεσκεύασαν αὐτῷ οἱ γονεῖς "Ανδρων Μητροδώρου καὶ μήτηρ 1+) Μίκκη 15).

Zweitens in Smyrna, C. I. G. n. 3383 v. II, p. 787, einst in Marseille, nun zu Paris, anaglyphon mit einem mahle von mann und frau, s. Friedlaender De operib. anaglyph. p. 52:

΄ Τπόμνημα Τελεσφόρου δ έποίησεν αὐτῷ ἡ γυνὴ Χρήστη 16) μνήμης γάριν.

Boeckh bemerkt im lemma, dass er dem smyrnäischen ursprunge des monumentes nicht sicher traue, es vielmehr darum dort angeschlossen habe, weil in n. 3382 ein anderer Telesphoros zu Smyrna begraben sei. Dass aber der berühmte meister gleichwohl auch hier das richtige getroffen habe, kann diejenige inschrift darzuthun scheinen, welche neuerdings Lebas Asie Mineure, Sect. XIII, Additions, Jonie, Smyrne n. 1528 p. 378 meines wissens zuerst publicirt hat:

14) Μήτης ermangelt hier und sonst oft in späteren titeln desartikels, s. C. I. G. n. 6349 1. 6399, 4. 6515, 2. Dass aber auch in der guten alten graecität bei persönlichen benennungen von verwandten, selbst wenn mit bezug auf bestimmte objecte gesprochen wurde, derselbe wegbleiben konnte, ist öfter (Schaefer Melet. Crit. p. 45. Sintenis Plutarch. Themist. p. 68, Weber Demosth. in Aristocrat. p. 116. Krüger Griech. sprachlehre \$. 50, 3, 8, p. 303) erinnert worden. Neutestamentliche beispiele von πατής, μήτης, ἀνής giebt Winer grammat. d. neutest. sprachidioms p. 111 der 6. ausg. Aus den inschriften lässt sich unschwer ein langes verzeichniss zusammentragen. Hier nur die ältern zu berühren, so s. πατής καὶ μήτης n. 6336 b. 3; πατής n. 6317, 9. 6391, 2. 6512, 6. 6503, 7. 6535, 1; γονείς n. 6441. b. 10. 6564, 6. 6576, 7.

15) Μίκκη auch neben dem eigentlich attischen und boeotischen Μίκκα (Mehlhorn griech. Gramm. S. 131, 1, p. 136, Syll. Inscr. Boeot. p. 177) im C. I. G. n. 3797 b. 3, vol. II, p. 977: ὅνομά μοι Μίκκη (nicht etwa Μίκκη, s. Krüger griech. sprachl. S. 48, 3, 6, p. 272). Vgl. Anal. Epigr. et Onom. p. 153, wo Μίκκαλος b. Ross die demen von Attika n. 159, 5, p. 94 (= Rhangab. n. 1612), Μίκκαλος C. I. G. n. 4716. d <sup>23</sup>) vol. III, p. 1195 u. ebds. d <sup>24</sup>), und Μικαλίων b. Ross n. 79, 1, p. 70 (Rhangab. n. 1452) und n. 120, 1, p. 82 (Rhangab. n. 1538) nachzutragen sind. Hiernach kann C. I. G. n. 2363. b. 7, vol. II, p. 290 (= Lebas n. 1780a, p. 399) ΜΙΚΑΙΩΝ oder ΜΙΚ. ΔΙΩΝ nach der copie von Ross, Anal. Epigr. a. a. o. ausser Μικ[ν]λίων auch Μικαβλίων gewesen sein.

[a] Lieur gewesen sein.

16) Dieser frauenname ist häufiger, als man aus Pape's wörterbuch schliessen möchte. Dort ist nur C. I. G. n. 516, 4 vol. I, p. 480a angeführt, s. sber n. 1960, 2 vol. II, p. 51, n. 6301, 2, vol. III,

5

'Υπόμνημα Αευκίου, ὅ ἐποίησεν 17) αὐτῷ ὁ υίὸς Φιλώτας.

Noch ist aber die liste nicht geschlossen, sondern wir kommen vielmehr der eigentlichen heimath der ausdrucksweise erst jetzt auf die spur. Es giebt nämlich zum dritten auch aus Cyzicus eine anzahl ebenso abgefasster denkmäler:

a) C. I. G. n. 3688 v. II, p. 940, bei Artake:

' Υπόμνημα

Σκρειβωνίου 'Αχιλλα, δ κατέσ[κεύασαν ζωντες
ἐκ των ἰδίων Σκρειβωνιοι 'Αχιλλ[ας καὶ — —
καὶ έαυτοῖς καὶ Σκρει(βωνία) Εὐτυχιανῆ τ[ῆ ἀδελφῆ?
5 εἰ δέ τις τολμήσ[ει] ἔτερον κα[τα]θέσθα[ι, δώσει τῷ τα-

μείφ \* β,

καὶ τῆ [v]ε[ω]κόρφ Κυζικην $\tilde{ω}$ ν [π]όλει [\* α.

b) n. 3689 ebds., auf dem Isthmos von Kyzikos:

Υπό[μνη]μα

Αευκίου Κοργηλίου Σπόρ[ου καὶ Λευκίου Κοργη[λίου καὶ Μάρκου Κοργη[λίου τῶν υἰῶν αὐτοῦ.

καὶ Σέξτου Κορνηλίου Βάσσο[υ

c) n. 3690, ebds. wo n. 3688:

Υπόμνημα

Αἰλίου Χρηστίωνος, δ κατεσκεύασεν έαυτῷ ζῶν καὶ τῷ γλυκυτάτη μου γυναικὶ Αὐο. Εὐποσία. 18) τοῖς δὲ λοιποῖς

p. 936; n. 6336. b. 4, p. 946. Χρηστά, Usssing. Inscr. Gr. Ined. n. IV. a. 28, p. 11.

17) Auf grabsteinen in Smyrna ist sonst die formel κατεσκεύασε τὸ μνημεῖον sehr üblich, C. I. G. n. 3265, 2, p. 751. n. 3266, 3. n. 3267, 3 (ΚΑΤΕΣΚΕΟΥΑΣ). n. 3270, 1. n. 3276, 9. n. 3279, 8. n. 3286, 1. n. 3289, 2. n. 3292, 1. n. 3301, 5. n. 3314, 3. n. 3318, 1. n. 3337, 2. n. 3349, 1. n. 3355, 1. n. 3356, 2. n. 3361, 2. n. 3364, 2. n. 3370, 2. n. 3371, 2. n. 3375, 2. n. 3377, 4. n. 3387, 2. Bailie Fasc. Inscr. Graec., 1846, p. 124, n. CLII. n. Θεόδωρος Παπίον | τοῦ Παπίον ζῶν κα | πεσκεύασεν Θεοδώρος | Θεοδώρον τοῦ καλον | μένον Ματροδώρον | καὶ τοῖς Θρέμμασιν καὶ Ποπλίω | καὶ ἰ[γ]γόνοις αὐτοῦ. Allein der ausdruck ist allgemein in gebrauch gewesen, z. b. in Halikarnassos C. I. G. n. 2664, 1, vol. II, p. 457; in Lykien n. 4207, 5, vol. III, p. 129. n. 4209, 1, p. 130. n. 4215, 1 p. 131 u. s. w. Die etwas abweichende fassung auf Tenos C. 1. G. n. 2344, vol. II, p. 275: Μνήμη Τίτω Φλαντω Εὐελπίστω, κατεσκέασεν ἡ γυνὴ αὐτοῦ, erwähne ich hier noch deshalb mit, weil Lebas p. 431, n. 1872 die volle form κατεσκεύασεν bietet; die kürzere steht aber sonst sicher, Syll. Inscr. Boeot. p. 9. 18) Der name Εὐποσία hat in den wörterbüchrn noch keine auf-

 άπαγορε[ύ]ω. <sup>19</sup>) εἰ δέ τις τολμήσει ἔτερον καταθέσ[θ]αι, [δ]ώσει τῆ ἱερ[ᾶ βουλῆ —

d) n. 3691 p. 941:

[ Υπόμνημα]

τοῦ δείνος, δ κατεσκεύασεν έαυτῷ ζ]ῶν καὶ τῆ γλυκυτάτ[η γυ]ναικὶ καὶ τ[ῷ

ύφ Σειλίφ 'Αμβρ[ο]σίφ· τ[οις δ]ε λοιποις απαγο[ρεύω· εί δε τι]ς ετερος [τ]ολμήσει καταθέσ[θαι —

e) n. 3692 ebds.:

3 A.

γαθη τύχη.

' Υπόμ[τη]μα 'lov[λ. 'A] ρίας, u. s. w.

f) n. 3693 p. 942, irrthümlich schon unter n. 2015 p. 65. als nach Kallipolis gehörig herausgegeben:

nahme gefunden. Er findet sich ausserdem auf einer grabschrift aus Thisbe, welche ich in der Syll. Inscr. Boeot. n. LlXh, p. 169 edirt habe (jetzt auch bei Lebas Beotie p. 83, n. 387). Dort ist von mir auch der titel aus Hierapolis angeführt C. I. G. n. 3906 b, vol. III, p. 31:

ΤΩΔΗΜΩΙΧΙΟΕΔΛΙΕΥΠΟ

 $\Sigma IAN$ 

wo Franz schrieb: Τοῖς Σε[β]αστοῖς [xαλ] τῷ δήμῳ [β]εά[ν] Eὐ[β]ο-

mit vergleichung der Σεβαστή Εὐβοσία C. l. G. n. 3858, 5, vol. III, p. 14, welche den mythologen bisher entgangen zu sein scheint. Inzwischen hat jener in den add. p. 1105b das unsichere seiner änderung eingeräumt. Vielleicht ist auch IXI nicht aus einem siglum entstanden, sondern IXIOEAN war etwa τήν θ]εάν. Erwähnung verdient ferner, dass schon Wiener bei Fellow Ein ausflug nach Kleinasien und entdeckungen in Lykien, Leipz. 1853, p. 408 zu EYHOZIAN die smyrnaeische inschrift verglichen hat C. I. G. n. 3385, 2, vol. II, p. 789 Σμυφναῖος βουλευτής καὶ εὐποσιάρχης καὶ πρύτανις. Die von Lane Smyrnaeor. res gest. et antiquit., Gotting. 1851, p. 38 nicht übersehene würde ist mit der des symposiarchen (C. Fr. Hermann griech. privatalterth. Ş. 28. 29, p. 135) zusammenzuhalten, nur dass der Smyrnaeer bei öffentlichen festessen eine art aufsicht führen mochte. Vgl. C. l. G. n. 2163, 2 vol. II, p. 184 (Thasos) δ μέγας συμποσιάρχης (welchen Hasselbach De insula Thaso, Marburgi 1838, p. 23–25 nicht erwähnt) uad den erythraeischen titel bei Lebas n. 53, p. 8:

Ή γερουσία έτειμησεν έχ τῶν ἰδίων προςόδων ΦΙΛΟΚ.1. Λ . . . . τὸν υἱὸν τῆς γερουσίας, ἀγορανομ[ή]σαντα χα[ὶ ε] ἀποσιαρχήσ[αντ]α καὶ πανηγυρ]ι-αρχήσαντα — —.

Ein anderes ΕΥΠΟΣΙΑ habe ich in εὐπο[ρ]ίας geändert, s. allg. litt. zeit. 1848, n. 164, p. 156.

19) Der stein soll ΑΠΑΓΟΡΕΩ haben, was für ἀπαγορεύω gesetzt der analogie nicht ermangeln würde, Syll. laser. Boeot. p. 9.

Υπ ] όμνημ[α Ερμαφίλου Στράτωνος, ὅ κατεσκέβασεν <sup>20</sup>) ἐαυτῷ ζῶν
5 καὶ τῆ συντέκνο ᾿ Αρτωρία Ὀνησίμη καὶ τῷ ἀνδρὶ αὐ[τ]ῆς <sup>21</sup>) Ζωσίμφ Μενεστράτου καὶ τῷ
ὑῷ αὐτῆς Ζωσίμο

10 Ζωσίμου κ.τ.λ.

Dazu treten aus Lebas Cyzice p. 434 n. 1752 = Hamilton Research, in Asia minor n. 312:

- g) Υπόμνημα Φαύστου Τροφίμου, δ κατεκεύασεν αὐτῷ
- 5 ή γυτή Ερμαίς 22) χαίζε.
  - h) n. 1753 = Hamilt. n. 309:
     Υπόμνημα Μοσχίου, ΕΙΔΗΖΗΝΩΝΙ
     δ ἐποίησεν αὐτῆ ΥΠΟΜΝΗΜΑ
     ό ἀνὴρ Συνθρίων <sup>25</sup>).
  - i) n. 1754 = Hamilt. n. 308:

Υπόμνημα,
Π. Αΐλιος Μένανδοος Έρμογένη Έρμογένου μνήμης
χάριν δς ἂν τοῦτο

20) Da in χατεσχέβασεν beide ausgaben übereinstimmen, so vgl. die inschrift Lebas', Apollonie du Rhyndacus, n. 1076, 4 p. 284: ΤΕΣΚΕ-ΒΕΣΑΤΟ d. i. χα]τεσχέβασα τὸ [μνημεῖον.

21) Auf dem steine soll ΑΥΗΣ stehen, also vielleicht ΑΤΗΣ: ἀτῆς d. i. αὐτῆς, Epigraph. excurse in den jahrb. f. class. philol. II, Suppl.

22) Der name ist in den wörterbüchern nachsutragen: C. I. G. n. 5279, 2 v. III, p. 547; Ephem. Arch. n. 2821. Aber 'Κρμηίς, ἱδος, ἡ aus C. I. G. n. 2664, 3 II, p. 457 mit Pape anzunehmen, trage ich bedenken; vorläufig, da ich anderswo ausführlich über spätere formen der declination handeln werde, sei auf Franz C. I. G. III, p. 1120 verwiesen.

23) Zu z. 1 s. Ross die Demen von Attika n. 76, p. 69: Μόσχιον | Σωχράτον | Ἐ[ρ]οιάδον γυνή; die lexica ermangeln des namens. Für Συνθρίων z. 4 stehe ich nicht ein. Ob Συν[φο]ρίων?

ἄρη, πάθοι τὸ πᾶν κα-×όν.

Aus dem vorstehenden scheinen sich mir nun folgende sätze mit ziemlicher sicherheit zu ergeben:

- 1) Alle denkmäler, auf denen ὑπόμνημα τοῦ δεῖνος, ὁ κατεσκεύασεν ὁ δεῖνα gelesen wird, gehören einer und derselben heimeth an, d. h. der stadt Cyzicus und ihren nächsten umgebungen, namentlich also die drei bisher ganz unbestimmten stücke C. I. G. n. 6937 <sup>24</sup>), n. 6958 <sup>25</sup>), n. 6978 <sup>26</sup>), ferner n. 970 und die unzweifelhaft Cyzikenischen n. 3688, n. 3690, n. 3691, n. 3693 Lebas n. 1752.
- 2) Der titel Lebas' n. 1753 erweist, dass auch die steine mit ὑπόμνημα τοῦ δείνος ὁ ἐποίησεν ὁ δείνα aus Cyzikus herrühren, also die beiden für smyrnäisch geltenden C. I. G. n. 3383<sup>27</sup>) und Lebas n. 1528 28). Für den ursprung der ersten inschrift aus Smyrna lässt sich gar nichts von irgend welchem belang anführen; es steht nur fest, dass sie aus Griechenland zuerst nach Marseille gebracht wurde. Der andere stein konnte, sei es in erkenntniss seines werthes als einer antike, sei es als ballast, zu schiffe sehr leicht nach Smyrna mitgenommen werden und durch irgend einen zufall liegen bleiben, wo seine heimath vergessen wurde. Ueberhaupt nämlich sind frühzeitig eine menge beschriebener marmortafeln aus Cyzicus ausgeführt worden. So befinden sich gegenwätig in Paris, wohin vornemlich Peyssonel geschickt hat (s. die lemmata von n. 3665 p. 926, n. 3674 p. 936, n. 3675 p. 937, n. 3685 p. 939, Marquardt Cyzikus vorrede p. VI), **n.** 3657 p. 914, n. 3660 p. 916, n. 3663 p. 919, n. 3664 p. 922, n. 3665 p. 926, n. 3668, p. 934, n. 3674 p. 936, n. 3675 p. 937, n. 3685 p. 939; in Venedig n. 3655 p. 912; in Stock-

**24**) Zώσιμος in Cyzikus C. I. G. n. 3693, 7. 9 p. 942; Neixη auf **Proconnesos** n. 3698, 2 p. 943.

25) Δημήτριος in jener stadt C. I. G. n. 3662, 6 p. 918. Den by-zastinischen historiker gleichen namens erwähnt Marquardt Cyzikus p. 176.

27) Tzlesopógos in Cyzikus C. I. G. n. 3664, I, 56, p. 923. n. 3665, II, 19, p. 927.

28) Φιλώτας ebds. n. 3664, II. 4.

<sup>26)</sup> Ποτάμων n. 3660, 6 p. 917; 'Αλέξανδοος n. 3664, l. 39, II, 6 p. 923. n. 3665 l, 43 p. 927. Διονύσιος n. 3656, 2 p. 914. n. 3660, 14 p. 917. Uebrigens habe ich diese homonymen aus Cyzikus mehr einer gewissen vollständigkeit halber angeführt, als weil ich gross gewicht auf das zusammentreffen von namen legte, die sammt und sonders all übersli im brauche waren.

holm n 3658 p. 916; in Oxford n 3683 p. 938, n 3695 p. 942; in Constantinopel n. 3676 p 937; das englische kriegsschiff Blonde nahm n. 3684 p. 938 mit.

3) Endlich kann auch der titel in kürzerer fassung C. I. G. n. 7007: Υπόμνημα Αἰλίας Φιληματίου aus Cyzikus nach Italien gekommen sein, insofern die dort verfassten n. 3689 und 3692 ganz ebenso lauten und Lebas n. 1754 sehr nahe tritt. Volle gewissheit ist indess hier kaum zu erreichen, da auch anderswo dieselbe ausdrucksweise im brauche war: C. I. G. n. 4155 v. III p. 118 in Pompeiopolis Υπόμνημα | 'Αγαθείνου 'Αθη | ναίου 'Αντιοχέ | ως ἀπὸ Μαιάν | δρου καὶ Προυσ | [α]έως τῆς πρὸς Όλ | υμπον, γραμ | ματέως τ[ῆ]ς [β]ου[λῆς] <sup>29</sup>), | ριώσαντος | ἔτη εἴκοσι πέντε | χαίρετε.

#### VI.

Dass es im allgemeinen nichts weniger als untrüglich ist, bloss aus den eigennamen den ursprungsort einer inschrift zu bestimmen, braucht kaum gesagt zu werden. Ein Διονύσιος, ein Δημήτριος, ein Δπολλώνιος hegegnet uns in Griechenland ebenso häufig und an so vielen orten, als bei uns Schulze und Müller, Weber und Schneider, Meier und Bauer auftreten. Leuten also mit solchen namen die heimath anzusehen, ist rein unmöglich. Aber in vielen fällen leiten die griechischen namen doch mit auf die spur, wie ausser Boeckh im C. I. G. unter den neuern gelehrten besonders Letronne mehrfach gezeigt hat.

In C. I. G. n. 2513 v. II, p. 390 ist aus Fourmonts papieren ( $\sigma r \tilde{\omega} X i \omega \tilde{\epsilon} r \sigma \pi i \tau \eta \tau o \tilde{v} \times \sigma r \sigma o v \lambda \tilde{\alpha}$ ) nachstehender titel herausgegeben:

# ΕΥΦΡΑΝΟΡΟΣΒΑΣΙΛΕΙΔΕΥΣ ΑΑΔΑΡΜΙΟΥ ΚΑΘΥΟΘΕΣΙΑΝΛΕΒΑΣΙΛΕΙΔΕΥΣ

29) Der stein soll TYCTOY haben. Ob dafür mit βουλῆς das ursprüngliche hergestellt sei, ist mir sehr fraglich. Γραμματεύς [ξ]νστοῦ liegt mindestens näher, besonders da die inschrift sich sonst ganz gut erhalten hat. Ein γραμματεύς und ὖπογραμματεύς sind auf gymnatsischen titeln häufig genug, s. Boeckh zu C. l. G. n. 270 v. l, p. 376 b., Krause gymnastik und Agon. d. Hellen. I, p. 242 note 19. Auch ist bekannt, dass ξυστός in der kaiserzeit das ganze gymnasium bezeichnet, Petersen, das gymnasium der Griechen nach s. baul. einrichtungen, Hamburg 1858, p. 49; dass aber nicht τοῦ ξυστοῦ steht, darf nicht irren.

### **ΛΕΛΙΟΥ**

5 ΚΑΙΤΑΣΓΥΝΑΙΚΟΣ ΠΤΟΑΕΜΑΙΔΟΣΑΥΝΗΣΙΤΙΜΟΥ ΠΟΝΤΩΡΗΙΔΟΣ

> Εὐφράνορος Βασιλείδευς Ααδαρμίου καθ' ύοθεσίαν [δ]è Βασιλείδευς

> > **Λελίου**

5 καὶ γυταικὸς Πτολεμαΐδος Α[ί]τησιτίμου Ποττωρηΐ[δ]ος.

Da hier wegen des dorismus weder an Chios noch an Keos zu denken sei, so hat der berühmte herausgeber die inschrift des grabaltars nach Kos gesetzt, wobei er ein versehen von στοῦ Xίω statt Στάγκου (DuCange Gloss, p. 1424) oder Stanchio (Prokesch denkm. und erinnerg. a. d. Orient III, p. 433) angenommen zu haben scheint. Berücksichtigen wir nun zuerst die form des titels im ganzen und grossen, dann stimmt zu Boeckhs satz "est haud dubie arae inscriptio" der brauch auf Kos. Dortber sind nämlich mehrere solcher mit ochsenschädeln (Fellow, Ein ausflug nach Kleinasien p. 37) und blumengewinden verzierten altäre bekannt: C. I. G. n. 2516 v. II, p. 391, Ross Inscr. Gr. Ined. II, n. 170 p. 58 (reis. auf den griech. inseln I, p. 36, 37, archäol. aufs. I, p. 26), n. 171 ebds. n. 178 c. p. 62 (vgl. Leake Transact. of the roy. soc. of litt. II, 1, London, 1843, n. VI), fasc. III, n. 302 p. 42 u. s. w. Ausserdem findet sich wie hier z. 1 ein Βασιλείδης auf jener insel C. l. G. n. 2501, 1 p. 387.

Trotzdem bezweise ich die richtigkeit der annahme unseres grossen meisters. Denn erstens gehört die Ptolemais einem demos von Rhodos an, wo Ποντωρείς und Ποντωρηίδες mehrfach durch inschriften bezeugt sind, s. Ross Hellenika I, p. 117. Wäre nun der mann Euphranor nicht ebenfalls ein Rhodier, so würde die gattin vermuthlich allgemein als 'Ροδία bezeichnet sein (vgl C. I. G. n. 2736 b, v. II, p. 1108), wie ein im auslande verstorbener Attiker nicht nach dem demos genannt wird, sondern schlechtweg nach dem vaterlande 'Αθηναίος heisst (L. Stephani Titul. Graec p IV, Dorpati 1849, p. 22). Deshalb suche ich auch z. 2 und 4 rhodische demotika. Hierzu kemmt, dass wenigstens einer der eigennamen auch für Rhodos

nachweishar ist:  $E \dot{v} \phi \rho \acute{\alpha} r \omega \rho$  C. I. G. n. 2525, 5 p. 392, n. 4789a v. III, p. 1210a, Ross Hellen. I, p. 102 n. 25, 2, Inscr. Gr. Inedit. n. 277, 11, fase. III, p. 29 und n. 275 II, 18 p. 25:  $K\alpha\lambda\lambda\iota \dot{\varphi} \acute{\alpha} r \eta \varsigma$   $E \dot{v} \phi \rho \acute{\alpha} r$  [oqos (falls hier nicht  $E \dot{v} \phi \rho \alpha r i \delta \alpha$  herzustellen ist, wie zu Lindos, Ross N. Rh. M. IV, p. 172 n. 6, 1  $K\alpha\lambda\lambda\iota = \kappa \dot{\varphi} \dot{\alpha} \eta \varsigma$   $E \dot{v} \phi \rho \alpha r i \delta \alpha$ ), Pape aus Mionnet III, 421. Denn freilich  $B \alpha \sigma \iota \lambda \epsilon i \delta \eta \varsigma$ , was aus C. I. G. n. 2546, 2 p. 396 angeführt werden könnte:

### ΑΣ. Ν. ΛΕΥΣ

B]  $\alpha\sigma[\iota\lambda\epsilon\iota\delta]$   $\delta$ 

hat jetzt keine gültigkeit mehr, da jenes epitaphium nach Ross Hellenika I, p. 103, n. 27 a richtiger so lautet:

. ΧΡΥΣΟΥΣ

## ΑΣΤΥΜΗΔΕΥΣ

### ΠΟΝΤΩΡΗΙΔΟΣ

### ΚΑΙΤΟΥΑΝΔΡΟΣΑΥΤΑΣ.

Dafür gewinnen wir aber einen ersatz an der genitivform Βασιλείδενς, die wieder rhodisch, wenn schon nicht ausschliesslich dert heimisch ist, s. 1) Ross n. rhein. mus. IV, p. 193, n. 23:

#### ΛΙΝΔΙΟΙ ΕΤΙΜΑΣΑΝ

ΔΙΟΝΥΣΙΑΝΜΥΩΝΙΔΕΥΣΚΑΓΑΟΧΑΡΕΊΝΟΥ ΕΠ . . . . . ΙΧΡΥΣΕΩΙΣΤΕΦ . . ΩΙ

Λίνδιοι ἐτίμασαν

Διονυσίαν Μυωνίδευς  $[\bar{\beta}]$  ' $A\gamma[\lambda\omega]$ χαρείνου έπ $[\alpha$ ίνω]ι, χρυσέ $\varphi$  στε $\varphi$  $[άν]<math>\varphi$  $^{30}$ ),

30) Ross vermuthete: κ' Αγ[λω] χαιείνου [θυγαιεός. Dann müsste Αγλωχάρεινου als frauenname angesehen werden, wie ή Ἐπαιρούδειτου u. dgl., s. Syll. Inscr. Boeot. p. 36, Epigraph. exkurse in d. jahrb. f. class. philol. II, Suppl. p. 373. Ross vergleicht ausserdem seine inschrift n. 8, 5 p. 174:

 $A \stackrel{\cdot}{\cdot} EZIAZTIMAKPATKYZKAI<math>\Theta$ YTATPOZ $\ldots$  TONANAPA

Dieses beispiel hilft jedoch hier zu nichts, indem wahrscheinlich κα[τὰ] θυγατρο[θεσίαν δὲ Αἰν]ήτορος gelesen werden muss, wie ich an einem andern orte zu erhärten suchen werde. Doch abgesehen davon,
so fällt hier K für KAI auf, und für θυγατρός dürste kaum platz auf
dem steine sein. Zu dem oben gesetzten β d. i. Μυωνίδευς τοῦ Μυωνίδευς, jener in Karien so unendlich oft gebrauchten abkürzung, die
auch auf Kos erscheint (Ross. Inser. Gr. Ined. n. 305, I fasc. III, p.
44 'Αριστοχράτει β), habe ich von Rhodos wenigstens einen beleg, Ross
a. a. o. n. 280, 5 p. 33 Μένανδρος β, womit gerade genug bewiesen
ist. Ich erinnere nur noch, dass nicht nothwendig war zu schreiben:
Μυωνίδευς β τοῦ 'Αγλωχαρείνου: der artikel fällt, wo ein β oder δίς
steht, vor dem grossvaternamen öfter weg, s. die belege bei Franz C.

2) C. I. G. n. 2534, p. 394b: ΣΑ . . . . ΔΗΣΣΑΜΙΑΔΕΥΣ Σα μιά δης Σαμιάδευς.

3) Ross Inscr. Gr. Ined. n. 276, 21, p. 27:  $XAPI\Phi \dots \Delta ET\Sigma$ ,

worin offenbar ein gleicher genitiv enthalten ist, wenn man, wie billig, dem \( \Delta\) traut \( \frac{3}{1} \).

Ferner ist die formel xad' vodeciar de nicht auf Kos, wo man φύσει δέ sagte (C. I. G. n. 2502, 4, p. 388 Φίλων 'Αγλάου φ. δ. Νίκωνος), wohl aber auf rhodischen titeln ungemein häufig: C. I. G. n. 2524, 2, p. 392. n. 2525, 10 (wenn ich nämlich die buchstaben ΚΑΘΥΟΚΛΟΥΟ . . . , wofür Böckh καὶ Θεόκλου liest, richtig ergänze), n. 2539, 2, p. 395. Ross Hellenika p. 108, n. 37, 2. N. rhein. mus. IV, p. 166, n. 1, 3. p. 170, nr. 4, 2. p. 172, n. 6. II. 2. p. 174, n. 8, 2. p. 182, n. 15, 3. p. 184, n. 16. l. 4. p. 185, n. 17, 2. p. 191, n. 21, 2. p. 195, n. 25. II. 2. Inscr. Gr. Ined. III, n. 269, 2, p. 17. n. 270, 2 ebds. p. 275. I. 19. II. 6. p. 27, n. 276, 4. 10. 13. 18. 20 32). Be-

G. v. III, p. 1163 b a. e. — Den mit 'Αγλω – anhebenden namen bei Pape füge hinzu: 'Αγλώχριτος C. I. G. v. IV, praef p. XVII, tab. IV, n. 3. 'Αγλωθέστης — σθένης — φάνης, Ahrens Dial. Dor. p. 568. 'Αγλωφῶν, ein Attiker, Ephem. Arch. n. 2905, 18.
 31) Einen vierten beleg möchte ich nicht aus Ross N. Rh. Mus. IV, p. 185 n. 18 A. 4: ΟΡΑΣΦΙΑΟΝΛΕΥΣ — όρας ΦΑΙ[ω]ν[i]σενς ent-

neumen, sondern hier scheint mir Φιλο[κλ]εῦς glaubhafter. 32, Καθ' ὑοθεσίαν δέ auch auf Telos, Ross Hellen. p. 65 n. 4, 1; 12, καθ υθονεσιαν σε auch auf felos, κους freien. p. 05 m. 4, 1, in Olymos bei Lebas n. 327, 2 n. 331, 1 p. 108. n. 339, 2 p. 112; in lasos ebds. n. 284, 5 p. 91; in Priene n. 205, 2 p. 61. Oefterer ist die wortstellung beliebt: κατὰ δὲ ύθονεσίαν, auf Anaphe C. I. G. n. 2477, 7 v. II, p. 1092. n. 2480. c. 3 p. 1094, auf Thera n. 2448. III, 15, p. 363, in Olymos bei Lebas n. 326, 5 p. 105. n. 331, 19 p. 108. n. 338, 3. 4. 19 p. 111, in Mylasa bei dems. n. 342, 2. p. 113. n. 408, 3. 16 p. 134. n. 409, 1. 4 p. 135. n. 414, 6 p. 137. n. 415, 3. 15, 17 p. 138, in Stratonicea ebds. n. 525, 2 p. 165. Ich enthalte mich der häufung weiterer beispiele, wie ich auch die von g. ύσει δέ hier übergehe (ztschr. f. alterthumswiss. 1843 n. 104 p. 830). Nur C. F. Hermann's sei noch gedacht, welcher aus den worten des Plinius N. H. XXXVI, 5, 34: Zethus et Amphion ac Dirce et taurus vinculumque ex eodem lapide a Rhodo advecta opera Apollonii et Taurisci; parentum hi certamen de se fecere, Menecraten videri professi, sed esse naturalem Artemidorum in den gesammelten abhandl. p. 347 n. 42 folgert: "wahrscheinlich zaθ' νοθεσίαν Μενεχράτους." Demnach müsste die vollständige griechische aufschrift gewesen sein: "A. καὶ Τ. οἱ 'Αρτεμιδώρου, καθ' νοθεciar de Μενεχράτους εποίησαν. Doch damit sind die worte des Romers nicht in einklang zu bringen. Es stand vielmehr: 'Α. καὶ Τ. οἱ Μενεχράτους, φύσει δὲ Αρτεμιδώρου. Wenn dieses φύσει δέ heutzutage nicht. mehr mit einer rhodischen inschrift belegt werden kann, so wird doch

5

weist dies nun auch nicht gerade viel, so legt es zu den andern angeführten gründen für rhodischen ursprung doch ein kleines gewicht in die wagschaale. Dasselbe gilt von dem, was ich an letzter stelle beibringe. Denn jene vorzugsweise den inseln (Ross arch. aufs. I, p. 64) angehörigen grabaltäre mit der angegebenen verzierung sind nicht allein von Kos, sondern auch von Rhodos vielfach bekannt: C. I. G. n. 2531, p. 394, n. 2532 ebd. n. 2533. n. 2535. n. 2541. p. 395, n. 2547—8, p. 396, Ross Inser. Gr. Ined. n. 267 fasc. III, p. 16. n. 284, p. 35. Runde grabaltäre sind dort bei Ross Hellen. n. 24. n. 29 p. 102 fgde., n. 31 b, p. 104, n. 40, p. 110. N. rhein. mus, IV, p. 199 n. 31.

Nach allem nun, was ich angeführt habe, glaube ich mich berechtigt anzunehmen, dass das in rede stehende grabmal ein rhodisches ist. Giebt aber das lemma Fourmont's στῶ Χίω ἐν σπίτη τοῦ κονσοῦλα, so kann dies immerhin in der wahrheit bestehen, da es möglich ist, dass der consul den stein von Rhodos nach Chios selber mitgenommen oder von dorther erhalten hatte.

Vielleicht, dass die eigennamen auch für folgende zweite inschrift, welche als heimathslos im C. I. G. vol. IV, p. 9, n. 6842 (jetzt im Wiener museum) mitgetheilt ist, zur bestimmung des vaterlandes mitdienen:

ΚΡΑΤΗΣ ΥΠΕΡΕΥΦΡΑΝΟΡΟΣ ΣΑΡΑΠΝΣΙ

Κράτης ὑπὲς Εὐφράνορος Σαράπ[ι, \*Ι]σι.

Die gottheiten hat Letronne hergestellt. Ich hoffe es aber zu einer ziemlichen gewissheit zu bringen, dass das stück ebenfalls aus Rhodos herrührt. Die weiheformel ὑπὲρ τοῦ δεῖνος ist zunächst freilich an vielen orten bräuchlich gewesen, s. Franz Elem. Epigr. Graec. p. 334 a. e. Für Rhodos bezeugen sie Ross Hellen. p. 110 n. 42, 4 ᾿Αντίλοχος Εὐφραγόρα Ἱστάνιος ὑπὲρ τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ πάππου, N. Rh. Mus. IV, p. 185 n- 17:

ΟΡΑΣΣΩΣΙΠΑΤΡΟΥ

ΣΙΑΝΔΕ ΑΓΑΘΑΓΟΡΑ ΤΟΣΚΑΙΔΑΜΟΚΑΛΑΙΣΤΑΥΠΕΡΤΟ Υ ΟΣ ΚΑΙΒΑΣΙΑΗΣΑΠΟΑΑΩΝΙΟ ΥΣΟΛΕΥΣ ΕΡΘΑΡΟΑΓΟΡΑΙΕΡΟΤΑΜΙΕ ΥΣΑΝΤΟΣΚΑΙ ΙΕΡΟΘΥΤΗΣΑΝΤΟΣ ΚΑΙΧΟΡΑΓΗΣΑΝΤΟΣ

niemand beweisen, dass es dort niemals gebraucht worden sei; überdies aber deutet naturalem auf géoss dé in der deutlichsten und einleuchtendsten weise hin.

Θαρσαγ]όρας Σωσιπάτρου καθ' ύοθε]σίαν δὲ 'Αγαθαγόρα ὑπὲρ τοῦ πατρ]ὸς καὶ Δαμοκαλλίστα ὑπὲρ τοῦ ἀνδρ]ὸς καὶ Βασίλης 'Απολλωνίου Σολεὺς ὑπ]ὲρ Θαρ[σ]αγόρα ξεροταμιεύσαντος καὶ ζεροθυτήσαντος καὶ χοραγήσαντος 52).

Ebds. n. 28, 1 p. 199. C. I. G. n. 2736 b, vol. II, p. 1108 b.

Sodann ist Koárns auch auf Rhodos nicht unerhört, Ross Inscr. Gr. Ined. III, p. 23, n. 274, 7. 8. 9; Εὐφράνορες derselben herkunft sind oben zu n. 2513 verzeichnet. Die erwähnten gettheiten endlich hatten bei den Rhodiern gleichfalls ihren cultus, was zu Sauppe's reichhaltigem, wenn auch nicht erschöpfenden verzeichniss von cultusstätten der Isis in Griechenland (Hymn. in Isim, Turici 1842, p. 8) nachzutragen ist: Ross n. rhein. mus. IV, p. 181, n. 12 (Lindos): Σαράπιος καὶ Ποτειδατος 'Ιππίου καὶ Διονύσου Θεοίς; und τὸ τῆς Ἰσιδος ἱερόν in der stadt Rhodos erwähnt Appian. bell. Mithrid. 27 55). In hetreff der dorischen dativformen ( $\Sigma \alpha \rho \acute{\alpha} \pi \iota$ ,  ${}^{\prime}$ I  $\sigma \iota$ ,  ${}^{\prime}$ A  $r \acute{\epsilon} v \beta \iota$ , C. I. G., n. 1729, 2, vol. I, p. 849, zu Amphryssos) s. Ahrens Dial. Dor. p. 232. Ganz gleiche weihungen finden wir auf Chios C. I. G. n. 2230, vol. II, p. 208: Θρασέας Διογένους ύπερ έπυτου και των τέκνων και της γυναικός - Ισιδι, Σεράπιδι, Αρποκράτει, θεοίς συννάοις καὶ συνβώμοις εὐχήν, und auf Delos n. 2303, p. 244: Σωσίνικος (s. p. 1040a) Εὐαγόρου Σαράπι, Ισι, 'Ανούβι εὐγήν, n. 2305 ebds.

#### VII.

Wie die vielberufene "ars quaedam nesciendi" nicht selten bei dem inhalte der titel an ihrer stelle ist, so tritt sie auch wohl da auf, wo es der bestimmung der heimath gilt. Kann man nicht festsetzen, an welchem orte eine inschrift abgefasst ist, dann lohnet es manchmal doch, zu wissen, dass sie nicht da entstanden ist, wo man gewöhnlich glaubt.

32) Mein verstorbener freund las z.  $3 \times \alpha i \times \alpha i ] \tau i \varsigma$  und z.  $4 \times \pi \alpha \tau \varrho ] i \varsigma$  Nach meiner ergänzung ist  $\pi \alpha \tau i \varrho$  und  $\alpha \nu i \varrho$  derselbe Sosipatros, an dessen standbild ausser dem sohn und der gattin sich ein freund  $B\alpha$ -silys hetheiligt hat.

<sup>33)</sup> Für Attika s. Rhangab. n. 1095, 1 IΣΙΑΙΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗΣ, wo nicht Toods καὶ 'Ocique, sondern 'Iouds Δικαιοσύνη zu schreiben war, vgl. Philolog. IX, p. 460. Ebd. n. 1097, 2 κανηφ [[όνον] Σαφάπιδος καὶ | Εἰωσός. Ueber den Sarapis vgl. auch Meier Comment. Epigr. p. 34 u. 51. Rigenthümlich ist Pittakis' titel L'ancienne Athènes, Ath. 1835, p. 160 oder Rhangab. n. 1098: Σαφάπιδε καὶ θεοῖς Αἰγυπτίοις.

Unter den Tituli incert. locor. vol. IV, p. 35, n. 6950 figurirt folgende aufschrift eines grabanaglyphons, das jetzt im museum zu Leyden aufbewahrt wird:

nach der lesung von Oudendorp:

.... ABOΓ .... AΛΛΟΦΑΝΗΣΚΤΔΡΟΓΕΝΕΤΣ .... A ... IΚΤΔΡΟΓΕΝΕΊ ΗΡΩΗ .....

und nach der von Janssen:

... ΟΦ. ΝΗΣΚΤΔΡΟΓΕΝΈΤΣ ΚΥΔΩΓΕΝΕΙΗΡΩΙΙ ...

während L. Stephani der ausruhende Herakles p. 84, n. 36 unter anführung der letztgenannten publication also schreibt:

> . . . . . ΑΒ . . . . ΑΛΛΟΦΝΗΣΚΥΔΡΟΓΈΝΕΥΣ Α . . ΙΚΥΔΡΟΓΕΝΕΙΗΡΩΙΙ

Franz berichtigt den irrthum von Leemans, welcher  $K v \delta \rho \sigma \gamma e v e v \epsilon$  für den nominativ ansah 34), und ergänzt  $K v \delta \rho \sigma \kappa \lambda \tilde{\eta} \epsilon$  vergleichend,

' Απο] λλοφάνης Κυδρογένευς 35)

Κυδρογένει ήρωι - - -

Ueber die herkunft nun giebt Stephani eine notiz: "aus Smyrna in das Leydener museum gebracht". Einen bestimmten gewährsmann für die zuverlässigkeit dieser angabe kann ich jedoch nicht ausfindig machen. Der älteste zeuge Oudendorp, dessen sehr seltenes selbst einem Boeckh nicht zugängliches (C. I. G. n. 3338 lem. p. 776) büchlein (Brevis veterum monumentorum ab amplissimo viro Gerardo Papenbroekio academiae Lugduno-Batavae legatorum descriptio — studio et opera Francisci Oudendorpii, Lugd. Batav. ap. Samuel. Luchtmans et filium, 1746, 79 seiten in quart)

- 34) Der verstorbene wackere gelehrte W. C. L. Clarisse, rector in Harderwyk, hatte vor vielen jahren in einer holländisch geschriebenen beurtheilung der bücher von Janssen und Leemans das rechte ebenfalls angemerkt: "Κυθρογένευς is sonder twijfel een genitivus, en wel van Κυθρογένης". Genauer kann ich das werk nicht citiren, weil min nur ein besonders paginirter abdruck vorliegt: Losse Aanteekeningen, Bladvulling, p. 8. Janssen p. 33 meinte: ΚΥΔΡΟΓΕΝΙΣ nomen fuisse videtur defuncts.
- 35) Dieser genitiv ist dorisch und ionisch. Zwar sprechen Bredow Quaest. Crit. de dial. Herod. p. 257 und W. Dindorf Comment. de dial. Herod. p. XV b (Herod. V, 92, 3 Ἐχεκράτευς) denselben dem Ioniern ab; man sehe jedoch C. I. G. n. 2161, 1, vol. II, p. 183 b ἀριστομένευς und 2 Παγχάρευς, welcher titel von Thasos noch andere ionismen (θεϋροί, Πολυάρητος, πάτρην, ἀθηναίης, λύσιος) enthālt; n. 2214, 9, p. 201 ἀγαθοκλεῦς, 14 Τεμοκλεῦς (Chios); n. 3064, 29, p. 648 Μεγαμήθευς in Teos. Ueber den dorismus vgl. Ahrens Dial. Dor. p. 234; meine Anal. Epigr. et Onom. p. 78.

unsere pförtner schulbibliothek besitzt, meldet p. 38 nur: Olim fuit in horto ampl. Amstel. Consulis I, Sixii. Eben so wenig sagt Janssen etwas von Smyrna, und wenn ich meinen auszügen trauen darf, auch Leemanns in den bemerkungen zu Janssen nicht. Scheint demnach Stephani's angabe auf blosser vermuthung zu beruhen, so gilt es, den gründen zu dieser nachzugehen. In erster linie wird hier das faktum stehen, dass eine ziemliche menge sicher oder höchst wahrscheinlich smyrnaeischer steine aus dem vermächtniss Papenbroecks und andern schenkungen gegenwärtig in jenem museum ist, s. Boeckh's lemmata C. I. G. n. 3168, p. 720. n. 3221 p. 742. n. 3229 p. 744. n. 3244 p. 746. n. 3274 p. 756. n. 3275 p. 757. n. 3297 p. 764. n. 3328 p. 772. n. 3338 p. 776. n. 3339 ebds. n. 3342 ebds. n. 3353 p. 780. n. 3367 p. 783. n. 3395 p. 792, und wegen n. 3140 p. 701 Janssen n. II. Es bot sich daher die conjectur von selber dar. auch der vorliegende marmor aus dem besitze des Sixius stamme aus Smyrna. Zum andern kommt der name 'Απολλοφάτης,' welcher auf Apollocultus hindeutet (s. über den smyrnaeischen Lane Smyrn. res gestae et antiq. p. 50), bei bürgern dieser stadt öfter vor: C. I. G. n. 3140, 3. 15. 41 p. 702. n. 3141, 27 p. 703. n. 3319, 2 p. 771; Pape aus Mionnet s. IV, 303 fgde, und 'Aπολλωφάνης 55) dsb. III, 192. Hiemit dürfte aber erschöpft sein, was sich für jene hypothese beibringen lässt. Ja der zweite grund möchte noch dazu sehr schwache beweiskraft haben. Denn das in der frühesten abschrift angegebene

### ΑΛΛΟΦΑΝΗΣ

fordert eher zu Δ] A[M] OΦANHΣ Δαμοφάνης auf. Dass wenigstens 'Aπολλοφάνης nicht zuverlässig sei, erkannte auch Clarisse a. a. o. p. 8, indem er K] αλλοφάνης vorschlug; nur ermangelt freilich diese bildung zureichender analogie, da Kαλλόστρατος (Pape; Lobeck Pathol. Elem. p. 467), wenn überhaupt sicher, vereinzelt dasteht. Ausserdem ist es nicht ausgemacht, ob man für Smyrna einen genitiv 'Aπολλοφάνευς annehmen darf. Ich kenne aus einer dortigen inschrift die formen Θεύγνητος und Θευτμίδης n. 3140, 12 und 19 p. 702; Πύθευ (so Janssen statt

<sup>35) &#</sup>x27;Απολλωφάνης für 'Απολλωνοφάνης? Lobeck Pathol. Elem. p. 365. 'Απολλωνοφάνης oder nach Letronne: 'Απολλωνοφάνης scheint C. l. G. n. 4914, 1, vol. III, p. 429 und 1224 a: . . ΠΟΔΑ(U)NIG IAIIHCIC gestanden zu haben.

ΠΑΙΘΕΥ) und Θάλευ ebds. 25 und 26; Θευπροπίδου und Θευξεινίδου z. 28 und 29 57). Weitere ionismen jedoch und namentlich ein genitiv auf ευς fehlen.

Auch die darstellungen des reliefs haben nichts, was speciell auf Smyrna hinwiese. Das ganze ist ein anathem, s. Stephani der ausruhende Herakles p. 85; Janssen p. 33 beschreibt die basis toreumatis quadrati ex marmore Pario also: supra inscriptionem in recessu sculpta sunt haec: in lecto triclinari cubat vir barbatus dextera pateram tenens, cuius caput olim corona ornatum fuit, ut duo foramina in pariete ostendunt. Ante eum stat mensa sepulcralis et ad eum accedunt decem personae. Ad caput mulier et quatuor viri, ad pedes totidem. His parentaliorum et apotheoseos pars intelligenda esse videtur (Becker Charicl, II, 180. Drakenborch. ad Terent. Andr. p. 35 Grauert). A tergo sex conspiciuntur columnae; inter columnas in parietis parte superiore, quinque tabulae, in quarum prima clypeus rotundus cernitur, cum duabus hastis decussatis; in ultima, equi frenati protome; in singulis mediis, protome mulieris eleganter vestitae et comatae, una mulierum flabellum, altera pilam tenet. Fortasse omnes pilis ludunt et defuncti servae sunt" 38).

"How; aber zur bezeichnung des verstorbenen findet sich wie überall so zwar auch auf smyrnaeischen steinen  $^{59}$ ); allein damit ist natürlich nichts zu beweisen, wenn schon umgekehrt auch daraus keine folgerung zu ziehen ist, dass wir sonst kein anathem aus Smyrna mit der formel  $\delta$   $\delta \epsilon \delta r \alpha$   $\delta \epsilon$   $\delta \epsilon \delta r \ell$   $\delta \epsilon$   $\delta \epsilon \delta r \ell$   $\delta \epsilon$  besitzen.

So erübrigt einzig der name Κυδφογένης, welcher vielleicht einen richtigen fingerzeig giebt. In den wörterbüchern fehlt er bis jetzt, mir ist er zweimal vorgekommen: 1) auf Nisyros bei Ross Inscr. Gr. Ined. II, p. 55, n. 168 a 2 Z]ευξίππου | Κυδφο-

<sup>37)</sup> Θεύθοτος in zwei metrischen titeln zählt nicht, n. 3328, 2, p. 772 (vorausgesetzt, dass das epitaphium aus Smyrna stammt) und n. 3333, 6, p. 774.

<sup>38)</sup> Auf die fraglichen puncte dieser deutung, wie die mensa sepulcralis und die ballspielenden dienerinnen, gehe ich hier nicht weiter ein.

<sup>39)</sup> C. I. G. n. 3277, 3, p. 757 aus muthmassung unter Smyrna gesetzt:  $\hat{\eta}\rho\omega t[\nu\eta]$  χρηστή χαῖρε oder  $\hat{\eta}\rho\omega \nu\eta$  mit W. Dindorf Lucian. v. I, p. XXIb ed. B. Tauchnitz. Lips. 1858; n. 3290, 5, p. 763  $\hat{\eta}\rho\omega s$  χρηστέ χαῖρε; n. 3388, p. 781  $N\epsilon[\omega]\pi oiηs$  Αμφικράτον, ἐτῶν  $\hat{\nu}$ ,  $\hat{\eta}\rho\omega s$ ; n. 3285, 4, p. 761  $\hat{\eta}$  ρουλή καὶ δ δημος τῶν Σμυρναίων ἐτίμησαν  $\hat{\eta}\rho\omega a$ .— Die wörterbücher sind mit der kretischen form  $\hat{\eta}\rho\omega a\sigma\sigma a$  zu bereichern, Rhangab. n. 2478. I, 32.

γένους und 2) auf Rhodos Ross III, p. 25, n. 275. II, 11 Κυδρογένης Δεοντίδα. Hiermit sind wir auf dorisch redende inseln hingewiesen. Von einer solchen, entweder einer der beiden genannten oder einer dritten kann das denkmal über Smyrna nach Amsterdam und Leyden gebracht sein <sup>40</sup>).

Anhangsweise füge ich schliesslich einen nachtrag zu Pape's wörterbuch der griech. eigennamen in betreff der von  $x\bar{v}\delta o c$  abgeleiteten hinzu. Die dort ganz fehlenden sind mit einem sternchen bezeichnet.

\*Kv δαίνων, οντος, ό, ein Telier bei Ross Hellen. p. 64, n. 3, b.

Κύδας, α, δ, 1) Νικολάου τοῦ | γρηματίζοντος Κύ δα τοῦ Nixoros, Ussing Inscr. Gr. Ined. n. 4. A. 19, p. 11 in Pherae = Lebas Thessalie p. 292, n. 1217. 2)  $K\dot{v}\delta\alpha$   $\tau o \tilde{v}$ Κρητός, Polyb. 29, Ic, p. 1032, 3 Bekk., 1d, p. 1033, 11 κοσμούντος έν Γορτύνη Κύδα τοῦ 'Αντιτάλκους, 29, 15, p. 965, 16. Cydas Cretensis ex intimis Eumenis, Livius 44, 24. Cydantem Cret. ebd. 13. 3) Gortynii Cretensium duce Cydante Liv. 33, 3. 4) Cydas(ae) Cortynius, angeber in diensten des Antonius, Cicer. Philipp. V, 5, 13. VIII, 9, 27. 5) έπὶ τῶν Αἰθαλέ ων κοσμιόντων | τῶν σὺν ΚΥΙΑ καὶ | Κεφάλφ, kretische inschrift der stadt Dreros bei Rhangab. n. 2478. I, 3, vol. II, p. 1028, welcher  $K'[\delta]\alpha$  herstellt wie Vischer im n. rhein. mus. X, p. 401, während C. Fr. Hermann, nachr. von der Gött. A. univers. n. 7, 23 apr. 1855, p. 102 Kvia setzte und Papasliotis, der erste herausgeber, in Gerhard's denkmäl. u. forschung. Archaeol. zeit. XIII, n. 76-78A, p. 58 Κυδία vorschlug. — Ueber die münzen siehe Eckhel D. N. V. II, p. 308 b, und wegen Κύδαντος vgl. die attischen Κυδαντίδαι wie Ἐπαφρᾶς, α und αντος, falls man der inschrift bei Rhangab. n. 1233 trauen darf:

40) Ich erinnere, dass auch der stein von Melos, welchen Böckh nach der abschrift des Ritt. v. Prokesch herausgegeben hat, C. 1. G. n. 2432, vol. II, p. 358:

Κλεώνυμος Α]υσανία τ]αν ματ[έρ]α καὶ Ἐχέκλεια Κλεωνύμου Θυγάτης τὰν μ]αΐαν Ἐχέκλειαν τὴν Κλεωνύμου Θυνατίρα Θεοῖς

3υγατέρα 3εοῖς gegenwärtig im Leydener museum ist, Janssen Mus. Lugduno-Bat. Inser. Gr. et Lat. p. 40 taf. VII, 1; Leemans p. 18—9, welcher z. 3 unnöthiger weise den artikel & vorsetzt.

# ΦΙΛΟΤΜΕΝΟΣ ΕΒΛΦΡΑΝΤΟΣ ΧΑΟΝ ΦΙΛΟΤΜΕΝΟΥ

- 6) Martial. Epigr. X, 83, 7 p. 455 Schneidew.: Inter Spendophorum <sup>41</sup>) Telesphorumque Cydae stare putabis Hermerotem.
- Kυδίας, ό, Attiker bei Rhangab. n. 354 A. 11, vol. I, p. 405.
- Κυδίας 'Αμιάντου C. I. G. n. 3655, aus Paros v. II, p. 913. Meinecke Hist. Crit. Com. Gr. p. 356.
- \* $Kv\delta\iota x\lambda\tilde{\eta}\, \varepsilon$ ,  $\delta$ , inschrift von lasos bei Lebas n. 299, 4 p. 96: `APEA.  $K\ldots AP\Omega$  . . . .  $TH\Sigma$  . .  $\Delta AMO\Sigma KYAIKA$  . . .  $\Sigma$

 $\ddot{\alpha}\pi\dot{\epsilon}\delta[\omega]x[\epsilon\nu]$   $\ddot{\alpha}\gamma\omega[\nu o\vartheta\dot{\epsilon}]\tau\eta\varsigma$   $[E\ddot{\nu}]\delta\alpha\mu o\varsigma$   $K\nu\delta\epsilon x\lambda[\dot{\epsilon}o\nu]\varsigma$ .

- \* Κυδίλα, ή, C. I. G. n. 2439, 5 v. II, p. 359, Melos: κλεινὸν δ' οὖνομά μοι, ξένε, Κυδίλα· ἐσθλὰ δὲ ναίω δώματα Φερσεφόνας χώρω ἐν εὐσεβέων.
- Κύδιλλα ή, C. I. G. n. 2322 b 76) v. II, p. 1049 a:

Κύδιλλα Μνασι-

κύδου, χρησεή

γαῖρε,

Maffei mus. Veron. p. CCCCXXI a. Theognost. Can. Cram. Anecd. Oxon. II, p. 100, 29.

- Κυδίμαχος, δ, Maetzner zu Dinarch. Orat., Berol. 1842, p. 56.
  2) ein anderer Attiker b. Rhangab. n. 348, 3 vol. I p. 394.
- \*Κύδιμος, ό, grabtitel von Melos b. Rhangab. II, p. 940 n. 2232 'Ανδροπείθης Κυδίμου 42).
- $K\dot{v}$  διππος, δ, 1) ein Attiker bei Rhangab. v. II, p. 717 n. 1002. B. 9. 2) Desgl. ebds. n. 1293, 3 p. 819 = Ross die Dem. v. Att. n. 81, 3 p. 71. 3) auch  $KTNIP FO\Sigma$  in der attischen inschrift bei Rhangab. n. 354 B. 5 vol. I p. 405 dürfte vielmehr  $K\dot{v}[\delta]$ ιππος zu lesen sein. 4) δ Μαντι-
- 41) Hier geht Spendophorum aus allen handschriften hervor. Ebenso steht Σπενδοφόρος in der röm. grabschrift bei Matranga Anecd. Graec. v. I, praef. p. 37, welche Schneidewin Götting. gel. anz. 1851 p. 923 und Mullach Conject. Byz., Berol. 1852, p. 54 wiederholt haben.
- 42) 'Αριστογείτων Σανδίμου bei Suidas v. I, p. 726, 12 Bernhardy darf nicht in Κυδίμου umgeändert werden, sondern in Κυδιμάχου, s. Sauppe Orat. Att. v. II, p. 19 b Index Nomin.

- red; er τοις περί εύρημάτων, Clemens Alex. Strom. I, 16 77 p. 132 Sylb. a. e.
- \* Κυδνώ, οῦς, ἡ, freundin der Sappho, Ovid. Heroid. XV, 17: Vilis Anactorie, vilis mihi candida Cydno, von κυδνός = κυδρός.
- \* Κυδοκλης, έους, ό, henkel eines thongefässes bei Vischer Epigr. und archäol. beiträge aus Griech. p. 54 n. 62:

'Επὶ Κυδοκλεῦς.

' Ασκλαπιάδα.

Kridiwr.

- \* Κυδοκράτης, ους, ὁ auf einem knidischen henkel, Franz C. I. G. v. III praef. XIV, n. 17 ἐπὶ ᾿Αμύντα. Κυδοκρά-τ[ευς]. Κυιδ(ίων).
- \* Κυδοσθένης, ους, ό, desgl. Franz a. a. o. p. XV n. 108: ἐπὶ Κυδοσθένευς.
- \*Κυδ ρεύς, έως, δ, inschrift aus Olympos in Lykien C. I. G. n. 4324 d 5) c. v. III, p. 1163:

## ΤΖΟΗ2ΓΥΚΛΚΥΔΡΕΟ2

Τό(πος) Ζόης γυ(ναικός) Κλ(αυδίου) Κυδρέος.

\*Κυδρῆλος, oder Κύδοηλος, ὁ, νόθος υίὸς Κόδοου Strab. XIV, 633. Corais wollte Κυδρίλος oder Κοδρῖλος, Kramer und Meineke geben das handschriftliche Κυδρῆλος; Lobeck Pathol. Proleg. p. 116 bezweifelt unter anführung von ἄρ-κηλος oder ἀρκῆλος die vorschläge des neugriechischen herausgebers, weil bei Pausanias VII, 2, 7 (10) derselbe mann Κυνάρητος (V. L. Κυάρυτος, Κυάρητος) genannt werde. Mir scheint indess Schubart Pausan. ed. Teubn. v. II, praef. p. III mit grund

# KTΔPHΛOΣ und KTAPHTOΣ

bloss für verschiedene sehreibweisen desselben namens anzusehen. Dass aber  $Kv\delta\varrho\tilde{\eta}\lambda o_{\mathcal{G}}$  oder  $K\dot{v}\delta\varrho\eta\lambda o_{\mathcal{G}}$  die echte sei, beweist die identität von  $K\dot{o}\delta\varrho o_{\mathcal{G}}$  und  $xv\delta\varrho\dot{o}_{\mathcal{G}}$ , welche längst von Welcker über eine kretische colonie in Theben p. 28 (vgl. kleine schriften II, p. CII) anerkannt ist.

- Κύδων, ωνος, δ, sprichwörtlich: ἀεί τις ἐν Κύδωνος, Zenob. II, 42, vol. I, p. 43 Gotting.
- \*Αριστοχύδης, ό, beschluss von Julis auf Keos, Ephem. Arch. n. 3004, 2.

- \*Διοχύδης, ους, ό, inschrift ebendaher, Ephem. Arch. n. 3010, 1 = 3081 ἐπὶ Διοχύδους ἄρχοντος. (Derselbe name scheint Διοςχούδης zu sein, was in griechischen papyrus öfter vorkommt, s. Jahn's jahrb. 30, 4 p. 386).
- Θεοκύδης, ους, ὁ, weihetitel desselben ursprungs a. a. o. n.
   3022

Θεοκύδης ' Αρισταίχμου ' Αφροδίτη ανέθηκεν άρξας.

- \* Λυσικύδης, ους, ό, inschrift von Hermione, mitgetheilt von Baumeister im Philol. IX p. 180. N. 5, 18.
- \*Nεοχύδης, ους, ό, Eckhel D. N. V. II, p. 55: ΕΠΙΝΕΟΚΤΔΟΥΘΑ(σίων
- \* Σωκύδης, ους, ό, Eph. Arch. n. 2908, 1 Δ]ήμων Σωκύδου Φιλατδ[ης.

Pforte.

Karl Keil.

# Arist. Nubb. 357 sqq.

χαίο', ο πρεσβύτα παλαιογενές, θηρατά λόγων φιλομούσων σύ τε, λεπτοτάτων λήρων ίερευ, φράζε προς ήμας, δει χρήζεις;

Diese worte des wolkenchores enthalten einen fehler und werden fälschlich als an Sokrates gerichtete erklärt. So unhöflich werden die wolken nicht sein, dass sie den vorhergehenden gruss des angehenden schülers Strepsiades ganz unerwiedert lassen; auch können sie den vierzigjährigen Sokrates nicht hoch betagten greis anreden. Vielmehr bezieht sich der erste vers auf Strepsiades, der auf dem denkersopha sitzend nach kundiger rede jagt, der zweite erst auf den priester Sokrates. Demnach würde sich die änderung  $\sigma \hat{v}$   $\delta \varepsilon$  für  $\sigma \hat{v}$   $\tau \varepsilon$  empfehlen, doch lässt sie sich umgehen, wenn man das kolon hinter  $g\iota \lambda o\mu o \hat{v} \sigma \omega \tau$  tilgt so dass  $\sigma \hat{v}$   $\tau \varepsilon$  sich mit  $\chi \alpha \hat{\iota} \hat{\varrho}$  verbindet, und hinter  $\hat{\iota} \varepsilon \varrho s \hat{v}$  einen punkt setzt.

Bitterfeld.

O. Goram.

## .Homerische analysen

"Bis zur auslieferung der Briseis (A. 347) liest man ohne sonderlichen anstoss". So Lachmann betrachtungen üb. Hom. II. p. 4. Bei näherer prüfung indess können wir dem nicht beipflichten, vielmehr erscheint der abschnitt vss. 245 - 304 aus mehrfachen gründen spätern ursprungs und eine nicht eben gelungene fortsetzung des alten liedes zu sein. Nämlich nachdem der streit zwischen Achilleus und Agamemnon so weit gediehen war, dass ersterer zwar auf mahnung der Athene von äusserster gewaltthat sich zurückhielt, aber jede weitere theilnahme am kampfe gegen Ilion verweigerte und mit feierlichem schwure verkündete, es werde die zeit kommen, wo man seiner bedürfe und wo Agamemnon zu spät und vergeblich bereuen werde, den besten der Achäer nicht geehrt zu haben: da schien es den späteren viel zu schroff und unvermittelt, dass die handlung mit diesem misstone schliesse. Was lag näher als den erfahrenen, weisen Nestor auftreten und vermittelnde, beschwichtigende worte zu den streitenden sprechen zu lassen? Dagegen lässt sich nun allerdings an und für sich nichts einwenden; aber so viel dürfen wir von einem einsichtigen dichter fordern, dass eine solche rede auch eine wesentliche wirkung auf den gang der handlung, auf die stimmung der streitenden gehabt habe. Aber wie finden wir dies alles nach der rede des Nestor? "Alles, was du sprachst ist ganz in der ordnung", sagt Agamemnon; "aber ich lasse mir von Achilleus nichts befehen." Und Achilleus: "Ich lasse mich von Agamemnon nicht tyrannisiren; um das mädchen mit gewalt kämpfen will ich zwar nicht (den entschluss hatte er schon vor Nestors rede auf eingebung der Athene gefasst); aber wenn er mir etwas anderes von

der kriegsbeute nehmen will, so tödte ich ihn." Man sieht, die rede des Nestor hatte auf die erzürnten gemüther der beiden hel: den auch nicht den geringsten besänftigenden einfluss geübt; kaum dass Agamemnon höslichkeitshalber sagt: Ναὶ δὴ ταῦτά γε πάντα, γέρον, κατά μοίραν έειπες. Demgemäss handeln aber auch beide als ob diese rede gar nicht gehalten worden wäre: Agamemnon lässt dem Achilleus die Briseis wegführen, und dieser grollt von da an unversöhnlich. Was nun aber nicht ein wesentlicher und integrirender bestandtheil des ganzen ist, das ist ein mehr oder weniger gelungenes product des nachdichtung aber keine organische schöpfung der echten epischen kunst; denn mit der oft missbrauchten phrase: "epische breite" kann man sich doch nicht über das factum hinwegsetzen, dass die rede Nestors und die daran hängende altercatio in gar keinem inneren zusammenhange mit dem darauf folgenden steht; und dass, wenn die intention des dichters offenbar war, durch die nestorische rede eine vermittelung und ausgleichung, eine versöhnung herbeizuführen, diese intention gar nicht erreicht wurde. Denn der dichter, einmal in das redenmachen hineingerathen, hat über dem langen sermon des pylischen helden jene seine ursprüngliche absicht völlig vergessen und nach Nestors vermahnungen die beiden in gleicher unnachgiebigkeit noch gegen einander fortzanken lassen, so dass man gar nicht einsieht, warum nicht auf die herausfordernden worte des Achilleus v. 300 ff. Agamemnon von neuem losfährt, darauf wie. der Achilleus und so fort ins unendliche.

Und nicht bloss der wurf im ganzen ist dem fortsetzer misslungen, auch im einzelnen zeigen sich der mängel genug. So hat man sich bisher immer durch die schilderung des bezundernden rednertalentes des Nestor (vss. 248. 249) mehr als vielleicht billig bestechen lassen. Denn sie ist allerdings in ihrer art ganz hübsch, trägt aber doch die merkmale des späteren ursprungs an sich in ihrer überschwänglichkeit (comparativisch μέλιτος γλυκίων) und ihrer fast tautologischen breite überhaupt, insbesondere aber in ihrem den nachdichtern eigenthümlichen wechsel der synonyma: ἡδυεπής, γλυκίων und ἡδυεπής, ἀγορητής ¹) αὐδή. Im unmittelbar darauf folgenden heben wir nur (v.251) die ka-

<sup>1)</sup> Man beachte dabei noch, wie der dichter, um ja des lobes genug zusammenzubringen, ganz störend mitten zwischen die praedicate des süssredens eines des hellredens hereinsetzt!

kophonie of of, und das hier, wo von einem-werden, leben und wiedervergehen in der naturgemässen zeitfolge die rede sein muss, widersinnige und nur durch die versnoth gebotene νστερον πρότερον: τράφεν ήδ' έγένοντο hervor. Und nun die rede selbst! Gleich beim ersten verse derselben (v. 254) geben wir zu bedenken, wie abstract und geziert der auch v. 124 vorkommende ausdruck sei: πένθος 'Αγαιίδα γαιαν ίκάνει. Unmittelbar darauf begegnen wir, abgesehen von dem zweimaligen (254. 256) vorkommen des μέγα innerhalb dreier verse, wiederum dem wohlbekannten wechsel der synonyma γηθήσαι (v. 255) κεγαροίατο (v. 256). Wollen wir dann ferner auch mit dem τάδε πάντα nicht zu streng in's gericht gehen und auf das απαξ λεγόμενον: μάρνασdat in der bedeutung "mit worten streiten" 2) wie überhaupt auf die construction dieses ganzen verses 257 kein zu grosses gewicht legen, so stossen wir uns doch sehr an dem darauf folgenden οι περί μεν βουλήν Δαναών περί δ' έστε μάγεσθαι. Wie konnte Nestor hier die beiden helden, wie uns der sprachliche ausdruck einmal keine andere exegese gestattet, in der weise zusammenfassen, dass er von beiden auszeichnung vor allen andern Danaern im rathe und kampfe praedicirte? Konnte doch ersteres von Agamemnon nur sehr bedingt, von Achilleus aber, dem wilden kämpfer, gar nicht, letzteres ausschliesslich nur von Achilleus gesagt werden, von Agamemnon aber sicher nicht! Bedürfte es dafür noch eines beweises, so lese man doch wie Nestor selbst v. 280. 281 den jedem der beiden eigenthümlich zukommenden vorzug ganz richtig angiebt, freilich in unläugbarem, wenn auch längst nicht mehr bemerktem widerspruche mit v. 258. Man wende uns hier nicht ein, das alles sei nur eine rhetorische captatio benevolentiae, ia vielleicht gar das περί . . . . βουλήν Δαναῶν ἐστέ eine feine castigatio ihres unverständigen haderns! Eine captatio benevolentiae im munde eines homerischen helden, und hier noch dazu des ehrwürdigsten und weisesten, darf nicht, darin wird wohl jeder uns beistimmen, mit der gesinnungslosigkeit späterer griechischer marktschwätzer dem zu gewinnenden gegen die eigene therzeugung und die öffentliche meinung vorzüge beilegen, die

<sup>2)</sup> Die späteren epischen dichter haben überhaupt, wie man häuig bemerken kann, das eigenthümliche, den vorhandenen sprachschatz mit viel mehr willkür, nüchternheit möchte man sagen, zu gebrauchen.

derselbe nicht besitzt, denn wie lächerlich würde sich Nestor dadurch gemacht haben! Und was die etwa beabsichtigte castigatio betrifft, so hätte diese bei Achilleus gewiss ihre wirkung verfehlt; denn derselbe hätte freiwillig auf das lob seiner besonderen klugheit und besonnenheit im rathe, mit der sein jetziges benehmen im widerspruch stünde, verzichtet und mit wahrheitgemässer hinweisung auf sein eigentliches wesen die so fein gelegte rhetorische schlinge leicht abgestreift. Dass indess solche spitzfindigkeiten, wie wir sie hier besprochen und gewürdigt haben, dem ingenium des spätlings angemessen sind und von ihm wirklich beabsichtigt worden sein können, geben wir natürlich gerne zu, lassen aber freilich dahin gestellt sein, ob sie auch seiner einsicht ehre machen. Nur dass derartiges von einem älteren der periode unverfälschter kunst angehörenden, dichter herrühren könne, davon vermögen wir uns einmal nicht zu überzeugen.

Und weiter. Man hat denn doch wohl zu viel auf den gemeinplatz von der greisenhaften redseligkeit des Nestor gebaut und namentlich dabei vergessen, dass ihn Homeros daneben auch als den weisesten und einsichtsvollsten der Achaeer allüberall schildert. Von diesen eigenschaften finden wir aber hier sehr wenig, wenn er mitten in einer rede, welche die zwei erhitzten streitenden beschwichtigen soll, wo es also darauf ankam, diesen zweck nicht aus den augen zu verlieren und ihn schnell zu erreichen, sich zur erzählung von jugenderlebnissen hinreissen lässt. "Des ist eben ein feiner kunstgriff, dass Nestor durch eine solche erzählung, die er hereinbringt, die zwei streitenden von dem aufregenden gedanken ihres zankes abzieht und durch das vergnügen bei anhörung der erzählung allmählig milder stimmt!" So allenfalls ein wohlmeinender apologet. Leider aber will es uns nicht recht einleuchten, erstens dass die erzählung so besonders interessant und vergnüglich ist, und dann dass die jedenfalls für Agamemnon und Achilleus nicht sehr schmeichelhaften worte: 1807 γάρ ποτ' έγω και άρείοσιν ή έπερ ύμιν άνδράσιν ωμίλησα geeignet waren, dieser erzählung des Nestor ein so freundliches gehör bei den beiden helden zu verschaffen, als da nöthig gewesen wäre, ja überhaupt dazu beitrugen, sie milder zu stimmen. Erforderte hier nicht die allergewöhnlichste klugheit, alles zu vermeiden, was die ohnedem schon gereizten gemüther auch von seite des

friedenstifters noch mehr piquiren konnte? Und doch kommt Nestor noch mehrmals auf diese äusserung zurück (vgl. v. 262. 271. 272): das ist wohl auch captatio benevolentiae? Das hätte sich vor allem Achilleus bieten lassen und dann noch die lange rede obendrein?

Was die nun folgende aufzählung der helden betrifft (v. 263 f.), so nehmen wir wohl mit recht daran anstoss, dass ohne nachweisbaren grund, also völlig willkürlich und äusserlich nach dem bedürfnisse des verses, die einen derselben mit, die anderen ohne epitheton aufgeführt werden. Man beachte ferner (v. 266-269) das hyperbolische in dem dreimaligen geschmacklosen κάρτιστοι, κάρτιστοι, καρτίστοις und dem έκπάγλως ἀπόλεσσαν und wieder die synonyma κάρτιστοι τράφεν, κάρτιστοι έσαν sowie das unbeholfene zurückgreifen (v. 269) καὶ μέν τοῖσιν έγω μεθομίλεον zu v. 261 ἀνδράσιν ώμίλησα. Auch καὶ μέν wiederholt sich zu anfang des verses 269. 273. Was hat alsdann das καὶ μαγόμην. xaz' ἔμ' αὐτὸν ἐγώ (v. 271) in der beweisführnug dafür, dass Agamemnon und Achilleus auf ihn hören müssen, für eine bedeutung? In v. 274 endlich ist άλλα πίθεσθε aus v. 259 wiederholt, nachdem v. 273 πείθοντο gestanden hatte, und es wird dann, nicht eben geistreich und gewandt, fortgefahren: ènei neiθεσθαι άμεινον.

Bei der nun kommenden speciellen apostrophe an die beiden belden (275-285) soll das abwechselnde sich wenden an den Agamemnon, dann an den Achilleus und dann wieder an den Agamemnon wohl das inständige und dringende der ermahnungen andeuten, nimmt sich aber sehr steif und ungeschickt aus und ist jedenfalls schon in der form verfehlt: denn der alte dichter würde gewiss alsdann den Nestor gleich viel verse an den Agamemnon, gleich viel an den Achilleus haben richten lassen. Und wie konnte denn Nestor neben  $(\mu \dot{\eta} \tau \epsilon)$  der ermahnung an den Agamemnon, dem Achilleus nicht die Briseis wegzunehmen, diesen auffordern, anch seinerseits mit dem könige nicht zu hadern? Mit dem eingehen des Agamemnon auf den rath des Nestor hörte aller hader von seite des Achilleus von selbst auf, und diese aufforderung war ganz üherflüssig; geschah aber das von Nestor selbst als unbillig erkannte von seite des Agamemnon, wie konnte Nestor dann von Achilleus vernünftiger weise verlangen, sich nicht gegen diese ungerechtigkeit aufzulehnen? Was auf der andern

seite das sprachliche in diesen zehn versen betrifft, so ist das wohl schwerlich epische klarheit der diction, wenn uns v. 278 279 zugemuthet werden muss, zu ὁμοίης zu ergänzen: τοῖς ἄλλοις ἀνθρώποις ἀλλὰ μείζονος. Und was gewinnen wir denn als belohnung solcher ungemeinen grammatischen opferfreudigkeit damit für einen sinn? Ist dies ein argument für den Peliden, sich zu bescheiden, der doch selbst ein σκηπτούχος, ein διοτρεφής βασιλεύς ist, dem, wenn je einem andern, Zeus ruhm verliehen hat? Oder sollen wir uns das auch noch aus der stelle heraus ergänzen, dass allein dem Agamemnon ruhm von Zeus verliehen worden sei, und wenn auch, ist das wahr? Die andere möglichkeit der erklärung ist, zu όμοίης zu ergänzen τῷ Άτρείδη, aber dann ist die relativische nähere bestimmung zu (ällog) oxnaτοῦγος βασιλεύς, nämlich ώτε Ζεὺς κῦδος ἔδωκες räthselhaft; denn ausser zusammenhang mit Agamemnon stehend, ist sie nicht nur kein argument für dessen grössere ehrwürdigkeit, sondern stellt die selbe, die nun vom Nestor ganz unbewiesen als axiom ausgesprochen wird, obendrein sehr in frage, da ja nun durch sie jedem könige ruhm von Zeus zugestanden wird. Was aber keine dieser beiden interpretationsarten aus den worten, wie sie vorliegen. heraussinden kann, das ist der eigentliche sinn, dem nur die ungeschicklichkeit des nach sententiöser kürze haschenden dichters nicht den richtigen ausdruck zu verleihen vermochte; nämlich: "da niemals ein sceptertragender könig gleicher ehre theilhaftig geworden ist, wie dieser, welchem Zeus ruhm verlieh." Aber abgesehen selbst von dem bedenklichen verhältnisse des sprachlichen ausdruckes zu diesem allein leidlichen und sicher auch vom dichter beabsichtigten sinne, auch nicht einmal dieses ist richtig; denn wir haben bereits bemerkt, dass es ungereimt wäre, die sache so hinzustellen, als wenn dem Agamemnon allein oder selbst nur im höheren grade als dem Achilleus von Zeus ruhm verliehen worden sei. Und das hätte Nestor dem Achilleus in dem momente gesagt, wo er ihn milder stimmen wollte! Kurz man sieht, wie lahm die ganze argumentation ist und sein muss, welche, unfähig das offenbare unrecht des Agamemnon irgend wie zu bemänteln, den Achilleus zu beschwichtigen versucht. Nur ein nachdichter, wie gesagt, konnte überhaupt daran denken, hier eine vermittelungsrede einzusetzen.

Am schlusse der rede, in der noch so manches mangelhafte

aufgezeigt werden könnte, merken wir die ganz unpassende adversative formel αὐτὰρ ἔγωγε an, die, wenn sie nicht bloss versfällende floskel ist, höchstens ein gewisses gespreiztes pathos erzielen soll und deren künstliche erklärung bei Nägelsbach der beste beweis dafür ist, dass ihr verfasser ein künstelnder dichter war. Auch der synonymenwechsel von μένος und χόλος ist nicht zu übersehen. In betreff nun der auf Nestors rede folgenden antwort des Agamemnon und der replik des Achilleus entsteht vor allem hier die frage, was denn diese beiden reden wesentlich neues enthalten, so dass nach ihrer entfernung (natürlich auch der des Nestor) die abschliessenden worte: ως τωγ' ἀντιβίοισι μαγησαμένω ἐπέεσσιν άνστήτην, λύσαν δ' άγορην παρά νηυσίν Αχαιών, alsdann unmittelbar nach v. 244 χωόμενος, ὅτ᾽ ἄριστον ᾿Αχαιῶν οὐδὲν irigas, nicht vollkommen am rechten platze wären. Und diese in rücksicht auf den gesammtzusammenhang unnöthigen reden geben auch im einzelnen hinreichenden anlass zu ausstellungen. Es sind in der rede des Agamemnon drei punkte, worauf wir aufmerksam machen. Einmal die synonyma: κρατέειν, ἀνάσσειν, σημαίνειν, die selbst wieder nur in ihren anaphorischen sätzen die weitere ausführung von περί πάντων έμμεναι άλλων enthalten 3). Man könnte schon geradezu behaupten, dass solche häufung von synonymen mit der feinen bedeutungsschattirung, wie Nägelsbach sie zu dieser stelle in denselben finden will, gar nicht der rede eines zürnenden homerischen königs angemessen wäre, aber wir gehen sogar so weit, es stark in zweifel zu ziehen, ob der dichter dieses passus überhaupt nur irgend welche bedeutungsunterschiede mit stilistischer virtuosität hineingelegt habe, und nicht vielmehr diese drei verba eben nichts weiter als verba et voces sind eines zwar wort - aber nicht geistreichen dichters, denen nan also mit subtilen distinctionen allzuviel ehre anthut.

Sodann: ἄ τιν' οὐ πείσεσθαι ὁίω! Nägelsbach und auch Faesi behmen τινά als subject zu πείσεσθαι, ἄ als accusativ der näheren beziehung zu πείσεσθαι, letzterer sagt: "(das) mancher . . . sell im grunde nur die person des sprechenden (das allzuoffene ich) gewissermassen maskiren." Und Nägelsbach: "mit dem τινά meint Agamemnon sich selbst vgl. Soph. Antigon. 745. Aeschyl.

<sup>3)</sup> Auch der durch versnoth gebotene wechsel zwischen πάντεσσεν und πᾶσεν ist nicht ausser acht zu lassen. Wäre vom alten dichter ansphora beabsichtigt worden, er hätte sie auch in der form völlig rein durchgeführt.

Eum. 360. Pind. Olymp. 2, 59." Nun ist aber, um von dem suletzt beigebrachten zu beginnen, doch wohl ein bedeutender unterschied zwischen der einfachen homerischen diction und der oft absichtlich amphibolischen, jedenfalls gespannteren der tragiker und Pindars. Nun aber das "gewissermassen maskiren des allzu offenen ich" ist denn doch gar zu wunderlich! Man erinnere sich doch, wie herrisch Agamemnon in der letzten echten rede (v. 172 ff.) gegen Achilleus aufgetreten war, wie unumwunden er ihm da alles gesagt hatte, was ihm leidenschaftlicher zorn eingegeben hatte, ja wie er in der gegenwärtigen rede selbst unmittelber vorher mit zorniger anaphora darein fährt, und nun mit einem male diese mässigung! Oder hält man alles ernstes den oberkönig, den εὐρυκρείων 'Αγαμέμνων, für so schwachherzig, dass er sich mit der erklärung: "ich werde hierin mich nicht unterwerfen," nicht herausgetraut, sondern mit delicater diplomatischer wendung gesagt hätte: "ich meine, dass sich darin irgend einer nicht fügen werde"? 4). Eine andere interpretationsmöglichkeit der stelle, dass nämlich ἄτιτα als accusativus des relativums neutrius generis genommen wird, wurde von den auslegern, die ja dann das feine maskirende τινά hätten aufgeben müssen, gar nicht beachtet, und dennoch hätte schon v. 296 darauf führen können: ov rao erer ἔτι σοι πείσεσθαι ο τω, auch wäre alsdann die phrase doch einigermassen vernünftig: "worin ich nicht gedenke, unterthänig sein zu werden", so dass wir wenigstens diese für die richtige interpretation dieser worte halten. Leider aber kommen wir auch mitdieser auffassung nicht weit, denn arma als relativum ist entschieden unhomerisch; Homér gebraucht dafür stets assa. Auch steht derselben das nämliche bereits oben geäusserte bedenken doch noch immer entgegen, der ausdruck ist für den hochfahrenden leidenschaftliehen sinn des homerischen Agamemnon in folgedes ¿to weit zu gemässigt oder zu spitzsindig ironisch. Der gekränkte, schwächere Achilleus konnte in v. 170, woraus diene phrase mit of hier und v. 206 offenbar entlehnt ist, sich so aus-

<sup>4)</sup> Wobei dahin gestellt bleiben mag, ob diese so dünn verschleierte drohung den Achilleus nicht eben so, vielleicht noch mehr gereisthaben würde. Und gar, wenn wir das πνά nicht mit Faesi und Naegelsbach als mildernde redewendung, sondern was eben so gut möglich ist, als ironie und hohn auffassen! Da ginge leider diese ganze feinheit wieder in rauch auf!

drücken: οὐδέ σ' οἰω ἐνθάδ' ἄτιμος ἐων ἄφενος καὶ πλούτον ἀφύξειν, aber nicht ein Agamemnon!

Und nun endlich das προθέουσιν, das den erklärern von jeber schon so viel zu schaffen machte, unter denen Rumpf bei Faesi wohl den unglücklichsten einfall gehabt hat! Das ganze ist weiter nichts als ein armseliges wortspiel mit #0 eo ar, wehl auch θεοί, wobei auch noch die bedeutungskraft von προθέουσι ungebührlich insofern überlastet wurde, als es hier zur hervorbringung! einer recht spitzen antithese den sinn geben soll: "wenn die götter gaben, dass er ein lanzenkämpfer sei, geben sie ihm deswegen voraus (als ein vorrecht), schmähungen zu sagen?" Und dann. überhaupt, wie ungereimt sind diese letzten zwei verse! Zuerst beschwert sich Agamemnon über das herrische wesen des Achilleus (an und für sich schon eine sonderbare beschwerde im munde des Agamemnon und auch gar nicht gerechtfertigt, da Achilleus ija gar nichts befohlen hatte), und dann auf einmal ohne weitere vermittelung zeigt er sich ungehalten über die schmähsucht des selben.

So schliesst die rede des Agamemnon; gehen wir zu der des Achilleus. "Ei d $\eta$  ooi när kopor vnsikoual dte ser einys." Hier können wir uns zwar über das futurum statt des optativs allenfalls mit dem beruhigen, was Naegelsbach zu der stelle bemerkt, wenn es auch immer nach unserer ansicht misslich ist, wenn wir, um eine homerische stelle erklären zu können, zu solchen subtilen combinationen unsere zuflucht nehmen müssen; aber fürs erste schon wie sinnlos ist hier das n  $\tilde{\alpha}$  r  $\tilde{e} \rho \gamma o r$   $\tilde{v} n \epsilon l \tilde{e} \rho \alpha u$ , wo Achilleus dem Agamemnon doch gerade in dem nachgiebt, was dieser sagt! Wie auffällig ist ferner: "wenn ich dir in jeder that weichen werde, die du sagst".

In diesen eben angeführten versen haben übrigens mancheder ausleger dem Eustathios folgend allzu rigoros v 296 ausgestossen, derselbe ist jedoch wirklich der "fülle" dieser homerischen diction nicht unangemessen. Und Freitag sagt zu viel, wenn er bemerkt, derselbe sei "keineswegs unentbehrlich". Es hiesse jadem sorgfältigen und fleissigen dichter eine wesentliche, trefflichstangedachte zierde seiner diction rauben, wollte man durch streichen desselben die effectvolle, höhnische wiederholung der worte des Agamemnen aufgroßen die (v. 289) unbedachtsamer weise tiltertielegen. Avt. Jahry 1.

gen. Und wer weiss, ob nicht am ende noch ein feiner, sinnvoller unterschied zwischen ἐπιτέλλεο und σήμαινε versteckt ist?

Auch der zweite theil der rede, eingeleitet durch allo be vos έρεω, σὺ δ' ἐνὶ φρεσὶ βάλλεο σησιν, ist um nichts besser gerathen. Einmal bekömmt man zu γερσί μέν ού τοι έγω μαχήσομαι είνεκα κούρης bei der stellung von μέν keinen passenden und richtigen gegensatz: "mit gewalt werde ich nicht kämpfen eines mädchens halber (womit denn?), aber von dem andern lasse ich mir nichts nehmen." Alsdann fällt dock billiger weise das οὖτε τφ άλλφ auf, denn an die von Agamemnon abgeschickten herolde ist dabei nicht zu denken, da erstens Agamemnon v. 184. 185 mit ausdrücklichen worten gedroht hatte, selbst die Briseis aus dem zelte des Achilleus zu holen, und zweitens das ἐπεί μ' ἀφέλεσθέ γε δόντες, womit die herolde jedenfalls nicht gemeint sind, offenbar sich unmittelbar auf over τφ άλλφ bezieht. Nur sieht man durchaus nicht, warum Achilleus so mit einem male auch alle andern geronten apostrophirt und dann doch wieder sich bis zum schlusse seiner rede ausschliesslich an den Agamemnon wendet, wobei er sich die übrigen bloss wieder als neutrale zuschauer denkt (isa γνώωσι καὶ οἶδε). Und dann, wie kann (was Naegelsbachs ansicht ist) der umstand, dass die geronten sich nicht seines rechts annahmen und dem Agamemnon wehrten, von Achilleus mit so leidenschaftlicher hyperbel gedeutet werden, dass er den gerontenvorwirft: ἐπεί μ' ἀφέλεσθέ γε δόντες? Und jenes ist nicht einmal wahr: der dichter dieser interpolation hat ja selbst den ehrwürdigen Nestor, den man gewissermassen als den wortführer der gerontenversammlung und seine worte als den ausdruck ihrer gesammtmeinung über diesen vorfall betrachten muss, ausdrücklich dem Agamemnon den rath geben lassen, dem Achilleus nicht so unrechtmässiger weise sein ehrengeschenk zu nehmen. So gerieth der dichter mit sich selbst in widerspruch, indem er allzu klug und geschickt durch diesen plural agélecte das seinem begriffsvermögen auffallende motiviren wollte, warum Achilleus durch sein zurückziehen vom kampfe nicht bloss über Agamemnon sondern über alle Achaeer leid brachte.

Dieser feinen manierirtheit wie sie uns überall begegnet ist, ist der dichter nun auch bis zum schlusse seiner arbeit treu geblieben. Achilleus, der wilde, unbeugsame, durfte nicht so kleinlaut abschleichen, indem er sich vor dem machtgebote des ober-

königs beugte, er musste einen brillanten abgang haben. Wie war das zu bewerkstelligen? Indem man den Achilleus mit knabenhaftem und feigem trotze die aufforderung gegen Agamemnon machen liess, ihm auch noch etwas anderes von der beute zu nehmen, was dieser, wie Achilleus sehr wohl wusste, gar nicht beabsichtigte. Da konnte nun der muthige held ganz sicher seinem herzen luft machen und grimmig drohen, dabei aber doch auf anständige weise wie der Goethe'sche Thomas "so sachte retiriren."

So endet die interpolation; mit ihr fallen aber auch die verse 245. 246. Wir glauben nämlich nicht, dass Achilleus das scepter, bei dem er einen heiligen eid geschworen hatte, auf die erde geworfen habe, sondern halten dies für einen theatercoup des interpolators, der auch noch in dem augenblicke, wo das scepter in der höchsten leidenschaftlichen erregtheit zur erde geworfen wurde, ganz unpassend in seiner gezierten manier bemerkte, es sei mit goldenen nägeln beschlagen gewesen. Wenn waffen und geräthschaften hingegeben oder genommen werden, dann ist es, das fühlt jeder, passend, sie zu beschreiben, nicht aber, wenn sie gleichsam nicht beachtet, weggeworfen werden. Auch bezweifeln wir sehr, ob Achilleus nach diesem ausbruche seines grimmes (v. 244) sich wieder in ganz parlamentarischer form niedergesetzt habe, statt auf nimmerwiederkommen fortzustürmen.

Gegen diesen wegfall nun alles dessen, was zwischen 244 und dem unmittelbar sich daran schliessenden 304 steht, mit dem hergebrachten gemeinplatze zu protestiren, alle solche athetesen beruhten auf subjectivem gefühle, auf vorgefassten aesthetischen ansichten u.s. w. ist allerdings eben so leicht als, obenhin besehen, plausibel. Aber im grunde genommen haben solche untersuchungen doch ihre objective basis an der quantität und qualität der aufgezeigten sachlichen wie sprachlichen inconvenienzen innerhalb eines abschnittes, und es bleibt da nur die alternative dieselben alle als zum wesen der homerischen poesie gehörig unbedenklich hinzunehmen, wobei man freilich zuzusehen haben wird, welch' wunderliches episches ideal man sich daraus wird construiren aussen, oder muthig und rücksichtslos das ungereimte auch ungereimt zu nennen, sollte es sich auch am ende herausstellen, dass die homerische kritik nicht viel mehr zu thun vermag, als aus den geschiebmassen der epopöen die einzelnen mitgeführten goldkörner dter epischer lieder herauszulesen.

München.

# III.

## Coniecturae Pindaricae.

Pind. Ol. VIII. vs. 16:  $Z_{\eta r}$  γετεθλίφ· δς σὲ μὲν Νεμέφ ¹). Optimi libri voce δς carent, unde scribendum videtur γενεθλιδίφ· σὲ μέν. Syllaba brevis σέ, quum reliqui loci longam tueantur, post interpunctionem minus offensionis habet. De γενεθλίδιος et reliquis eius generis adiectivis egit Lobeckius Prolegg. Path. p. 355.

Vs. 39: αὐθι δ' ἀτυζομένω ψυχὰς βάλον.

Poëtae reddiderim  $\psi v \chi \dot{\alpha} \varsigma \beta \lambda \dot{\alpha} \beta \varepsilon r$ , cf. Hom. II.  $\pi$ , 60 βεβλαμμένον ήτος. Eadem corruptela Nem. 7, 18 pro βλάβεν plerique libri βάλον exhibent, unus λάβεν, per quod a βλάβεν ad βάλον transitum est.

Vs. 45: οὐκ ἄτες παίδων σέθεν, ἀλλ' ἄμα πρώτοις ἄςξεται καὶ τετράτοις.

Suspicor ἄγξεται "Pergamus urgebitur". Non aliter Theorr. 7, 109 pro ἄγχοιτο quidam libri habent ἄρχοιτο. Deinde pro τετράτοις, quod iam antiquos interpretes vexavit, haud dubie legendum τερτάτοις, quae est Aeolica forma pro τριτάτοις ut τέρτος pro τρίτος: Diall. I, p. 56. 128. Adeo forsitan aliquis suspicetur inter exempla eius aeolismi Herodiano debita EtM, 665, 40 pro τρίτος τέτρατος non cum Seidlero τρίτος τέρτος legendum esse, sed τρίτος (vel τρίτατος) τέρτατος; attamen Choeroboscus Orth. 225, 29 inter eadem exempla habet τρίτος τέρτος.

Vs. 54: εἰ δ' ἐγῶ Μελησία ἔξ ἀγενείων κῦδος ἀνέδραμον ὕμνφ. Unus e scholiastis, qui interpretatur εἰ δὲ ἐκ τῶν ὕμνων τοῦ ᾿Αλκιμέδοντος ἐπὶ τὸ τοῦ Μελησίου κῦδος ἀνέδραμον, scriptum

1) Hic et in reliquis Bergkii lectionem proposui.

invenisse videtur ὕμνων, alius ὑμνῶν, quum interpretetur τῷ Μελησία τὸν ὕμνον ἐφαρμόζων ἐπὶ τὴν δόξαν αὐτοῦ ἔδραμον. Inde suspicor veram lectionem esse χῦδος ἀνέδραπον ὅμνων. Saepe poëta carmina cum floribus et sertis comparat, ut Ol. 1, 100. 6, 87. 105. 9, 48. P. 8, 57. Κῦδος ὕμνων intellige ὕμνονς χυδαίνοντας.

Vs. 56: καὶ Νεμέα γὰς όμῶς
ἐςέω ταύταν χάςιν,
τὰν δ' ἔπειτ' ἀνδςῶν μάχαν
ἐκ παγκρατίου.

Corrigo ἀνδοῶν μάλα. Opponuntur enim ἀγενείοις vs. 54 ἄν-δοες μάλα, i. e. qui sunt προήκοντες εἰς βαθὺ τῆς ἡλικίας Aristoph. Nub. 514, ut Homericum ἄχρι μάλα κνέφαος Od. 6, 370. Eustathius recte interpretatur μέχρι βαθείας ἐσπέρας, cf. Χεπορh. Cyr. 8, 7, 1 μάλα ἦδη πρεσβύτης. Plat. Parmen. 127 Β εὖ μάλα ἦδη πρεσβύτης.

Pind. Ol. IX, vs. 16: θάλλει δ' άρεταίσιν

σόν τε, Κασταλία, παρά

' Αλφεού τε δέεθρον.

Libri ἀρεταῖς ἴσον (ἴσον, ἴσσον) τε Κασταλία πας ᾿Αλφειοῦ (᾿Αλφειοῦ). Secundum e scholiis antiquis interpretatur θάλλει ταῖς ἀρεταῖς τῆς Κασταλίας, tertium παρά τε τὸ ἴσον ῥέεθρον τῆς Κασταλίας καὶ τὸ τοῦ ᾿Αλφειοῦ, unde apparet fuisse qui Κασταλίας legerent. Hinc malim θάλλει δ᾽ ἀρεταῖσιν | ἶσον Κασταλίας λίας τε πὰρ | ᾿Αλφεοῦ τε ῥεέθρων.

Vs. 76: έξ οῦ Θέτιος γ' όζος.

Libri γόνος numeris laborantibus; nescio an genuina lectio fuerit Θέτιος γίννος, cf. Hesych. ἴννους, παϊδας. Antiquitus vero modo ἴννος prolatum est modo γίννος; cognatum est luig.

Vs. 89: οίον δ' έν Μαραθώνι συλαθείς άγενείων μένεν άγώνα πρεσβυτέρων άμφ' άργυρίδεσσιν.

Coniicio olim scriptum fuisse σῦλ' ἀνθεὶς ἀγενείων. Et patet per se et traditur ab Eustathio 520, 22. 810, 38, ut Homerica συλῶν et συλεύειν non diversa sunt a σκυλεύειν, quo recentiores utuntur, ita σῦλα antiquitus a σκῦλα non differre nisi forma. Itaque intelligo "quum exuvias puerorum dedicassei", i. e. lanugimem primum cultro tonsam, quam e pueris egredientes diis dedicare solebant: Anth. Pal. VI, 198. 161. Σῦλα dictum est ut apud Latinos exuvise capitis, idque eo aptius, quod etiam justa spolía

diis dedicari solebant. Apparet Epharmostum e pueris egressum significari, id quod ex vulgata lectione elicere frustra laborarunt.

Vs. 109: ὅρθιον ὅρυσαι θαρσέων.

Malim ὅρθια γάρυσαι, nisi forte etiam verius est ὅρθιον ἄρυσει.

Nam pro γηρύω, dorice γαρύω apud Dorienses potissimum etiam ἀρύω dictum esse videtur (ut γαῖα, αἰαγίννος, ἐννος), cf. Hesych. ἀρύει: ἀντὶ τοῦ λέγει, βοῷ (cod. ἀντιλέγει) — ἀρύουσαι, λέγουσαι, κελεύουσαι — ἀρύσασθαι, ἐπικαλέσασθαι — ῆρυσεν, ἐβόησεν, cf. EtM. 134, 12 ἀρύειν, ὅπερ ἐπὶ τοῦ καλεϊσθαι ἔταττον καὶ μάλιστα οἱ Συρακόσιοι ἀρύετ ὰν φύζειν ἀντὶ τοῦ ἐπικαλεϊσθαι καὶ ἐφέλκεσθαι.

Pind. Ol. XIV, vs. 5: κλῦτ' ἐπεὶ εὕχομαι. σὺν γὰρ ὕμμιν τά τε τερπνὰ καὶ

τὰ γλυκέ - ἄνεται πάντα βροτοῖς, κεὶ σοφός, εὶ καλός, εῖ τις ἀγλαὸς ἀνήρ-

Libri  $\epsilon i$   $\sigma\sigma\phi\delta\varsigma$ , quod malo in  $\sigma i\varsigma$   $\sigma\sigma\phi\delta\varsigma$  mutare, receptis deinde  $\ddot{\eta}$  —  $\ddot{\eta}$ , quae Hermannus et Bergkius proposuerunt.

Vs. 11: Πύθιον 'Απόλλωνα θρόνους.

Versus antistrophicus χόλποις πας εὐδόξου Πίσας male respondet. Sed ibi ex omnibus fere libris χόλποισι reponendum, his Πυθφον scribendum, de qua forma Stephanus Byz. testatur.

Vs. 13: ο πότνι' 'Αγλαΐα

φιλησιμολπε τ' Ευφροσύνα θεών κρατίστων παίδες, έπακοοίτε νυν, Θαλία τε.

Libri ἐπάχοοι νῦν. Audeo ἐπαχροᾶσθέ νυν proponere, quum hoc extremum inter Olympia carmen reliquis peius habitum sit et codex, unde ad nos manavit, etiam lacunas quasdam habuisse videatur.

Vs. 21: ἔλθ' 'Αχοῖ

deberent vel ex usu librorum Homericorum ἐξῆλθεν. Cum αἰχμὴ δ ἐξέλνθεν (ἐξῆλθεν) παρὰ νείατον ἀνθερεῶνα conferas E, 658 αἰχμὴ δὲ διαμπερὲς ἢλθ ἀλεγεινή. Pleniorum vero formarum, quae augmento carent, exempla e libris antiquorum epicorum mature expulsa sunt, quia ubique formae vulgatae nullo numerorum damno substitui posse videbantur.

Pind. Pyth. I, vs. 34: ἐοικότα γὰρ καὶ τελευτά φερτέρου νόστου τυχείν.

Libri fere φερτέρα vel φερτέρα, unde scribendum videtur φερτερ' αν νόστου, "fore ut etiam exitui melior reditus contingat". De φέρτερα νόστου pro φέρτερον νόστου vid. Matth. p. 828.

Vs. 47: ή κεν άμνάσειεν, οίαις έν πολέμοισι μάχαις τλάμονι ψυγά παρέμειν.

Facillime corrigitur ἐμπολέμοισι, quam vocem Hesychius sistit ἐμπολεμα, τὰ ἐς πόλεμον εἴθετα, cui noluerim cum Abreschio et Dindorfio Thes. III, p. 901 ex Suida ἐμπολέμια obtrudere. Hic μάχαι ἐμπόλεμοι sunt pugnae bellicae.

Vs. 52: φαντί δε Λαμνόθεν έλχει τειρόμενον μεταλάσσοντας έλθειν

ῆρωας ἀντιθέους Ποίαντος υἰὸν τοξόταν.

In hoc loco vexatissimo reponendum videtur μετ ἀλύσσοντας ἐλθεῖν, i. e. petiisse ultima inopia pressos. Homericum ἀλύσσοντες Il. X, 70 pars grammaticorum interpretati sunt ἀδημονοῦντες, δυσφοροῦντες, λύσιν μὴ εὐρίσκοντες, vid. Scholl., Apoll. Lex. 23, 19, Hesych. EtM. 71, 44. Eustath. 1257, 38, qui recte vocem cum ἀλύω composuerunt.

Vs. 91: έξίει δ' ώσπες κυβεςνάτας ανής ιστίον ανεμόεν.

Libri meliores ιστίον ἀνεμόεν πετάσαις (-σας), quidam ιστίον ἀμπετάσας. Mihi Pindarus scripsisse videtur ἀνεμόεν πετάσαις
edmissa vocis ιστίον ellipsi, quae in locutione potissimum proverbiali facile toleratur.

Pind. Nem. I, vs. 24: λέλογχε δε μεμφομένοις εσλούς ύδως καπνώ φέρειν

άντίον.

Quidam libri καπνόν. Unus e scholiastis: τὸ λέλογχεν είπεν έντεκς ἀντὶ τοῦ λελόγχασι λελόγχασι δὲ οἱ καταμεμφόμενοι καπνφίνδυς ἐπιφέρειν, quem apparet μεμφόμενοι scriptum invenisse.

Qua lectione usus restituerim μεμφομένοι ἐσλοὺς ὕδως καπνοῦ. Intellige "nactus est, ut fumo (i. e. invidiae) bonis obtrectanti aquam obviam ferat". Genitivos in οιο elisionem passes me praecunte (Philel. III, p. 235) Bergkius Pindare aliquoties recte restituit. Turbae loci inde ortae sunt, quod illud MEM-ΦΟΜΕΝΟΙ non recte intellectum est. Eodem sensu scripsaris μεμφομένφ ἐσλοὺς ὕδως καπνοῦ; sed hoc nolo propter hiatum.

Vs. 37: ως οὐ λαθών χουσόθοονον

"Ηραν κροκωτόν σπάργανον έγκατέβα.

Libri ως τ' οὐ, ubi etiam ως repetitum post ως vs. 35 ferri pequit. Coniicio:

ώπ' οὐ λαθών Χουσοθοόνοι' Ήρας κτλ. Quominus hi versus in unum coniungantur in reliquo carmine ni-

Vs. 64: καί τινα σὺν πλαγίφ

hil est quod obstet.

άνδρῶν κόρφ στείχοντα τὸν ἐχθρότατον Φᾶσέ νιν δώσειν μόρφ.

Libri μόρον. Suspicor veram lectionem esse  $\pi \alpha \dot{\nu} \sigma \varepsilon \iota \nu$  μόρον, nisi forte Pindarus dederat  $\pi \dot{\omega} \sigma \varepsilon \iota \nu$ , ut Lacones  $\times \alpha \pi \pi \dot{\omega} \tau \alpha \varsigma$  dixerunt pro  $\times \alpha \tau \alpha \pi \alpha \dot{\iota} \tau \eta \varsigma$ : Pausan. III, 20. Conferatur  $\pi \alpha \dot{\nu} \varepsilon \iota \nu$  χόρον Sol. 4, 35, nec raro  $\pi \alpha \dot{\nu} \varepsilon \iota \nu$ ,  $\times \alpha \tau \alpha \pi \alpha \dot{\nu} \varepsilon \iota \nu$  de compescendo dicta. Accusativus  $\tau \dot{\sigma} \nu$  έχθρότατον μόρον indicat effectum "ita ut pessimum fatum obiret", cf. Hom. II.  $\omega$ , 735 ģίψει χειρὸς έλων ἀπὸ πύργον λυγρὸν ὅλεθρον.

Pind. Nem. IV, vs. 9: τό μοι θέμεν Κουνίδα τε Διὶ καὶ Νεμέα Τιμασάρχου τε πάλα υμνου προκώμιον είη.

Malo  $\tau \tilde{\omega}$ , i. e.  $\delta\iota \acute{o}$ , quo sensu vocula rectius, ut alio loco docui, sic scribitur cum Herodiano Epim. Hom. 416, 6. EtM. 773, 20. 29, quo teste ita  $\dot{\eta}$  παράδοσις, et Scholl. A. Il. B, 373, quam  $\tau \dot{\omega}$  cum Apollonio Et M. 773, 19 vel  $\tau \dot{\phi}$  secundum vulgarem usum. Ioannes Alex. p. 31, 16 dubitationem relinquit inter  $\tau \tilde{\omega}$  et  $\tau \dot{\omega}$ :  $\tau \dot{\alpha}$  έχοντα  $\tau \dot{\alpha}$  ω ο δένεται και περισπάται.  $\tau \dot{\alpha}$  τ  $\dot{\alpha}$  ς άνταποδοτικόν,  $\tau \dot{\omega}$ ς δ  $\dot{\alpha}$  σ α α α α α α τ  $\dot{\alpha}$  ο  $\dot{\alpha}$  τ  $\dot{\alpha}$  ο  $\dot{\alpha}$  ο  $\dot{\alpha}$  α α ε  $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  α α ε  $\dot{\alpha}$  ο  $\dot{\alpha}$  α α ε  $\dot{\alpha}$  ο  $\dot{\alpha}$  α α ε  $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  α α ε  $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  α α ε  $\dot{\alpha}$   $\dot$ 

Vs. 23: ξένιον ἄστυ κατέδραμεν

'Ηρακλέος όλβίαν πρός αὐλάν.

Recte Bergkius suspicari videtur, duos ultimos quosque stropherum versus in unum coniungendos esse, id quod suadet vs. 64, ubi nunc particula enclitica τε ultimum versum incipit. Obstant practer limite locum alter vs. 48. 49, de quo mex dicam. Hic vero multo faciliore mutatione, quam quae a Bergkio proposita est, restitui potest κατέδραμ' ένθ' Ηρακλέος. Nam secundum dorismum septentrionalem (Diall. II, 359), unde Pindari dialectus haud pauca accepit, έντε est pro έστε ut έν pro ές quo et ipso Pindarus saepius usus est.

Vs 36: ἔμπα, καίπες ἔχει βαθεῖα ποντιάς ἄλμα μέσσον, ἀντίτειν ἐπιβουλία.

Kαίπερ cum verbo finito pro participio iunctum a genuino usu abborret. Scribendum καὶ περέχει, ut καὶ Dorice pro κεὶ, καὶ εἰ et περέχει more Pindarico (Diall. II, 357) pro περιέχει positum sit. Cum ἕμπα καὶ i. e. ἔμπης κεἰ conferas Aesch. Ch. 106 κεὶ θυραῖός ἐσθ᾽ ὅμως, Pers. 290 κεὶ στέτεις κακοῖς ὅμως, Soph. OC. 958 κεὶ δίκαὶ ὅμως λέγω, Aj. 15 κὰν ἄποπτος ἦς ὅμως, Εur. Hel. 728 κεὶ πέφυχ᾽ ὅμως λάτρις; nam ἕμπης et ὅμως in talibus simillime adhibentur.

Vs. 43: Οἰνώνα τε καὶ Κύποφ, ἔνθα Τεῦκρος ἀπάρχει ὁ Τελαμωνιάδας · ἀτὰρ Αΐας Σαλαμῖν' ἔχει πατρφαν.

Ut ultimi duo versus coniungi possint (vid. ad vs. 23) Bergkius coniecturam protulit vix probabilem. Mihi scribendum videtur à τ à ρ δ η Α ἴας. Conferatur glossa Hesychiana, ἀ τ ὰ ρ δ η ε ἀλλὰ δ η διὰ τοῦτο, quacum Schmidtius contulit Cyrill. 171 ἀ τ ὰ ρ δ η: δηλαδη. εἶτα δ η, όμοίως (leg. ὅμως) δ η, η ἀλλὰ δ η, διὰ τοῦτο. Neque per se dubitari potest quin particulae ἀτάρ recte δ η addi possit. Iam vero pro δ η crasin passo vulgo δ scriptum reperitur, id quod ante sequens A facile excidere poterat. Idem ἀτὰρ δ η nunc restituerim Theognidi vs. 597, ubi libri ἀτάρ τ άλλοισιν ὁμίλει, quod vix ferri potest; in eodem versu repetito vs. 1243 legitur ἔπειτ ἄλλοισιν ὁμίλει, quod conspirat cum Cyrilli interpretatione εἶτα δ η. Ceterum dubito an in talibus vulgata scriptio δ non damnanda sit; sed non vacat nunc de ea re accuratius quaerere.

Vs. 54: Παλίου δὲ πὰο ποδὶ λατρείαν Ἰαωλκόν πολεμία χερὶ προστραπών Πηλεὺς παρέδωκεν Αἰμόνεσσιν.

Vocem προστραπών scholia interpretantur per πορθήσας et νικήσας διά τροπαίου, quae inesse non possunt; recentiores vero in-

terpretes per se admovens, accedens, non magis probabiliter, quum προτρέπεσθαι et προτρέπειν non dicatur nisi de suppliciter accedentibus. Prior scholiorum interpretatio ad παρτραπώτ pertinere videtur, collata Hesychii glossa παρατρέψαι, παρετέγκαι, πορθησαι; attamen παρατρέπει» pro πορθείν neque usquam legitur neque quomodo in eam sententiam abire possit, satis intelligitur. Ex altera interpretatione νικήσας διὰ τροπαίου de lectione προτραπών, quae mutatio facillima foret, suspicari licet; nam ut Hom. Il. Ε, 700 προτρέποντο scholia interpretantur προτροπάδην έφευyor, ita noozoéneur valere potest in fugam coniicere. Verius tamen mihi videtur περτραπών; nem περιτρέπειν in re militari est prosternere, ut Plutarch. Marc. 7, Dionys. A. R. 5, 24 (ubi v. l. προτρέπων) et translato inde sensu Phaed. 95 B περιτρέψη τὸν λόγον, ubi antea metaphora item a bello petita τὴν ἔφοδον τοῦ λόγου δέξασθαι. Fieri autem poterat, ut hoc περτραπών in utramque sententiam a scholiastis expressam acciperetur, neque improbabile videtur Hesychianam interpretationem potius ad περιτρέψαι pertinere quam ad παρατρέψαι. Praepositiones autem πρός, πρό, παρά, περί saepissime inter se permutatas esse satis constat.

Vs. 64: είδεν δ' εὔκυκλον ἔδραν,

τᾶς οὐρανοῦ βασιλῆες πόντου τ' ἐφεζόμενοι

δῶρα καὶ κράτος ἐξέφαναν ἐς γένος αὐτῷ.

Quum neque εὖχυκλος ἔδρα dubitatione careat et verbum ἐφείζεσθαι cum genetivo iunctum ab usu alienum sit, malim εἶδεν δὲ κύ-κλον ἑδρᾶν, τάς; nam tertia syllaba anceps est. Conferas P. 3, 93, ubi de Cadmi et Pelei nuptiis: καὶ θεοί δαίσαντο παρ' ἀμφοτέροις | καὶ Κρόνου παῖδας βασιλῆας ἴδον χρυσέαις ἐν ἔδραις ἔδνα τε δέξαντο. Hic corruptela ex male intellecto ΕΔΡΑΝ orta est.

Vs. 69: Γαδείρων τὸ πρὸς ζόφον οὐ περατὸν ἀπότρεπε αὐτις εὐρωπὰν ποτὶ γέρσον ἔντεα ναός.

Libri  $E \hat{v} \varrho \phi \pi \alpha r$ , quam vocem corruptam esse etiam id indicio est, quod in reliquis undecim strophis quarta eius versus syllaba semper corripitur. Itaque suspicor  $E \hat{v} \varrho o r \hat{\alpha} r$ . Ut sibi opponuntur  $\kappa \alpha \tau \hat{\alpha} \tau \hat{o} r \pi \sigma \tau \alpha \mu \acute{\sigma} r$  et  $\hat{\alpha} r \hat{\alpha} \tau \hat{\sigma} r \pi \sigma \tau \alpha \mu \acute{\sigma} r$  et  $\hat{\alpha} r \hat{\alpha} \tau \hat{\sigma} r \pi \sigma \tau \alpha \mu \acute{\sigma} r$ , secundo flumine et adverso flumine (vid. Valcken. ad Herod. 3, 13), ita  $\kappa \alpha \tau'$  o $\hat{v} \varrho o r$  est vento secundo, vid. Blomfield ad Aesch. Sept. 687 et  $\kappa \alpha \tau'$   $E \hat{v} \varrho o r$  dicipoterat pro Euro secundo, cui oppositum  $\hat{\alpha} r'$   $E \hat{v} \varrho o r$  Euro adverso i. e.  $\pi \varrho \hat{\sigma}_s$   $E \hat{v} \varrho o r$  versus Eurum. In eam vero partem ei redeundum erat, qui antea  $\pi \varrho \hat{\sigma}_s$   $\zeta \hat{\sigma}_s \sigma r$  versus Zephyrum navigasset.

Vs. 89: τὸν Εὐφάνης ἐθέλων γεραιὸς προπάτωρ ό σὸς ἀείσεται παῖ.

In loco corruptissimo Bergkius coniecit τῶν — ὁ σός γ' ἐπάϊσε παῖ. Mihi probabilius videtur τῶν — ὁ σὸς ἀσεῖτ' ἀΐων i. e. ησεται. Pindarus ipse pronuntiavit ρασεῖτ', ut praecedens syllaba positione produceretur. Videtur autem ἀείσεται ex ασεται superscripto εί natum esse, quam correcturam ad syllabam mediam pertinere parum intelligeretur.

Vs. 93: οἶον αἰνέων κε Μελησίαν ἐρίδα στρέφοι.

Valde arridet στρέφοιν, i. e. στρέφοιμι, quod Bergkius olim coniecit. Praeterea οἶων scribendum videtur, i. e. propter talia (quae ipse vidi).

Hannoverae.

H. L. Ahrens.

## Zu Pindar.

Ich weiss nicht, ob schon anderswo der principienstreit zwischen Bacchylides und Pindar ganz deutlich vor augen gestellt ist durch die vergleichung der beiden fragmente jenes 14 (13) Ετερος έξ έτερου σοφός τό τε πάλαι τό τε νύν οὐδε γάρ δᾶστον αρρήτων έπέων πύλας έξευρείν und 35 (37) Εί δε λέγει τις allws, πλατεία κέλευθος mit Pind. Ol. II, 86 σοφός ὁ πολλά είδως φυᾶ, Ol. IX, 100 τὸ δὲ φυᾶ κράτιστον ἄπαν κτλ. oder Nem. III, 40. Die ganz ähnliche stelle Nem. VIII, 20 πολλά γάρ πολλά λέλεκται · νεαρά δ' έξευρύντα δύμεν βασάνφ ές έλεγχον, άπας κίνδυνος bewährt in ihrer anwendung eben auch das vertrauen auf sein genie. Bernhardy sagt litter. gesch. I, p. 112, dass erst Pindar diesem hauptsatze im bewusstsein der nation worte geliehen, indessen enthalten schon die worte des homerischen Phemios Od. XXII, 347 αὐτοδίδακτος δ' εἰμί· θεὸς δέ μοι έν φρεσίν οίμας Παντοίας ένέφυσεν im grunde dasselbe. Für die geldliebe und habsucht des Keers Simonides lässt sich zu Bernbardys belegen l. l. II, p. 512 ed. I, wohl ein nicht ganz unscheinbarer fügen, nämlich fragm. 160 (215) 'Aprépidog ród' aγαλμα· διηκόσιαι γάρ ό μισθός Δραγμαί ταὶ Πάριαι, των έπίσημα τράγος. Pindar hätte schwerlich ein solches epigramm gemacht.

Bitterfeld.

O. Goram.

## IV.

# Ueber das fünfte buch der nikomachischen ethik des Aristoteles.

Das fünfte buch der nikomachischen ethik gilt bekanntlich wenn nicht für das dunkelste, so doch für eins der dunkelsten des ethischen hauptwerkes. Vielleicht würde man es mit größerem rechte eines der verderbtesten nennen. Denn der stoff, der begriff des gerechten, ist doch nicht so spröde, dass derselbe eine grössere schwerfälligkeit und schwierigkeit des ausdrucks bedingen müsste, als ihn die anderen abhandlungen des werkes zeigen. Meine arbeit nun ergeht sich in zwei richtungen. Auf der einen seite sucht sie durch interpretation und kleine veränderungen, welche meistens fehler der abschreiber voraussetzen, das dem sinne der betreffenden stellen angemessene wiederzugewinnen, ein weg, welcher in neuster zeit von Trendelenburg, Bonitz, Rassow und andern mit erfolg betreten ist. Auf der andern seite versucht sie, durch umstellungen und andere mittel der höheren kritik die ursprüngliche anordnung des ganzen buches wiederherzustellen. Erst dann, wenn auf diese weise im detail der versuch gemacht ist nachzuweisen, welcher art die sich in den aristotelischen schriften vorsindenden absurditäten sind, kann die frage nach der ursprünglichen gestalt dieser werke und nach der art ihrer redaction einer glücklichen erledigung entgegensehen.

B. p. 1129a, 14. Der philosoph nimmt davon, dass er die desinition der ἀδικία durch das gegentheil der desinition der δικαιοσύνη gewonnen, veranlassung, überhaupt für die έξεις mit hinweisung auf die δυνάμεις und ἐπιστῆμαι zu bestimmen, inwiesern ein gegensatz innerhalb der ihnen unterbreiteten objecte einen gegensatz innerhalb ihrer selbst nothwendig mache, und stellt den

satz auf, dass, was die δυνάμεις und έπιστημαι betreffe, sich ein und dieselbe auf das entgegengesetzte beziehe. commentar zu diesem satze bietet eine stelle aus dem neunten buche der metaphysik dar (s. Zell zu unserer stelle), nach welcher die mit vernunft verbundenen δυνάμεις sämmtlich των έναντίων αι αὐταί sind z. b. die ἰατρική auf νόσος und ὑγιεία sich beziehe; als grund wird angegeben, dass die vernunft sich auf die betreffende sache und ihre στέρησις erstrecke. Hiernach enthält unser satz den sinn, dass jede δύναμις und jede ἐπιστήμη sich nicht auf die eine seite eines gebietes beschränke, sondern die entgegengesetzten punkte umfasse. Die folgenden worte nun: έξις δ' ή έναντία τῶν έναντίων ου sollen von der έξις, in welcher die blinden triebe von der vernunft gebunden nach dem guten trachten, oder ungebunden nach dem bösen, das entgegengesetzte aussagen; das scheinen sie auch zu thun, indem sie übersetst werden: "was aber die έξεις betrifft, so bezieht sich nicht die entgegengesetzte auf das entgegengesetzte" d. h. "so bezieht sich keine auf das ihr entgegengesetzte, sondern nur auf das ihr zunächst liegende gebiet." Man hat aber übersehen, dass nach dieser erklärung zà irarria nur die eine seite des gebietes, nur den einen theil der objecte, welcher dem bereiche der betreffenden Etic selbst entgegengesetzt ist, bezeichnen würde, dass es aber wie im vorangehenden und im folgenden (οἶον ἀπὸ τῆς ὑγιείας ου πράττεται τὰ έναντία) die entgegengesetzten punkte innerhalb desselben gebietes bezeichnen muss; ein vernünftiger autor hatte ή έναντία τοῦ έναντίου geschrieben, wollte er hier, wo ringsherum von den entgegengesetzten seiten die rede ist, nur eine seite des gegensatzes bezeichnen. Unsere worte würden demnach nur übersetzt werden können: "was aber die εξις betrifft, so bezieht sich nicht die entgegengesetzte auf die einander entgegengesetzten punkte eines gebietes, wobei entweder der positive satz: "sondern ein und dieselbe bezieht sich auf die entgegengesetzten punkte," gerade das gegentheil von dem was man erwartet, oder dieser: "sondern die entgegengesetzte Egis bezieht sich auf die gleichen punkte," ein ungedanke, zu ergänzen wäre. Wir müssen also ändern, können es aber auf sehr verschiedene weise, entweder schreiben wir für zwr erarziwr rov Erarziov, oder wir streichen οῦ und übersetzen: "was die ἔξις betrifft, bezieht sich immer die entgegengesetzte, d. h. so beziehen sich immer entgegengesetzte, auf die einander entgegengesetzten punkte;" oder wir streichen: ἡ ἐταντία und beziehen zu τῶν ἐναντίων οῦ noch: ἡ αὐτὴ δοκεῖ εἶται, oder wir schreiben, was Muret vorgeschlagen hat, für ἡ ἐναντία: ἡ αὐτή; die letzte oder vorletzte änderung wird durch die art und weise, wie der satz im folgenden ausgeführt ist, nämlich durch die worte: ,,οἶον ἀπὸ τῆς ὑγιείας οὐ πράττεται τὰ ἐναντία, ἀλλὰ τὰ ὑγιεινὰ μόνον" am glaublichsten.

B. p. 1129a. 31 kann ich dem resultat der scharfsinnigen untersuchung Trendelenburg's (berichte der Berliner akademie 1850) nicht beistimmen. Allerdings muss es auffallen, dass der ungerechte in drei bedeutungen erscheint (als παράνομος, πλεονέκτης und ἄνισος), während daraus für den gerechten nur zwei abgeleitet werden (νόμιμος und ἴσος); allerdings können ἄνισος und πλεονέχτης nicht wie zwei arten nebeneinanderstehen, weil der ἄνισος den πλεονέχτης in sich schliesst; aber das scheint nicht richtig zu sein, dass aus dem άδικος als πλεονέκτης für das gerechte die bedeutung des gleichen gewonnen und daraus der allgemeinere begriff des adixov als avisov erst gefolgert werde. Vergleichen wir vielmehr die beiden feststehenden folgerungen für den begriff des gerechten, nämlich das rόμιμον und das ίσον mit den vorangestellten drei seiten des ungerechten, so ist doch die annahme die natürlichste, dass Aristoteles wie dem παράτομος den νόμιμος, so dem ανισος und nicht dem πλεονέχτης den 1005 gegenüber gestellt habe, dass man also nicht der concinnität wegen die worte xai ò avisos, sondern die worte xai ò nleονέκτης streichen müsse. Das ανισον geht nicht erst in den worten: "έστι δὲ ἄνισος· τοῦτο γὰρ περιέγει καὶ κοινός' als ergebniss hervor, sondern der gang der ganzen argumentation ist folgender: aus den gangbaren vorstellungen oder aus dem sprachgebrauch, dem zufolge der ungerechte als παράτομος und arisoc bezeichnet wird, gewinnt Aristoteles für den gerechten die prädicate νόμιμος und ἴσος. Mit den worten: ἐπεὶ δὲ καὶ πλεονέκτης ὁ ἄδικος κτλ. sucht er sich mit einer andern von der aufgestellten disposition scheinhar ausgeschlossenen vorstellung über den ungerechten, welche auf die feststellung der prädikate für den gerechten möglicher weise einfluss ausüben könnte, abzusinden. Er giebt zunächst die eigentliche definition des alsoνέκτης nnd bestimmt ihn darin als den nach dem zuviel des an

sich guten strebenden, mit den worten: περὶ τὰ ἀγαθὰ ἔσται, οὐ πάντα, κτλ., worden er eine sittliche lehre gelegentlich knüpft. Dann entschuldigt er die vorstellung, welche den ἄδικος, den nicht allein nach dem zuwiel des an sich guten sondern auch nach dem zuwenig des an sich übelen strebt, mit dem πλεονέκτης identificirt, in den worten: ὁ δ΄ ἄδικος οὐκ αἰεὶ τὸ πλέον αἰρεὶται bis διὰ τοῦτο δοκεῖ πλεονέκτης εἶναι. Zuletzt subsummirt er den πλεονέκτης unter die seite des ungerechten, welche durch das ἄνισον bezeichnet wird, und rechtfertigt so die zu anfang aufgestellte disposition in den worten: ἔστι δὲ ἄνισος τοῦτο γὰρ περιέγει καὶ κοινόν 1).

B. p. 1129 b 31, wo die worte überliefert sind xai releia μάλιστα άρετή, ότι της τελείας άρετης γρησίς έστι τελεία δ' έστίν ×τλ., möchte ich einen zusatz zu der den zusammenhang herstellenden veränderung Trendelenburg's ὅτι τελεία τῆς ἀρετῆς γρησίς ἐστι vorschlagen; denn zu einer umsetzung muss man sich dech erst entschliessen, wenn kein anderes mittel der kritik übrig bleibt. Das folgende: ὅτι ὁ ἔχων αὐτὴν καὶ πρὸς ἔτερον δύναται τη άρετη γρησθαι nöthigt uns der χρησις das prädikat τελεία zu geben, zwingt uns aber nicht, es der άρετή zu entziehen. Aristoteles nennt die allgemeine gerechtigkeit, abgesehen von ihrem ausgedehnten wirkungskreise, schon deshalb τελεία άρετή, weil sie alle tugenden umfasst. Es ist nun wahrscheinlich und scheint durch das wort μάλιστα angedeutet zu werden, dass er hier beide momente, sowohl den inbegriff aller tugenden, als auch die ausgedehnte wirkung zusammenfassen wollte, als gründe, welche sie vollendete tugend zu nennen, zumal vereinigt, zwingen. also vielleicht geschrieben: καὶ τελεία μάλιστα ἀρετή, ὅτι τῆς τελείας ἀρετῆς τελεία γρῆσίς ἐστι. Sonderbar bleibt der ausdruck immer, aber er ist nicht sonderbarer, als wenn die gerechtigkeit, welche doch als tugend keine χρησις, sondern eine εξις ist, dessbalb eine vollendete tugend genannt wird, weil sie eine vollendete γρησις sei. Der grund zur vertauschung dieser ausdrücke ist darin zu suchen, dass der complex aller tugenden nur insofern

<sup>1)</sup> Auch die thatsache, dass die magna moralia nur das παράνομον tad ἄνισον als seiten des ungerechten kennen und den πλεονέκτης sanz übergehen, spricht mehr für die änderung, der zufolge dieser begriff, als in der betreffenden stelle unwesentlich, nur berührt und dem ἄνισος beigegeben wird, als für die, nach welcher er ein für die gewinnung des resultates wichtiges glied bilden würde.

δικαιοσύτη grannt wird, als sie in den dienst der gesetze treten und sich der eudämonie des staates widmen, insofern also, als sie zur γρῆσις werden.

B. p. 1130 b. 10 erscheint mir die den zusammenhang sehr schön und geistreich herstellende correctur Trendelenburg's dech zu gewaltsam. Allerdings kommen zwei handschriften zur hülfe. aber was sie geben, würde, selbst wenn es mit der vorgeschlagenen änderung wörtlich übereinstimmte, dem consensus aller übrigen handschriften gegenüber nicht als erhaltene richtige überlieferung, sondern als alte conjectur zu betrachten sein. aber zeigen sie selbst deutlich durch die zusätze zai zò nléor und ωσαύτως καὶ τὸ πλέον, dass ihre verfasser die lesart der übrigen handschriften mit dem anstössigen πλέον statt des παράroμον vor augen gehabt und dem nothwendigen sinne gemäss zu ' verbessern gesucht haben. Uns steht also dasselbe frei. glaube nun, dass hinter den worten en i to à roor etwas ausgefallen ist, vielleicht folgendes: καὶ τὸ παράτομον ώςπερ καὶ τὸ ἄτισον. Der anlass zur auslassung ist dann klar; der schreiber sprang vom ersten artoor zum zweiten über. Es würde dann das verhältniss des ανισον zum παράνομον durch einen vergleich mit dem verhältnisse des ανισον zum πλέον erklärt werden. Und meiner ansicht nach ist eine solche andeutung genügend; denn es ist ja schon vorher das verhältniss beider åδικίαι zu einander deutlich genug angegeben, z. b. kurz vorher in den worten: žozir žpa γέ τις άλλη άδικία ώς μέρος τι της όλης καὶ άδικόν τι έν μέρει τοῦ όλου άδίκου, τοῦ παρὰ τὸν νόμον.

Aber in unserer stelle steckt wohl noch ein anderer fehler. Denn wenn man liest: καὶ τὸ ἄδικον καὶ ἡ ἀδικία οὐ ταὐτά, ἀλλ' ἔτερα ἐκείνων, so wird dadurch das gesammte ungerechte, das παράνομον nebst dem ἄνισον, von etwas anderem (ἐκείνων) unterschieden; und es ist doch klar, dass der philosoph es in sich, das ἄνισον und παράνομον von einander unterscheiden wollte. Entweder muss also τὸ ἄδικον καὶ ἡ ἀδικία durch einen zusatz z. b. von τοῦτο als ein bestimmtes bezeichnet werden, oder man hat die unterscheidung von etwas anderem (ἐκείνων) in die unterscheidung in sich umzuwandeln, was wohl am leichtesten durch die veränderung von ἐκείνων in ἑτέρων geschieht. Ich finde das letzte annehmbarer, weil das folgende τὰ μὲν (ἄς μέρη) τὰ δὲ (ος ὅλα) auf-eine unterscheidung des ganzen in sich hinweist. Derselbe ausdruck für

dieselbe unterscheidung findet sich Ar. pol. I, 7 (B. p. 1255 b, 27) έστι γάρ έτερα έτέρων τὰ μὲν ἐντιμότερα ἔργα τὰ δ' ἀναγκαιότερα.

B. p. 1131 a 20. Aristoteles zeigt in einer vielleicht uns verderbt überlieferten schlussfolge, dass das gerechte als gleiches ein mittleres sei, und gewinnt daraus das resultat, dass das vertheilende gerechte mindestens mit vier factoren agire, mit zwei dingen, die auf gerechte weise vertheilt werden sollen, und mit zwei personen, die in gerechter weise empfangen sollen. Wenn er nun sagt: καὶ ἡ αὐτὴ ἔσται ἰσότης οἶς καὶ ἐν οἷς, d. h. ein und dieselbe gleichheit wird stattfinden zwischen den dingen, die zur vertheilung kommen, und zwischen den empfangenden personen, oder mit anderen worten: "es muss gleiches an gleiche gegeben werden," so könnte man dagegen einwenden, dass der philesoph selbst weiter unten auseinandersetzt, dass die dinge in dem verhältniss vertheilt werden sollen, in welchem die personen za einander stehen; man könnte also einwenden, dass das princip der gleichheit der personen untereinander und der dinge untereinander (a: a = b: b) zu vieles ausschliesse (nämlich a: a = h:  $\beta$ ), und von diesem gesichtspunkt aus ist die mir mitgetheilte änderung: αὖτη ἔσται ἰσότης κτλ. "personen und sachen gegeneinander gehalten müssen sich gleich sein, d. h. die personen müssen den sachen entsprechen," gemacht worden. Diese und ähnliche änderungen sind wohl unnöthig. Denn wenn, was der text in der überlieferten gestalt enthält, gleiche gleiches erhalten, so ist damit negirt, dass gleiche ungleiches, sowie auch, dass ungleiche gleiches erhalten; in der gleichung a: a = b:b ist die gleichung enthalten 2a: a = 2b:b; es liegt also in jenem princip das der verhältnissmässigkeit zwischen den empfängern und dem zu empfangenden.

B. p. 1132a 5. Es handelt sich um den unterschied zwischen dem vertheilenden und dem ordnenden gerechten, dem δίκαιον διανεμητικόν und dem δίκαιον διορθωτικόν. Die gleichung, welche jenem zu grunde lag, fällt bei diesem fort. Denn darauf, b der gute den schlechten, oder der schlechte den guten beraubte, ob der gute oder ob der schlechte unsittlich handelte, kommt es nicht an, sondern das gesetz sieht einzig und allein auf den unterschied der beschädigung, d. h. darauf, welche seite scheden erlitten, welche seite ihn angerichtet oder vortheil gezo-

gen hat. Wenn nun folgt: καὶ γρηται ώς ἴσοις, εἰ ὁ μὲν ἀδικεῖ, ὁ δ' άδικείται καὶ εἰ ὁ μὲν ἔβλαψεν, ὁ δὲ βέβλαπται, so soll das wohl nicht den sinn haben, welchen Lambin ihm in seiner übersetzung gegeben hat: personis ipsis utitur tamquam aequalibus, si facit iniuriam unus, afficitur iniuria alter: item si hic intulit, ille accepit, den unrechtthuenden stelle das gesetz gleich dem unrechtleidenden, den beschädiger dem beschädigten. Denn man sieht bei dieser erklärung nicht ein, wesshalb das άδικείν und βλάπτειν als beispiele nebeneinandergestellt sind und nicht vielmehr andere handgreiflichere verletzungen; ferner will auch Aristoteles, wie aus dem vorbergebenden und aus dem folgenden bervorgeht, durchaus nicht den verletzenden dem verletzten gleichstellen, sondern er betont nur, dass von einer schätzung der moralität nicht die rede sei. Daher ist wohl zu erklären: "das gesetz betrachtet die fälle oder die personen als gleich, wenn ein unrecht, und wenn eine blosse beschädigung stattgefunden hat; ob der eine ein moralisches unrecht beging oder ob er bloss (vielleicht ohne absicht und überlegung) einen schaden angerichtet hat, ob an dem andern ein sittliches unrecht oder bloss eine beschädigung verübt ist, darauf sieht das gesetz nicht, das ist beim διορθωτικόν δίκαιον gleichgültig."

B. p. 1132a. 13. Aristoteles setzt die funktion des richters darin, dass er durch die strafe dem theile, welcher übergriffe gemacht hat, einen verlust zufüge und den gemachten gewinn entziehe; er wendet diese ausdrücke, gewinn und verlust, auch an, wenn es sich darum handelt, zu richten zwischen jemand, der geschlagen hat und jemand, der geschlagen ist. Diese anwendung obiger ausdrücke treibt ihn, zu erklären, was er alles mit ihnen bezeichnet wissen wolle. Nach den worten nun: "es wird nämlich von mir, um diese sache abzumachen, das wort gewinn gebraucht z. b. für den schlagenden, das wort verlust für den leidenden" hat er schwerlich unmittelbar gesagt: "aber" oder "sondern, wenn das leiden gemessen wird, wird das eine (nämlich das geschlagen werden) verlust, das andere (nämlich das schlagen) gewinn genannt." Denn dieser zweite satz ist ja nur eine ausführung des erstern, kann also diesem unmöglich so stark gegensätzlich angefügt werden. Ich glaube daher, dass zwischen beiden etwas ausgefallen sei, worin der philosoph erklärt, dass er nicht jedes leiden schlechtweg verlust, und nicht jedes jenem

entgegengesetzte handeln schlechtweg gewinn genannt wissen wolle.

B. p. 1132b. 22. Die Pythagoräer sollen das dixaior definirt haben als τὸ ἀντιπεπονθὸς ἄλλφ. Es wird zwar hier eine thatsache angegeben, deren unrichtigkeit sich nur durch thatsachen, also auf historischem wege, endgültig beweisen lässt. Trotzdem ich diese nicht beibringen kann, so bezweisle ich doch, dass die Pythagoräer das δίκαιον erklärt haben als das αντιπεπονθός Denn was können diese worte bedeuten? Jedenfalls nicht dasjenige, was die übersetzung Lambins hineinlegt; id quod quis a se factum vicissim ab altero pateretur; denn diese sentenz hätte durch  $\dot{v}\pi$   $\ddot{a}\lambda\lambda\sigma v$  oder ähnliches ausgedrückt werden müssen. Die worte können, wie sie uns überliefert sind, nur bedeuten: die wiedervergeltung durch etwas anderes. Dies ist aber ein unsinn. Denn das vorgesetzte dert bezeichnet wie das deutsche "wieder", dass die vergeltung durch ebendasselbe, was verübt ist, vollzogen wird, und schliesst die möglichkeit aus, sie durch anderes zu vollstrecken. Beide wörter, das artinenordis und das ἄλλφ stehen demnach zu einander in unlöslichem widerspruch, welchen ich der desinition der Pythagoräer nicht zumuthen mag, schon deshalb nicht, weil ich glaube, dass ihn der philosoph selbst gerügt haben würde. Ob man für αλλφ pleonastisch ະລຸບໍ່ເຫຼື schreiben, oder ob man es überhaupt streichen soll. wozu die worte ὡρίζοντο γὰρ ἀπλῶς zu rathen scheinen, wage ich nicht zu entscheiden.

Auch das folgende ist offenbar corrumpirt. Denn nach unserem texte wird zunächst der satz aufgestellt, dass diese definitiondes δίκαιον als ἀντιπεπονθός weder auf das vertheilende, noch auf das ordnende gerechte passe. Dann wird angeführt, dass man gleichwohl (entweder sind die Pythagoräer oder überhaupt solche, welche sich ihrer definition anschliessen, als subject zu verstehen) diese definition in einem das recht des Radamanthys schildernden verse wiederfinde; die letzte angabe wird dadurch begründet (solland γα ο διαφωνεί) dass behauptet und gezeigt wird, wie jener definition vieles widerspreche. Die fehler in dieser unammenstellung der sätze sind offenbar; die sätze καίτοι βού-loταί γε τοῦτο λέγειν καὶ τὸ Ῥαδαμάνθνος δίκαιον und ποllα
γοῦ γὰρ διαφωνεί kann ein vernünftiger mensch nicht in der art meinandergereiht haben. Den richtigen zusammenhang der sätze

will Zwinger mit dem paraphrasten durch folgende ordnung herstellen: ωρίζοντο γὰρ άπλως τὸ δίκαιον τὸ άντιπεπονθὸς άλλφ. Καίτοι βούλονται γε τουτο λέγειν καὶ τὸ 'Ραδαμάνθυος δίκαιον . . . . . γένοιτο. Τὸ δ' άντιπεπονθὸς οὐκ ἐφαρμόττει . . . . οὖτ' έπὶ τὸ διορθωτικότ. Πολλαγοῦ γὰρ διαφωνεῖ κτλ. Doch ist ge-- gen diese zusammenfügung zu bemerken, dass die definition der Pythagoräer mit dem rechte des Radamanthys nicht im widerspruch steht, welchen doch die verbindung beider durch die conjunction καίτοι voraussetzt. Diese anordnung selbst ist die einzig richtige; denn durch dieselbe wird dasjenige, was zusammengehört und sich gegenseitig hält, nämlich die definition der Pythagoräer und das recht des Radamanthys zusammengestellt, dann die thesis aufgestellt, dass die definition nicht passe, zuletzt werden gründe für diese thesis angegeben. Demnach ist die von Zwinger vorgeschlagene umstellung beizubehalten, dabei jedoch das anstössige καίτοι zu entfernen, was vielleicht am einfachsten durch änderung in καί geschieht. - Die umstellung wird auch dadurch bestätigt, dass das auffallende der wiederholung in den worten: τὸ ἀντιπεπονθός ἄλλφ. Τὸ δ' ἀντιπεπονθός (statt Τοῦτο δέ) dadurch aufgehoben wird.

In derselben stelle ist noch ein anderer fehler. Der philosoph widerlegt die definition der Pythagoräer durch thatsachen des gemeinen sittlichen bewusstseins. "Wenn eine obrigkeitliche person, ein beamter, geschlagen hat," sagt er, "so darf er doch nicht wiedergeschlagen werden;" hierauf folgt: und wenn jemand einen beamten geschlagen hat, so muss er nicht nur geschlagen, sondern auch gezüchtigt werden: ἀλλὰ καὶ κολασθῆναι (δεί). Das letzte ist absurd; denn erstens besteht die in unserer stelle offenbar nothwendige steigerung nicht zwischen dem πληγηναι und dem κολασθηναι, und zweitens muss durch das zweite glied eine specielle strafe entweder ausgedrückt oder angedeutet werden; denn dass ein κολασθήναι stattfinden müsse, darin stimmen die Pythagoräer mit dem philosophen überein; nur darüber, welcher art es sein müsse, ist differenz. Vielleicht hat an stelle des xolaconquas ein verbum gestanden, welches die strafe bezeichnet, mit welcher thätliche verg hen gegen beamte belegt wurden; vielleicht aber ist άλλως oder etwas ähnliches vor κολασθήναι ausgefallen.

In bezug auf die worte: (B. p. 1133a 14) ἔστι δὲ τοῦτο καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων τεχνῶν: ἀνηφοῦντο γὰφ ἄν, εἰ μὴ ἐποίει τὸ

ποιούν και όσον και οίον και το πάσχον έπασχε τούτο και τοσούτον καὶ τοιοῦτον hat Trendelenburg nachgewiesen, dass sie im' vorangehenden (B. p. 1132 b 9 sqq.) zu streichen seien. In unserm kapitel passen sie in den gedankenzusammenhang, doch sind sie corrumpirt und müssen erst emendirt werden; denn die wörter őgor xai olor schweben ohne correlation in der luft, und das folgende schliesst sich nicht an sie an. Rassow (programm des königl. Joachimsthalsch. gymnas. 1858) hat nun durch einfügung von δ vor ἐποίει einen gegliederten satz hergestellt, nämlich folgenden: "die künste würden sich auflösen, wenn nicht das empfangende dasjenige und ebenso grosses und ebenso beschaffenes empfinge, was und wie grosses und wie beschaffenes das hervorbringende hervorbrächte;" d. h. doch, dass die künste sich auflösen würden, wenn nicht alles von ihnen hervorgebrachte empfangen oder aufgenommen würde, wenn von ihren erzeugnissen etwas vorloren ginge. Aber nicht davon, sondern von der nothwendigkeit des αντιπεπονθός, des gegenseitigen nehmens und gebens im verkehre handelt das ganze kapitel und die nächste umgebung unserer stelle. Dieser durch den gedankenzusammenhang geforderte gedanke wird durch eine ebenso leichte änderung, als die vorgeschlagene, gewonnen, nämlich dadurch, dass wir für καὶ τὸ πάσγον έπασγε schreiben: καὶ ο πάσγον έπασγε. So verändert würden die worte ausdrücken: "die künste würden sich auflösen, wenn nicht das hervorbringende hervorbrächte wie grosses und wie beschaffenes und was es, als es empfangend war, empfing, nämlich dasselbe und ebenso grosses und ebenso beschaffenes." Es wird also durch diese kleine änderung der satz gegliedert, wenn auch nicht so schön, als durch die von Rassow vorgeschlagene, zugleich aber das ἀντι πεπονθός, von dem allein das ganze kapitel hindurch die rede ist, in ihm hergestellt; aber das letztere noch nicht in der richtigen fassung, wie eine betrachtung des inhalts unserer stelle selbst und eine vergleichung zwischen ihr und ihrer nächsten umgebung zeigt. Erstens ist es unmöglich und absurd, dass die verschiedenen künste producte einander liefern und von einander empfangen sollen, welche in allen beriehungen, in bezug auf das ort, das ovor und das olor gleich τοῦτο καὶ τοσοῦτον καὶ τοιοῦτον), also identisch wären. Zwei. tens behauptet Aristoteles selbst überall, dass durch gegenseitige ergänzung, durch gegenseitiges mittheilen dessen, was dem einen

theile fehlt, der verkehr und der staat erhalten werde (cf. Pol. B. p. 1261a 29). Und innerhalb unseres kapitels folgen auf die angegebene stelle unmittelbar die worte: "denn nicht aus zwei ärzten entsteht eine gemeinschaft, sondern aus einem landmann und einem arzte, und überhaupt aus verschiedenen und ungleichen." Es ist doch unglaublich, dass er durch diese behauptung (sie wird mit  $\gamma \acute{a} \rho$  eingeführt) den satz habe begründen wollen, dass die künste nur bestehen könnten, wenn sie einander ganz gleiche producte lieferten. Unserer stelle gehen voran die worte: "nichts hindert, dass das werk, die leistung, des einen das des andern übertreffe; es muss nur dieses ausgeglichen werden;" hierzu soll ein beleg sein unser satz (ἔστι δὲ τοῦτο καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων τεyrar), der die existenz der künste von der völligen gleichheit der leistungen abhängig macht? Es ist klar, unsere stelle muss gerade das gegentheil dessen ausdrücken, was sie in der jetzigen fassung besagt, wir müssen statt εί μὴ ἐποίει τὸ ποιοῦν schreiben: εί ἐποίει τὸ ποιοῦν. Dann steht alles in bester ordnung: zuerst wird eine verschiedenheit der leistungen in der qualität. die aber ausgeglichen werden muss, zugegeben (οὐδὲν γὰρ κωλύει κρεῖττον εἶναι κτλ.), dies dadurch begründet, dass auch die existenz der übrigen künste (bisher war vom σχυτοτόμος und οἰχοδόμος die rede) von der verschiedenheit der leistungen abhängig sei, und dieser satz wiederum durch die vorführung einer aus zwei ärzten und einer aus einem arzte und einem landmann bestehenden gemeinschaft bestätigt.

B. p. 1133a, 33. Bei den worten: εἰς σχῆμα δ' ἀναλογίας ο ὐ δεῖ ἄγειν, ὅταν ἀλλάξωνται kann ich mich mit der von Trendelenburg gebilligten streichung der negation (οὐ) nicht einverstanden erklären. Gegen diese streichung sträubt sich entschieden die gliederung der periode. Der bedingende nebensatz: ἀλλ' ὅταν ἔχωσι τὰ αὐτῶν οὕτως ἴσοι καὶ κοινωνοί κτλ. steht nämlich dem satze ὅταν ἀλλάξωνται offenbar gleich, und das beiden gemeinsame bedingte enthalten die vorangestellten worte εἰς σχῆμα δ' ἀναλογίας οὐ δεῖ ἄγειν; streicht man nun in diesem die negation, so ist die verbindung des zweiten bedingenden satzes durch eine partikel des gegensatzes (ἀλλά) ganz unerklärlich und sinnloc. Dazu kommt, dass wenn nach der streichung der negation die betreffenden worte bedeuten sollen: "man muss sie aber in die form einer gleichung bringen, wenn sie tauschen,", es immer auf-

fällig ist, dass diese forderung, welche bis jetzt immer als selbstverständlich erwähnt (gleich zu anfang : άλλ' ἐν μὲν ταῖς κοινωνίαις ταϊς άλλακτικαϊς συνέχει τὸ τοιούτον δίκαιον τὸ άντιπεπονθός κατ' άναλογίαν καὶ μὴ κατ' ἰσότητα· τώ άντιποιείν γάρ ἀνάλογον συμμένει ή πόλις. - weiter unten: ποιεί δε την άντίδοσιν την κατ' άναλογίαν ή κατά διάμετρον σύζευξις) und welche schon in der nothwendigen gleichung ausgedrückt war (δεί τοίνυν όπες οίκοδόμος πρός σκυτοτόμον, τοσαδὶ ὑποδήματα εἰς οἰχίαν) hier so gewichtig, als ob etwas neues gesagt werden sollte, wiederholt wird. Ausserdem ist schwer ersichtlich, wie das unmittelbar folgende (εἰ δὲ μή, ἀμφοτέρας έξει τὰς ύπεροχὰς τὸ έτερον ἄκρον) dann eintreten kann, wenn der umtausch nicht nach einer gleichung, sondern, was immer als das gegentheil hingestellt wird, nach vollständiger gleichheit stattfindet. Alles dies scheint uns zu zwingen, die negation beizubehalten. Die worte όταν άλλάξωνται bedeuten nun nicht: "wenn sie tauschen" oder: "wenn sie tauschen wollen", sondern, wie schon Fechner in seiner über dies buch 1858 edirten dissertation p. 37 bemerkt hat (s. Krüger Gr. spr. §. 53, 6, a. 5. Matthiae A. gr. gr. §. 501 fin.): "wenn sie getauscht haben werden", und die ganze stelle enthält folgendes: "in die form einer gleichung darf man die betreffenden personen und ihre producte nicht bringen, wenn sie getauscht haben werden, also, nach dem tausche; sonst würde die eine seite oder person beide überschüsse, zweimal ein mehr, erhalten; sondern, wenn sie eigenthum haben und insofern gleich und verbunden sind zu einer gemeinschaft, weil diese ausgleichung zwischen ihnen stattfinden kann"; d. h., wenn nach dem tausche die bedürfnisse beider theile befriedigt sind, darf man sie nicht in eine gleichung bringen und sagen: "du, schuhmacher, giltst weniger als der baumeister, also musst da mehr liefern oder weniger besitzen als dieser"; denn bei einem selchen verfahren würde der baumeister zweimal ein mehr erhalten 1) beim tausche, durch den ihm für ein haus viele schuhe gegeben werden, und 2) würde ihm ausserhalb des tausches ein grösseres eigenthum zugewiesen werden, als dem schuhmacher; sondern in eine gleichung muss man beide theile bringen, wenn ihr eigenthum schon constituirt und fest ist, und es sich nicht darum handelt, das eine zu vergrössern oder zu verkleinern, sondern nur, es zu verwechseln, also, während des tausches.

In demselben capitel ist die stelle (B. p. 1133 b. 6) or 8 ή γρεία συνέγει ώς περ εν τι όν, δηλοί ότι όταν μή έν γρεία ώσιν άλλήλων, η άμφότεροι η άτερος, ούκ άλλάττονται, ώς περ όταν οῦ ἔχει αὐτὸς δέηταί τις, οἶον οἴνου, διδόντες σίτου έξαγωγήν corrumpirt. Wir ignoriren hier die frage, ob man die ganze stelle nicht als paraphrase zu den vorangehenden worten desselben capitels (B. p. 1133a. 26) τοῦτο δ' ἐστὶ τῷ μὲν ἀληθεία ή χρεία, ή πάντα συνέχει εί γάρ μηθεν δέοιντο ή μη όμοίως, ή ούχ ἔσται ἀλλαγὴ ἡ οὐχ ἡ αὐτή streichen muss. Die übersetzung Lambins: lam quod indigentia societas hominum contineatur, tamquam uno quodam, quod vinculi instar sit, ex eo perspici potest, quod ubi neuter eget re alterius, aut alter omnino non eget, permutatio inter eos esse non solet: quae tum demum est, cum eo, quod unus habet, alter indiget: puta, cum vino egens exportandi frumenti facit potestatem, ist jedenfalls nicht zulässig. Wahrscheinlich sind dabei die worte: οὐκ ἀλλάττονται, ιδοπερ όταν ..... δέηταί τις so erklärt worden, wie sie Zell erklärt wissen will: sine indigentia non permutant (ita), ut tunc permutant, cum alteruter indiget. Aber ως περ dient bei Aristoteles gewöhnlich nicht zur vergleichung verschiedener modalitäten derselben thätigkeit, sondern ganzer fälle, und ist nicht durch ita-ut, sondern, wie Giphanius richtig gethan hat, durch verbi gratia, oder exempli gratia zu übersetzen. Ferner können die worte: ὅταν οὖ ἔγει αὐτὸς δέηταί τις nicht bedeuten: cum eo, quod unus habet, alter indiget; um diesen gedanken auszudrücken, müsste statt αὐτός stehen άτερος oder ähnliches; sie können nur bezeichnen: "wenn jemand dessen bedarf, was er selbst besitzt". Der pluralis διδόντες kann weder so verstanden werden, wie Lambin und Zell ihn auslegen: cum vino egens exportandi frumenti facit potestatem, noch ist er überhaupt verständlich. Denn die nachweisung Zells (zu III, 5, 8), dass Aristoteles öfter den numerus verändere, ist für diesen fall nutzlos; wo zwei personen und thätigkeiten einander gegenübergestellt werden, wie es hier geschieht, da kann nicht die des einen durch den pluralis bezeichnet werden. Bis zu diesen letzten worten ist alles klar und untadelig. Es ist zu übersetzen: "dass das bedürfniss, als allen gemeinsam, zusammenhält, dafür zeugt dass, wenn sie einander nicht bedürfen, entweder beide, oder der eine, sie auch nicht unter einander tauschen, zum beispiel, wenn jemand dessen bedarf, was er selbst besitzt, d. h. wenn jemand bedürfnisse hat, die er selbst befriedigen kann"; ich will nun nicht entscheiden, ob man corrigiren soll, vielleicht: οἶον οἵ-νον οὖ διδοὺς σίτον ἔξαγωγήν d. h.: "zum beispiel, wenn er des weines bedarf und ihn selbst besitzt, in welchem falle er nicht sein getraide ausführen lässt" (beispiele einer solchen losen verknüpfung der participia sind ja nicht selten), oder ob man die letzten worte streichen soll. Für das letztere spricht, dass hier, wo von einem austausch zwischen zwei personen die rede ist, der ausdruck ἔξαγωγή ebensowenig passt, als das deutsche wort: ausfuhr; auch ist es wohl möglich, dass dies beispiel aus dem neunten capitel des ersten buchs der politik (B. p. 1257a. 25) hierher gebracht ist; dort heisst es vom gegenseitigen austausche der barbarischen völker: αὐτὰ γὰρ τὰ χρήσιμα πρὸς αὐτὰ καταλλάττονται, ἐπὶ πλέον δ' οὐθέν, οἶον οἶνον πρὸς σίτον διδόντες καὶ λαμβάνοντες.

B. p. 1134a. 22. Der philosoph stellt die frage auf, welcher art die ἀδικήματα sein müssen, um den thäter ἄδικος nennen zu können (er spricht hier von der allgemeinen ἀδικία), z. b. um jemand einen dieb oder ehebrecher oder hurer zu beissen. Er ventilirt diese frage an einem jener fälle. Hat jemand mit der frau eines andern den beischlaf gehalten, wissend, dass sie einem anderen gehöre, aber nicht aus vorsatz sondern durch leidenschaft hingerissen, so begeht er eine ungerechte handlung, zeigt aber nicht dadurch die bleibende eigenschaft, ist nicht ein άδικος. Ebenso ist nicht jeder ein dieb, der gestohlen hat. Der philosoph konnte nun nicht hieran knüpfen: und nicht ehebrecher, der ehebrecherisch gehandelt hat"; denn gerade dieser fall ist ja eben entwickelt worden und sollte auf ansloge fälle in anderen verhältnissen licht werfen. Diese worte sind demnach zu streichen.

B. p. 1134a 32. Aristoteles hat die verhältnisse dargestellt, welche das politische recht bedingt, gemeinsamkeit des lebens zum zwecke der selbstgenugsamkeit, freiheit und gleichheit; unter andern verhältnissen existire nicht das  $\delta t \times \alpha \iota o \tau$ , sondern nur dem  $\delta i \times \alpha \iota o \tau$  analoges. Denn nur in einer solchen gemeinschaft, fährt er fort, sei ein  $\delta i \times \alpha \iota o \tau$  vorhanden, für deren mitglieder gesetze existirten; gesetze existirten aber nur da, wo ungerechtigkeit möglich sei, da die  $\delta i \times \eta$  die unterscheidung sei zwischen recht und unrecht. Er kann nun hieran knüpfen: "unter denjenigen wer, unter welchen ungerechtigkeit existirt, findet auch unrechtes

handeln statt", indem er hernach auseinandersetzt, worin das unrechte handeln beim πολιτικόν δίκαιον bestehe; er kann aber nicht daran knüpfen: "nicht aber wohnt allen, denen ungerechtes handeln eigen ist, ungerechtigkeit bei"; denn diese unterscheidung zwischen dem άδικεῖν und der άδικία trägt zur entwicklung des πολιτικόν δίκαιον, um welche es sich handelt, gar nichts bei, unterbricht diese vielmehr störend. Dass diese letzten worte eingeschoben sind, geht auch aus der art der anknüpfung des folgenden hervor; unterschied der philosoph so genau zwischen dem άδικεῖν und der άδικία, so konnte er nicht in den worten: σοῦτο δ' ἐστὶ τὸ πλέον αὐτῷ νέμειν κ. τ. λ. beides zusammenwerfen; denn voivo kann ein unbefangener leser nur auf die zunächst vorhergehende ἀδικία beziehen. Schon Muret hat diese worte: έν οίς δὲ τὸ ἀδικεῖν, οὐ πᾶσιν ἀδικία für unecht gehalten. Möglich ist es, dass auch die vorhergehenden: er ole adixia, xai τὸ ἀδικεῖν ἐν τούτοις, die zwar den zusammenhang nicht unterbrechen, aber doch für den fortschritt der beweisführung unnütz sind, zusammen mit ihnen eingeschoben seien.

B. p. 1134 b. 2 ist wohl für: ἐπὶ δ' οὐθὲν αὐτῷ πλέον εἶναι δοκεῖ zu schreiben: ἐπεὶ δ' οὐθὲν αὐτῷ πλέον νεῖμαι δοκεῖ. Dahin führen erstens die folgenden worte: εἴπερ δίκαιος, indem kurz vorher das ἀδικεῖν definirt ist als τὸ πλέον αὐτῷ νέμειν τῶν ἀπλῶς ἀγαθῶν, und zweitens zeugt dafür der nachsatz διὸ ἐτέρφ ποιεῖ, indem das ποιεῖ ein actives verbum im vordersatz voraussetzt, welches es verallgemeinert. Aus νεῖμαι konnte leicht εἶμαι werden, da das vorangehende wort mit einem ν schliesst, und aus εἶμαι wurde dann εἶναι gemacht.

B. p. 1135 b. 2 ist in den worten: ἔστι δ΄ ὁμοίως ἐπὶ τῶν ἀδίκων καὶ τῶν δικαίων καὶ τὸ συμβεβηκός die partikel καὶ, welche allein der cod. Par. enthält, zu streichen. Denn ebendasselbe, was im vorhergehenden von dem natürlichen (τῶν φύσει ὑπαρχόντων) ausgesagt wurde, wird hier auf das gebiet des rechtes übertragen, nämlich τὸ κατὰ συμβεβηκός. Die partikel καὶ vor diesen worten würde aber andeuten, dass dieses als etwas neues, vorher nicht behandeltes, hinzukäme. Vor den worten: ἐπὶ τῶν ἀδίκων καὶ ὁμοίων, wohin auch mehrere handschriften sie stellen, kann diese partikel sehr wohl stehen.

Der anfang des eilften capitels ist jedenfalls corrumpirt. Aristoteles will die frage behandeln, ob es möglich sei, dass jemand mit seinem willen unrecht erleide. Die erörterung dieser frage leitet er unserm text nach durch ein urtheil über einige verse des Euripides ein; er findet es nämlich lächerlich, dass dieser dichter den Alkmäon sagen lässt: "ich habe meine mutter, um es kerz zu sagen, mit meinem willen und mit ihrem willen getödtet, oder mit ihrem willen gegen meinen willen!" Dieses sein urtheil begründet er durch die frage, ob es denn in der that möglich sei, dass jemand mit seinem willen, freiwillig, unrecht erleide, oder ob dieses immer unfreiwillig sei. Wie fehlerhaft diese verbindung ist, ist klar. Die frage, ob der dichter logisch zu werke gegangen, da er den Alkmäon sagen liess, dass er seine mutter mit ihrem und mit seinem oder gegen seinen willen getödtet, steht mit derjenigen, welche der philosoph behandeln will, in gar keinem zusammenhang. Wenn es absurd ist, zu sagen, dass jemand mit seinem willen unrecht erleide, so ist es nicht absurd zu sagen, dass jemand mit seinem willen getödtet sei. Denn das erste ist desshalb allein absurd, weil die begriffe des freiwilligen und unrechts, wie im folgenden gezeigt wird, einander ausschliessen, weil, was mit oder nach jemandes willen geschieht, kein unrecht gegen den betreffenden ist. Es wäre demnach ebenso unlogisch vom philosophen gehandelt, von der vorliegenden frage oder erörterung aus überhaupt ein urtheil über jene verse des dichters zu fällen, wie wir es hier lesen. Man könnte nun daran denken, dass die vorliegenden verse und das über sie gefällte urtheil des philosophen ursprünglich am ende des vorangehenden capitels gestanden haben, wo es sich um die frage handelt, was verzeihlich und was unverzeihlich sei. Diese annahme würde durch den umstand gestützt werden, dass der philosoph auf dieselbe sache sich in dritten buche (B. p. 1110a. 27) an einer stelle bezieht, wo es sich ebenfalls um die frage, was verziehen werden könne, handelt: καὶ γὰρ τὸν Εὐριπίδου Άλκμαίωνα γελοῖα φαίνεται τὰ ἀναγιάσαντα μητροκτονήσαι. Diese annahme wird jedoch dadurch unwahrscheinlich, dass unsere verse von einer entschuldigung des Alkmäon, welche am ende des vorangehenden capitels widerlegt würde, nichts enthalten. Vielmehr nöthigt der umstand, dass sie das freiwillige und unfreiwillige so hervorheben, dazu, sie zu emendiren und mit der vorliegenden frage in verbindung zu bringen. Diese verbindung würde hergestellt, wenn man schriebe: μητές αδικήσω την έμην — βραχύς λόγος — έκων έκουσαν κ.τ.λ.

In dem letzten capitel sind die worte B. p. 1138a. 15-18: 20070 γάρ αλλο έχείνου. έστι γάρ πως ὁ άδικος ούτω πονηρός ώςπερ 🗗 δειλός, οὐχ ώς ὅλην ἔχων τὴν πονηρίαν, ἄστ' οὐδὲ κατὰ ταύτην άδικεί zu athetiren. Aristoteles hat nachgewiesen, dass ein έαυτὸν ἀδικεῖν nicht möglich sei, wenn man das ἀδικείν in der früher ausführlich entwickelten allgemeinen, alle schlechte handlungen umfassenden, bedeutung nehme. Dann stellt er diesen satz auch für die specielle bedeutung des adixeir auf (xat' o adixos ό μόνον άδικῶν καὶ μὴ ὅλως φαῦλος). Es ist nun absurd, daran zu erinnern, dass zwischen beiden bedeutungen des adixeir ein unterschied sei, nachdem dieser unterschied früher so ausführlich entwickelt worden war. Ein anderer umstand macht die interpolation evident. Lässt man nämlich jene worte im texte stehen, so kann man nicht umhin, den unmittelbar folgenden satz: ἄμα γαρ αν τος αυτος είη αφηρησθαι και προσκείσθαι το αυτό κα betrachten als begründend die folgerung: . . . . ovy ώς ölne sywe την πονηρίαν, ωστ' οὐδὲ κατά ταύτην άδικεῖ. Der inhalt aber zeigt, dass diese verbindung nicht möglich ist, dass vielmehr der folgende satz die these begründet: καθ' δ άδικος ό μόνον άδικων καὶ μὴ ὅλως φαῦλος, οὐκ ἔστιν ἀδικῆσαι ἑαυτόν. Mithin muss er auch unmittelbar hinter dieser these gestanden haben, und das in der mitte stehende ist später hinzugefügt.

In demselben capitel sind die worte B. p. 1138a. 29 seq.: τὸ μὲν γὰρ (τὸ ἀδικεῖσθαι) ἔλαττον, τὸ δὲ (τὸ ἀδικεῖν) πλέον έχειν έστι του μέσου και ώσπερ ύγιεινον μεν έν ιατρική, εθεκτικὸν δὲ ἐν γυμναστικῆ offenbar corrumpirt. Denn weder das eine extrem, das ἀδικεῖσθαι, noch das andere, das ἀδικεῖν, kann dem ύγιεινόν und dem εὐεκτικόν, der richtigen mitte, gleichgestellt werden. Die lesart des Ven. I und Bass. bei Zell: agneg bytet. νοῦ μὲν ἐν ἰατρικῆ, εὐεκτικοῦ κ. τ. λ. geben, da man die genitive doch auf πλέον und έλαττον έγειν beziehen muss, keinen rechten Auch des Giphanius änderung, ὅπερ für ωςπερ zu schreiben, ist nicht zu billigen, weil dadurch wiederum dem vytetror und εὐεκτικόν die beiden extreme, das άδικεῖσθαι und das άδικεῖν gleichgestellt werden würden. Den nothwendigen zusammenhang stellt die lesart her, welche Lambin in einem sehr alten codex gefunden haben will: τοῦ μέσου, ὅπερ ἔχει ώςπερ κ. τ. λ. Der vergleichungspunkt ist nämlich dieser, dass das dixaior, das μέσον zwischen dem άδιχείν und dem άδιχείσθαι, einen mittleren besitzstand hervorbringt, wie von dem  $\dot{v}_{\gamma isi,r}\dot{v}_{r}$  und dem  $\dot{v}_{\gamma isi,r}\dot{v}_{r}$  ofters betont wird, dass sie die  $\dot{v}\dot{v}\dot{\xi}\dot{i}\alpha$  und  $\dot{v}_{\gamma isi,\alpha}$  hervorbringen 1). Auch ist es denkbar, dass ein schreiber von  $\delta \pi_{\xi Q}$  auf  $\delta \sigma \pi_{\xi Q}$  übersprang und so die worte:  $\delta \pi_{\xi Q}$   $\dot{\varepsilon}_{\chi \xi i}$  ausliess.

Bevor ich an den versuch gehe, grössere abschnitte unseres buches in die angemessene ordnung zu bringen, muss ich mich eines zweifels entledigen, welchen eine stelle des vielbesprochenen über das ἀντιπεπονθός handelnden capitels in mir erweckt. man der von mir vorgeschlagenen versetzung im anfange des capitels beistimmt oder nicht, soviel ist klar, dass Aristoteles die definition des δίκαιον als ἀντιπεπονθός als unpassend erklärt für das vertheilende und ordnende gerechte und ihre gültigkeit auf die verkehrs- und merkantilischen verhältnisse beschränkt (70 8 άντιπεπονθός οὐκ έφαρμόττει οὕτ' ἐπὶ τὸ διανεμητικόν δίκαιον ουτ' έπι τὸ διορθωτικόν . . . . . άλλ' έν μεν ταῖς κοινωνίαις ταῖς άλλακτικαῖς συνέχει τὸ τοιούτον δίκαιον τὸ άντιπεπονθός κατ' αναλογίαν κ. τ. λ.). Diesem gesichtspunkte folgt das ganze capitel ausser einer stelle, welche kurz hinter der vorangestellten steht: τῷ ἀντιποιεῖν γὰρ ἀνάλογον συμμένει ἡ πόλις. ἢ γὰρ τὸ κακῶς ζητοῦσιν εί δὲ μή, δουλεία δοκεῖ είναι, εί μὴ ἀντιποιήσει. η το ευ εί δε μή, μετάδοσις ου γίνεται, τη μεταδόσει δε συμμέ-Diese worte besagen doch, dass die staatliche gemeinschaft darauf beruhe, dass das böse mit bösem, das gute mit gutem vergolten werde, sie identificiren also, dem oben aufgestellten satze zuwider, mindestens das διορθωτικόν δίκαιον (bestrafung des bösen) mit dem arzinsnordog. Im ganzen capitel findet sich weiter keine spur von einer anwendung jener definition des  $\delta i$ xaio» auf andere, als auf die merkantilen verhältnisse. stelle im zweiten buch der politik, welche sich offenbar auf die unsrige bezieht (B. p. 1261 a. 30: διόπερ τὸ ἴσον τὸ ἀντιπεπονδύς σώζει τὰς πόλεις, ώςπερ ἐν τοῖς Ἡθικοῖς εἴρηται πρότερον), bezieht das ἀντιπεπονθός zunächst nur auf die verkehrs-verhältmisse, indem sie den satz begründet: έξ ων δε δεί εν γενέσθαι, είδα διαφέρει, den satz, dass der gegenseitigen ergänzung halber eine staatliche einheit aus verschiedenen elementen bestehen muse, weist also darauf hin, dass auch in unserem capitel die

<sup>1)</sup> Cf. V, B. p. 1129a. 21: εὶ γάρ ἐστιν ἡ εὐεξία πυκνότης σαρκός, ἀνάγκη . . . . τὸ εὐεκτικὸν τὸ ποιητικὸν πυκνότητος ἐν σαρκί.

worte: τῷ ἀντιποιεῖν γὰρ ἀνάλογον συμμένει ἡ πόλις auf diese verhältnisse bezogen werden sollen; das ist aber unmöglich, wenn man das folgende: ἢ γὰρ τὸ κακῶς ζητοῦσιν — τῷ μεταδόσιι δὲ συμμένουσιν, beibehält. Man wird also nicht umhin können, diese worte zu athetiren.

Was nun die anordnung des ganzen buches betrifft, so drängt sich zuerst die frage auf, ob Aristoteles an irgend einer stelle des buches einen plan der entwicklung aufgestellt hat und ob die jetzige gestalt des buches dem entspricht. Allerdings stellt er zu anfang des buches drei fragen zur beantwortung auf, nämlich auf wie beschaffene handlungen sich gerechtigkeit und ungerechtigkeit beziehe, ein wie beschaffenes mittleres verhalten die gerechtigkeit sei, und zwischen welchen extremen das dixutor als mittleres stehe, aber er setzt nicht hinzu, dass er nach dieser reihenfolge über den begriff des gerechten handeln wolle. Auch lässt sich die abhandlung nicht nach diesen drei gesichtspunkten zerlegen. Im allgemeinen wird freilich in den acht ersten kapiteln die erste frage beantwortet, indem die verschiedenen wirkungskreise dargestellt werden, in welchen sich die thätigkeit des gerechten bewegt; dabei aber konnte nicht vermieden werden und ist nicht vermieden worden, die extreme dieser thätigkeit, das άδικεῖν und das άδικεῖοθαι mit herbeizuziehen und somit zugleich die dritte frage zu beantworten. Einen ansatz zu einer selbstständigen, gesonderten behandlung dieser frage finden wir im neunten kapitel (ich zähle nach der grossen Bekkerschen ausgabe); aber sehr bald wird zur beantwortung der zweiten frage übergegangen, und mit dieser frage beschäftigt sich dann weiter das zehnte kapitel ausser einem abschnitt (B. p. 1134a 23-1135a 5) und das dreizehnte kapitel (B. p. 1137a 4-30). Das eilfte, zwölfte und funfzehnte kapitel beschäftigen sich mit der lösung einzelner aporien, das vierzehnte handelt von der billigkeit. Wir können nun von der an der spitze des buches aufgestellten dreitheilung für die anordnung des ganzen nur insofern gebrauch machen, als wir zu der erwartung berechtigt sind, dasjenige, was sich auf die beantwortung der ersten frage, d. i. auf die verschiedenheit der wirkungskreise des gerechten oder der arten des dixaior (denn nach jenen werden diese unterschieden) bezieht, zusammengestellt zu finden und demjenigen einen andern platz anweisen, was jetzt diese beantwortung unterbricht, wenn es nicht als gelegentliche anknüpfung erscheint. Denn die aufeinanderfolge der acht ersten kapitel zeigt uns, dass Aristoteles diese erste frage, welche sich mehr auf die erscheinung, auf die äussere darstellung bezieht, zuerst absolviren wollte, ehe er über die inneren factoren handelte.

In bezug auf die aporien scheint es, als ob Aristoteles eine bestimmte anordnung aufgestellt habe, dass dieselbe aber ausgefallen sei. Denn wenn es zu anfang des cap. 12, B. p. 1136 b 15: heisst: "von dem, was wir uns vorgesetzt hatten, ist noch zweierlei zu besprechen, nämlich etc.", so ist es doch wahrscheinlich, dass er vorher dargelegt habe, was er besprechen wolle, und eine solche darlegung fehlt in unserem text. - Aristoteles sagt ferner zu anfang des buches, dass er derselben methode, die ihn früher geleitet, folgen wolle. Hiermit meint er aber wehl die methode, die verschiedenen ansichten über den vorliegenden gegenstand zu prüfen und das wahre aus ihnen herauszusuchen; das zeigt die anknüpfung des folgenden: "wir sehen also, dass slle eine solche beschaffenheit gerechtigkeit nennen" u. s. w. Viel sagen uns demnach diese winke des philosophen über den plan seiner abhandlung nicht, und wir sind darauf angewiesen, abschnitte, welche in einer vernünftigen beweisführung nicht zusammenstehen können, zu trennen, und solche, welche zusammengehören, zusammenzustellen.

Zu anfang des cap. 10 wird die frage aufgestellt, wie beschaffen die ungerechten handlungen sein müssen, damit man dem thäter die bleibende beschaffenheit in bezug auf das adixor beilegen, ihn adixog nennen könne, und es wird dann gezeigt, dass diese frage eine berechtigte sei, da zwischen dem ungerechten handeln und dem ungerecht sein eine grosse kluft liege. solgenden nun wird die aufgestellte frage nicht beantwortet, sondern es wird ein gegenstand behandelt, der zu ihrer lösung auch nicht das geringste beiträgt, nämlich das politische recht in seinen bedingungen und folgen, in seinem unterschiede vom herrea., vater., und gattenrecht und in seinem verhältniss zum naturrecht (B. p. 1134a 23 — 1135a 5). Auch zeigen die worte, welche dieser abhandlung zur einleitung dienen: πῶς μέν οὖν έχει τὸ ἀντιπεπονθός πρός τὸ δίκαιον, είρηται πρότερον δεί δὲ μή λανθάνειν, ότι τὸ ζητούμενον έστι καὶ τὸ άπλῶς δίκαιον καὶ τὸ πολιτικὸν δίκαιον — dass diese abhandlung selbst nicht an die stelle gehört, welche sie einnimmt. Denn weder die oben aufgestellte frage, noch der verlauf dieser abhandlung selbst bieten die geringste veranlassung dar, auf das verhältniss des deriπεπονθός zum δίκαιον zurückzukommen. Die art und weise, wie Fechner (p. 48 in der dissertation über den gerechtigkeitsbegriff bei Aristoteles) den zusammenhang der an die spitze des capitels gestellten frage mit dieser abhandlung und mit den dieselbe einleitenden worten darzuthun versucht, ist ebenso gesucht als scharf. sinnig. Weil ich nicht sicher bin, seine argumentation in seinem sinne auf die worte, um welche es sich handelt, anzuwenden, setze ich seine worte hierher. Er sagt: "die ungerechtigkeit des adixog ist sein innerstes wesen, die des adixor nur ein fehltritt oder auch eine unbeabsichtigte that, durch welche der güterbestand eines anderen verletzt worden ist. Daher verhält sich der seiner gesinnung nach ungerechte zum unrechthandelnden gerade wie die innere gerechtigkeitsidee zur äusserlichen wiedervergeltung. Der gerechte hinwieder, der die vorsätzliche gerechtigkeit als geübte und ausgebildete fähigkeit besitzt, entspricht dadurch dem aprioristischen rechtsbegriffe; der erfüller des äusserlichen gesetzes dagegen kann im vorigen sinne sehr oft ungerecht sein, sowie jener zuweilen das gesetz zu übertreten genöthigt ist. Da sich nun die frage nach dem unterschiede des von gesinnung ungerechten und unrechthandelnden mit der frage vom äusserlichen gesets und der inneren rechtsidee identificirt, stehen die beiden sätze: πως μεν οὖν έγει κτλ. und δεῖ δε μη λανθάνειν κτλ., im engsten zusammenhang sowohl untereinander als auch mit den ersten sätzen des sechsten (bei Bekker zehnten) capitels, die das problem von der einen seite, wie das folgende von der andern seite beleuchten." Der verfasser scheint die worte des Aristoteles ungefähr so zu verstehen: "im vorangehenden ist gesagt worden, wie sich das ἀντιπεπονθός zum δίκαιον verhält, nämlich wie der ἀδικῶν Abgesehen davon, dass ein unbefangener leser nicht leicht das verhältniss des άδικῶν zum ἄδικος hinzudenken möchte, abgesehen davon, dass das erklärte und das zur erklärung herbeigezogene untereinander vertauscht sind, indem es sich, wens doch die betreffenden worte mit dem vorangehenden in verbindung stehen sollen, nicht um das verhältniss des artinenordis zum δίχαιον sondern des άδιχῶν zum άδιχος handelt, es würde diese vergleichung den sonstigen ansichten des philosophen gans

widersprechen. Denn das δίκαιον und das άντιπεπονθός verhalten sich nicht zu einander wie die "innere gerechtigkeitsidee" zur "äusserlichen wiedervergeltung" (die begriffe des innern und äuseerlichen können nicht auf das dixaior, sondern nur, und auch da kaum, auf den δίκαιος und δικαιοπραγών angewandt werden), sondern das eine ist das recht im allgemeinen, das andere das recht in merkantilischem verkehr, und hiermit kann doch das verhältniss des adixoc zum adixor unmöglich verglichen werden. Werauf ferner der verfasser seine vermuthung stützen will, dass Aristoteles dasselbe verhältniss mit dem des άπλῶς δίκαιον zum moλιτικόν δίκαιον verglichen habe, kann ich nicht erkennen; es wird, nachdem das letzte verhältniss dargelegt ist, daraus für das des άδικος zum άδικῶν kein schluss gezogen. Also weder diese abhandlung noch die dieselbe einleitenden worte stehen mit dem an die spitze des capitels gestellten probleme in dem geringsten zusammenhang. Diese abhandlung schliesst mit den worten αλλά μία μόνον κατά φύσιν ή άρίστη (B. p. 1135a 5). Im folgenden nämlich beschäftigt sich der philosoph nicht mit der verschiedenbeit der δίκαια, sondern, von diesen ganz absehend, stellt er das δίκαιος, das άδικος, das δικαίωμα, das δικαιοπράγημα, das άμάρτημα, ατύγημα, und das αδίκημα nach ihrer verschiedenheit untereinander dar und beantwortet aus und nach allen diesen unterscheidungen die m anfang des capitels aufgestellte frage nach dem verhältniss des άδικών των άδικος (Β. p. 1135b 22: ταῦτα γὰς βλάπτοντες παὶ άμαρτάνοντες άδικοῦσι μὲν καὶ άμαρτήματά ἐστιν, οὐ μέντοι πω άδικοι διά ταθτα οὐδὲ πονηροί οὐ γάρ διά μοχθηρίαν ή βλάβη. όταν δ' έκ προαιρέσεως, άδικος καὶ μοχθηρός, und (p. 1236a 1): καὶ κατὰ ταῦτ' ήδη τὰ ἀδικήματα ὁ ἀδικῶν  $\mathring{a}\delta\iota \times o \varsigma$ ,  $\mathring{o}\tau \alpha \nu \times \tau \lambda$ .;  $\mathring{\eta} \delta \eta$  scheint anzudeuten, dass nach absolvirung aller in betracht kommenden zwischenfragen das an die spitze gestellte problem endlich beantwortet wird). Dieser letzte theil des zehnten capitels ist also mit dem anfang desselben zu verbinden.

Die in der mitte zwischen beiden stehende abhandlung nun gehört nicht zu diesem theile des buches, da sie sich nicht mit den innern bedingungen des gerechtigkeitsbegriffes (mit dem freiwilligen, vorsätzlichen, habituellen u.s. w.) beschäftigt; sie gehört auch nicht zu dem letzten theile, da sie nicht ein einzelnes problem behandelt, sie schliesst sich vielmehr den ersten acht capiteln

an, da sie sich auf wirkungskreise, in denen sich die thätigkeit des gerechten bewegt (πολιτικόν, πατρικόν, δεσποτικόν κτλ. δί-καιον), bezieht. Sie muss unmittelbar hinter dem das ἀντιπεπονθός behandelnden capitel gestanden haben; denn da innerhalb ihrer selbst sich keine veranlassung für den philosophen zeigt, auf das verhältniss des δίκαιον zum ἀτιπεπονθός zurückzugehen, wie es doch in den worten: πῶς μὲν οὖν ἔχει τὸ δίκαιον πρὸς τὸ ἀντιπεπονθός, εἴρηται πρότερον geschieht, so ist diese anknüpfung an das ἀντιπεπονθός nur aus jener stellung erklärlich. Ob man πρότερον bei der unmittelbaren aufeinanderfolge beibehalten kann, oder als nach der verschiebung hinzugefügt streichen muss, will ich nicht entscheiden.

Das cap. 15 besteht in seiner jetzigen gestalt aus drei von einander ihrem inhalt nach getrennten stücken. In dem ersten wird die frage behandelt, ob es möglich sei, dass jemand sich selbst unrecht thue (B. p. 1138a 4-28). In dem zweiten stücke welches mit den worten beginnt : φανερον δε και ότι άμφω μέν φαθλα καὶ τὸ ἀδικείσθαι καὶ τὸ ἀδικείν wird erörtert, ob unrechtthun oder unrechtleiden schlechter sei (B. p. 1138a 28-65). In dem dritten stücke wird dargestellt, dass man in übertragener weise von einem rechtsverhältniss des vernünftigen theiles der seele zum unvernünftigen und in dieser beziehung auch von ungerechtigkeit gegen sich selbst reden könne (κατά μεταφοράν καὶ ὁμοιότητα bis zu ende). Es ist nun klar, dass die frage nach dem unterschiede zwischen dem άδικεῖτ und dem άδικεῖσθαι weder mit dem ersten noch mit dem dritten stücke in verbindung steht, dass aber das erste und das dritte stück zusammengehören, da das letztere auch auf die ἀδικία πρὸς ἐαυτόν zurückkommt. Ueberhaupt gehört das zweite stück nicht in die aporien, welche dieser letzte theil des buches enthält, sondern zu der erörterung τὸ δίκαιον τίνων μέσον, welche im neunten capitel gegeben ist. Hier wird dieselbe frage berührt und so über das knie gebrochen in den worten: τοῦ δὲ ἀδικήματος τὸ μὲν ελαττον τὸ ἀδικείσθαί έστι, τὸ δὲ μείζον τὸ ἀδικείν (B. p. 1134a 12), das resultat se ohne jeglichen grund ausgesprochen, dass es bei dem schematisirenden charakter dieses capitels auffällig ist. Wir verbinden demnach satz und beweisführung, wenn wir an die eben wiedergegebenen worte das mittlere stück des cap. 15 knüpfen.

Es ist noch die frage zu erörtern, wohin wir das zusam-

mengehörende erste und dritte stück des fünfzehnten capitels zu setzen haben. Die vermuthung, dass das cap. 15 dem verlorenen buche der eudemischen ethik, welches über die gerechtigkeit handelte, angehört, kann nur in dem falle berücksichtigt werden, wenn dieses capitel in unserem buche nicht unterzubringen ist; denn sprachliche gründe nöthigen nicht, es dem Aristoteles abzusprechen. Es bedarf nun keines beweises, dass sich die betreffenden stücke des cap. 15 an die abhandlung über die billigkeit, mit welcher sie nicht die geringsten berührungspunkte haben, nicht anschliessen können Zu anfang des zwölften capitels nun sind zwei aporien aufgestellt 1) ob derjenige, welcher zu viel austheilt, oder derjenige, welcher zu viel erhält, unrecht thut; 2) ob es möglich ist, dass jemand sich selbst unrecht thue. In diesem cap. 13 ist nun die letzte frage nur für den fall entschieden worden (was von vielen übersehen worden ist) dass jemand bei einer vertheilung sich selbst weniger giebt, als ihm zukommt. Es heisst dort: "wenn derjenige, welcher zu viel giebt, und nicht derjenige, welcher zu viel erhält, unrecht thut, so würde derjenige, welcher mit wissen und willen einem andern (verhältnissmässig) mehr als sich selbst gäbe, sich selbst unrecht thun, wenn nicht hinzukäme, dass er an andern gütern, z. b. an ruhm dadurch vortheil zöge. Ausserdem wird der fall (und das natürlichste ist doch, dieser supponirte fall bei der vertheilung) nach der definition über das adixsiv entschieden; denn er (doch wohl jener, welcher dem andern verhältnissmässig mehr, als sich selbst giebt) erduldet nichts gegen seinen willen, erleidet also nicht unrecht, sondern höchstens eine schädigung. Im folgenden wird nun die erste frage in der art entschieden, wie es zu anfang des capitels vorausgesetzt war, um für diesen fall die frage nach der möglichkeit des έαυτὸν άδικεῖν zu beantworten. scheidung schliesst mit dem zwölften capitel. Das cap. 13 (B. p. 1137a 4-30) behandelt einen ganz anderen gegenstand. Den aasichten der menge gegenüber entwickelt es, dass es nicht leicht sei, gerecht zu handeln, aucht nicht, das gerechte zu erkennen, und dass der gerechte nicht leicht unrecht handele, aus den inwen bedingungen des gerechten und des gerechten handelns. Wir sind also berechtigt, eine allgemeine erörterung der zweiten anfang des cap. 12 aufgestellten frage (nach der möglichkeit des έαυτὸν ἀδικείν) zu erwarten und an der stelle zu erwarten, wo die erste der an jenem orte aufgestehlten fragen entschieden ist, d. i. zu ende des zwöften kapitels. Das funfzehnte kapitel nun (mit ausschluss des mittleren abschnitts) entscheidet jene zweite frage für alle fälle; es ist also mit dem cap. 12 zu verbinden. — Das dreizehnte kapitel nun gehört seinem eben angedeuteten inhalt nach weder in den ersten noch in den dritten, sondern in den zweiten theil des buches, und zwar an dessen schluss. Denn 1) schliesst die frage, ob es schwer sei gerecht zu sein und gerecht zu handeln, den über die innern bedingungen des gerechtseins und gerechthandelns verhandelnden theil des buches ab und 2) werden zur beantwortung dieser frage die definitionen von gerechtsein, gerechthandeln, unrechtsein u.s.w. gebraucht, welche in diesem zweiten theile, besonders im ersten und letzten stück des zehnten capitels entwickelt sind. Das cap. 13 ist also dem cap. 10 anzureihen 5).

Es bleibt nun noch die frage übrig, ob die abhandlung über das ἐπιεικές am schlusse des buches ihre stelle hat, oder ob sie mit dem ersten theile des buches zu verbinden ist, in welchem falle sie vor das cap. 8, in welchem das artinesordóg behandelt ist, oder hinter den abschnitt aus dem zehnten capitel, welchen wir an jenes reihten, zu setzen wäre. Für das erste spricht nun die stelle, welche sie factisch einnimmt, ferner, dass die erörterung der billigkeit, als einer bessern gerechtigkeit, ganz passend das buch abschliesst. Für das zweite hinwieder spricht, dass in dieser abhandlung nicht die inneren bedingungen des gerechtigkeitsbegriffes, sondern das gebiet, in welchem der gerechte wirkt, erörtert ist, dass sie demnach mit den erörterungen, welche den ersten theil des buches ausmachen, zu ein- und derselben gattung gehört. Hierzu kommt, dass die apodictisch ausgesprochene notiz im zwölften capitel (B. p. 1136 b 20) ὁ γὰρ ἐπιεικής ἐλαττωτιχός έστιν darauf hinzuweisen scheint, dass schon vorher von dem έπιεικής gezeigt sei, dass er έλαττωτικός ist, was der fall ist, wenn das vierzehnte capitel vorangeht (denn in diesem heisst es Β. p. 1138 a 1 . . . . ό μη ακριβοδίκαιος έπὶ τὸ χείρον άλλ. έλλαττωτικός . . . . . έπιεικής έστι), sonst aber nicht.

Danzig. Hermann Hampke.

<sup>3)</sup> Ich freue mich, diese ansicht, welche sich mir aufdrängte, ehe ich die oben erwähnte dissertation des Dr. Fechner kannte, auch in dieser ausgesprochen zu finden, und halte den umstand, dass wir unahhängig zu derselben vermuthung gekommen sind, für ein nicht unerhebliches zeichen ihrer wahrheit.

## II. JAHRESBERICHTE.

## 9a. Die archäologie der kunst.

Ueber die entdeckungen und literarischen arbeiten der jahre 1852-1859.

## Zweiter artikel.

Karl Bötticher's ansichten über die Agonaltempel, den Parthenon zu Athen und den Zeustempel zu Olympia.

In dem ersten artikel dieses jahresberichtes (Philol. XV, p. 645-758) habe ich p. 693-700 den thatsächlichen bestand aus den neuesten untersuchungen auf dem boden des Parthenon zusammenzufassen gesucht, zugleich aber auch die bezeichnungen der einzelnen theile des Parthenon und ihre lokale anordnung eiser neuen, zunächst von der feststellung des sprachgebrauchs ausgehenden prüfung unterworfen. Es kam hier vor allem auf den sprachgebrauch von Παρθενών an: es ergab sich, dass Παρθενών aicht das heiligthum einer göttin namens Παρθένος bezeichnet, dess Athene, welche im Parthenon verehrt wurde, nie mit officiell religiösem beinamen Parthenos heisst, sondern als 'Αθηνα Νίκη erscheint, diese ' $A\partial n r \tilde{\alpha} N(xn)$  im volksmund die specifische  $\Pi \alpha \rho$ θένος war, dass Παρθενών technischer ausdruck für einen raum in dem griechischen wohnhause ist und zwar speciell für einen im oberen stock gelegenen, ja überhaupt mit ὑπερώϊον fast gleichbedeutend erscheint. Nach alle dem lag es sehr nahe, in dem urkandlich von dem έχατζμπεδος γεώς geschiedenen παρθενών die des gebäude des Parthenon so specifisch auszeichnenden στοαί vasçφαι zu erkennen und für diesen seit dem bau des Parthenon and dem innern ausbau des olympischen Zeustempels erst sicher erscheinenden, an grossen festtempeln ächt griechischer art allein mftretenden bautheil auch eine religiöse beziehung zu einer jungfräulichen göttin oder zu mehreren, die mit der hauptgottheit des tempels nächstverbunden waren zu sichern und zugleich diese ναιρφα den frauen oder jungfrauen bei den festversammlungen als aufenthaltsort zuzuweisen. Ich hatte dabei an einer reihe einzelner punkte die ansichten von C. Bötticher, wie sie in den letzten theilen der tektonik niedergelegt waren, besprochen, jedoch ohne die ausgedehnte arbeit desselben über den Parthenon zu Athen und den Zeustempel zu Olympia je nach zweck und benutzung in Erbkams zeitschrift für bauwesen jahrgang 1852, p. 197—210, 498—519, jahrg. 1853, p. 35—44, 127—144, 270— 291, die mir in ihrer gesammtheit wohl bekannt war, von neuem durchzugehen und ausdrücklich zu berücksichtigen. Es ist mir dadurch, was ich bedaure, allerdings entgangen, dass auch Bötticher die eine seite der ὑπερῶα den frauen und jungfrauen als wahrscheinlichen aufenthaltsort bei einem bestimmten festakt zuweist, während die andere von ihm den musikern zugewiesen Die übrige wesentlich philologische deduction wird durch Böttichers arbeit nicht berührt. Dagegen hatte ich ausdrücklich bemerkt, dass die stellung des Parthenon in der geschichte des attischen cultus und der attischen kunst in diesem theile des berichts noch nicht zu behandeln sei; es sollte dies, es sollte die prüfung der von Bötticher vor allem in jenem aufsatz wie in der tektonik aufgestellten theorie der im vollsten gegensatz zu den culttempeln stehenden agonalen und schatzgebäude, wie des Parthenon im zusammenhang mit seinem ganzen architektonischen system in dem weiteren verlauf der jahresberichte durchgeführt werden.

Da nun mir bekannt geworden, wie (vgl. arch. anz. 1859, p. 118), das übergehen der wichtigen Bötticher'schen arbeiten in dem ersten artikel des jahresberichts bedauert wird, auch bei demjenigen, welcher nicht diese unmittelbar zu vergleichen gelegenheit hat, die meinung sich leicht bilden könnte, es seien dort die hier angeregten fragen bereits erledigt, die beigezogenen thatsachen schon berücksichtigt, die von mir ausgesprochene ansicht widerlegt, so halte ich mich für verpflichtet, jetzt bereits die abhandlungen von Bötticher im zusammenhang prüfend zu verfolgen. Es kommt aber ein noch viel allgemeinerer gesichtspunkt dazu, der es geradezu als bedürfniss erscheinen lässt, die Bötticher'sche theorie über zweck und benützung des Parthenon und des Zeustempels zu Olympia in ihren grundlagen und aufbau einer genauen und vorurtheilslosen kritik zu unterwerfen. Bereits seit acht jahren ist sie ausführlich vor allem in jenen aufsätzen der bauzeitung dargelegt, seitdem fehlt es zwar an einzelnen im ganzen abweisenden stimmen tüchtiger forscher auf diesem gebiete nicht, aber noch grösser ist die zahl derer, welche die von Bötticher gefundenen resultate im wesentlichen acceptiren und sie in populäre darstellung herübernehmen; der verfasser selbst, dessen so hochbedeutende verdienste im gebiete der tektonik, der architektonischen grundlehren, nowie auch in gewissen, allerdings zu einseitig verfolgten theilen des cultuslebens der alten niemand bereitwilliger anerkannt hat, als der unterzeichnete (vergl. z. b. archäol. studien 1852, p. 52-54),

weist auf jene theorie als auf eine sichere errungenschaft der wissenschaft hin, er benutzt sie fortwährend als unbestreitbare grundlage zu den weitgehendsten folgerungen z. b. der exegese von plastischen darstellungen. Es erscheint fast als ein sacrileg noch irgend an diesen thatsachen rütteln zu wollen.

Und doch sind es thatsachen, denen zufolge die herrlichsten griechischen bauwerke, die göttergebilde, die den Hellenen zu ihrer religion noch etwas neues hinzugefügt zu haben schienen, ihres religiösen charakters gänzlich entkleidet zu reinen zahlbüreaus, geräthsammlungen, schatzanhäufungen, trägern von münzbarem geld, zu maschinen bei einer alle vier jahr stattfindenden preisvertheilung herabsinken? Sind es thatsachen, denen zufolge die götter vom friese des Parthenon weichen und zu irgend welchen menschlichen zuschauern herabsinken, der ganze herrliche aufzug nichts als exercitien, als marschübungen in halber uniform gleichsam darstellt? Und haben wir es in Griechenland nur da mit cultus, mit religion zu thun, wo uns eine enge, düstere capelle umfängt, uns ein heiliges thier oder ein altgebräuntes, unförmliches, mit allerlei gewandflitter ausgestattetes götzenbild entgegengrinst? Bisher schien die griechische kunst gerade darin so hoch und einzig dazustehen, dass sie die strenge und unbeweglichkeit der cultusformen und gegenstände zur schönheit umbildete, dass sie von der religion sich nicht trennte, noch in gegensatz zu ihr sich stellte, nein vielmehr in einer bereits zweiselnden, die grundlagen des volksglaubens verlierenden zeit diesem volksglauben doch immer in der schönheit einen halt, eine macht über die gemüther verlieh. Das muss alles aufgegeben werden, wenn man mit den Bötticher'schen consequenzen ernst machen will.

Nun gehen wir schritt für schritt den darlegungen Bötticher's aach und sehen uns die thatsachen näher an.

Der verfasser geht in dem ersten artikel (zeitschrift f. bauwes. 1852, n. 197-210) von der behauptung aus, dass das wort ναός, ναΐσχος für den Griechen durchaus nicht specifisch ein gebäude, das religiösem dienst geweiht sei, bezeichne, sondern jedes einem tempel ähnliche bauwerk, das "auch nicht im mindesten an die bestimmung einer cultusstätte streife", dass es nur die form nicht die bestimmung characterisire. So wurden die thesauren der Byzantier und Metapontier in Olympia vaoi von Polemon genannt (Athen. XI p. 480), so spricht Pausanias von den τοι θεών in der Tripodenstrasse zu Athen, die nur als unterlagen für die aufgestellten dreifüsse dienten (Paus. I, 20. 1), so neane man auch das seearsenal im Piräus, das im dorischem stil gebant war, tempel. Es ist ein weiterer gebrauch des wortes raos gern einzuräumen, jedoch nicht in der ausdehnung, die hier Bötticher annimmt; denn sind nicht jene thesauren gebäude zunächst innerhalb eines heiligen bezirks errichtet und ausdrücklich als ge-

bäude dem gotte selbst, hier in Olympia dem Zeus, wie in Delphi dem Apollo geweiht (Paus. VI, 19) und zwar geweiht bei bestimmten erweisungen göttlicher gunst wie der megarische thesaurus nach dem sieg über Korinth, worauf auch darstellungen im giebelfeld mythologisch hinwiesen? Waren in denselben nicht neben den bei der gottheit in verwahrung gegebenen geldern eine fülle eigentlicher ἀγάλματα aufgestellt? Und jene raoi θεών in der Tripodenstrasse stehen ja doch im unmittelbaren zusammenhang mit dem Dionysosheiligthum, sie dienten nicht als untersetzer überhaupt, sondern als solche von den dem gotte geweihten siegespreisen, die sonst im haupttempel aufgestellt wurden, die hier in Athen sicher ebensowenig als im Triopion (Herod. I, 144) dem gott des festes entzogen werden durften, was als offener frevel bekanntlich zur ausschliessung von Halikarnass aus der dorischen festgemeinschaft führte; sie trugen auf sich, zum theil auch in sich berühmte weihgeschenke. Wo kann aber Bötticher nachweisen, dass die σχευοθήχη des Philon im Piräus, die er meint, jemals ναός genannt worden, wenn wir auch aus den in einer seeurkunde bei Böckh p. 406 ff. angeführten in einem andern gebäude der schiffswerfte befindlichen bruchstücken, vor allem aus den nagaistlöss ήγεμόνες λεοντοχέφαλοι sc. χεραμίδες schliessen können, dass die σκευοθήκη giebel (ἀετοί) gehabt habe? Und es ist immer zu bemerken, dass dieser einem tempel ähnliche bau erst Ol. 113, um 330 v. Chr. fällt, also einer zeit angehört, wo die kunstformen überhaupt ihrer ethischen und religiösen bedeutung mehr und mehr entkleidet wurden. Wir werden also sagen müssen: \*aos ist immer ein einer gottheit in bestimmtem ritus geweihtes, geweihte gegenstände in sich aufnehmendes und mit einem iegor im zusammenhang stehendes gebäude, in dem allerdings ein opferdienst nicht nothwendig vorauszusetzen ist.

Bötticher geht nun weiter zu einer classificirung der mit dem allgemeinen namen tempel vaoi bezeichneten gebäude über; er scheidet: A, cultustempel, und diese in drei unterabtheilungen: a. mit ständigem cult; b. mit cultus an gewissen tagen: c. votivtempel, die in folge von gelübden mit einem förmlichem cultus gestiftet sind; im grellsten gegensatze stehen ihm zu dieser classe B, die agonaltempel, die den donarien, den siegesdenkmalen ganz gleich stehen. Wir sind mit der erstern eintheilung ganz einverstanden, aber wir hätten gerade diese scheidung der cultus stätten, die auf unvordenkliche zeit in ihrer gründung zurückgehen, die mit der naturbeschaffenheit einer lokalität zusammenhängen und derer die historisch enstanden sind und in folge von besonderer bewährung göttlicher hülfe und besonderer gelübde der dankbarkeit gegründet sind, von dem verfasser recht durchgebildet und nachgewiesen gewünscht. Beide arten sind cultustempel und doch werden jene mehr einen primitiven, rein religiösen, diese nach der ganzen entwickelung des griechischen lebens neben dem religiösen einen agonistischen und politischen charakter tragen. Aber darum sind diese votivtempel nicht minder feierlich eingeweiht, sie haben die idovois, werden nicht minder opfer, meist nur an bestimmten tagen darin und davor dargebracht. cher eliminirt aber die votivtempel so gut als ganz aus dem griechischen leben, während er ihre häufigkeit in Rom zugiebt; er, der sonst griechisches und römisches so gern zusammenwirft, hält sie für specifisch römisch, obgleich es ja wesentlich griechische gottheiten sind, deren dienst durch vota in Rom eingeführt wurde. . Es ist uns unbegreisleich, wie man ohne weiteres das iegor 'Αθηνάς 'Αρείας in Platää, das von der beute der Perserschlacht gebaut ward (Paus. IX, 4 sq.), als einen votivtempel läugnen kann. Eine genaue zusammenstellung solcher votivtempel auf hellenischem beden würde einen ausserordentlichen reichthum derselben Böttichern entgegenstellen und seine sogenannten agonaltempel werden sich diesem gesichtspunkte einzufügen haben. Statt dessen hören wir ohne weiteres, dass ausser dem Parthenon, dem olympischen Zeustempel, dem Heratempel in Olympia noch viele andere z. b. der tempel der Nike apteros in Athen, der tempel der knidischen Aphrodite, der Tyche in Antiochia, des Homeros in Alexandria gar keine cultustempel waren, sondern reine schauwerke.

Das erstere möchte der verfasser schwerlich heute noch behaupten, we er das ξόανον der Nike apteros, welches sich in einem kleinen tempel befand (Paus. I, 22, 4. III, 15, 5: Lykurgos negì ie gelaç **nud Heliodoros** bei Harpocr. s. v. Nίκη Ἀθηνᾶ) und von Kalamis für Olympia nachgebildet wurde (Paus. V, 26, 5), für die Eirene erklärt hat, was ich übrigens nicht für richtig halte, und ihre opfer mit altar vor dem tempel bespricht (archäol. zeitg. 1856 p. 171-173). Was den tempel der knidischen Aphrodite mit der statue es Praxiteles betrifft, so wissen wir aus Pausanias (I, 1, 3 vgl. dazu Hermann gottesd. alterth. §. 67, 19 2te. auflge) ausdrücklich, tess es drei izoá der göttin gab in Knidos mit den beinamen Δωρίτις, Απραία, Εὐπλοια, dass diese letztere auch speciell Κνιdie genannt die jüngste stiftung war, die aber im Piräus durch Kesen eine filialstiftung hatte, was ganz undenkbar wäre, wenn wir es mit keinem cult, sondern nur einem ort für irgend ein weihgeschenk zu thun hätten. Und man lese doch nur die hauptstelle über diese knidische Aphrodite bei Lucian (Amor. 11 ff.): heren wir von dem reueros und recos der Aphrodite Knidia, • beisst es von dem cultustempel: ή θεὸς ἐν μέσφ καθίδυνται, wird von το κατόπιν τοῦ σηκοῦ gesprochen, von der darin für gewähnlich verschlossenen thüre, die die κλειδοφύλαξ oder ζάκοens öffnet - an sie wendet man sich erst für diesen zweck, der swritt sum tempel von vorn ist dagegen ohne weiteres offen. Des der tempel den frommen besuchern immer geöffnet ist, nur webts geschlossen wird, ergiebt sich aus der geschichte des bis zum walmin in die göttin verliebten jünglings, der durch seine täglichen besuche sich zuerst das ansehen einer besonderen frömmigkeit (δεισιδαίμονος άγιστείας) verschafft; alle seine schätze giebt er als ἀνάθημα της θεοῦ hin: wie kann er einem blossen anathema wieder anathemata weihen? Die unselige liebesthat des jünglings hat seinen tod als frevler vom felsen oder durch sturz ins meer zur folge. Philostratos im leben des Apollonios (VII, 40 p. 128 ed. Kayser.) nennt die Aphrodite des Praxiteles ein soc, spricht von weihgeschenke machen, von τὰ θυτικά η εὐκτικά διορθοῦσθαι, von τὰ τοῦ ἱεροῦ πάτρια. Dass auch das Τύγαιον in Antiochia ein wirklicher cultustempel mit opferdienst war, lässt sich dort speciell, wie für die ganze fülle der Tuzaia in hellenischer zeit leicht nachweisen; Pausanias (VI, 2, 4) nennt das Tvγης άγαλμα μεγάλας παρά των επιγωρίων έχον τιμάς. Die der Tύγη von Antiochia dargebrachten opfer beschreibt Malalas p. 201, ebenso berichtet Ammianus Marcellinus (XXIII, 1) von dem feierlichen gang des Julian am ersten januar zu den stufen des tempels hinauf und von dem sacerdotum consortium daselbst; dass der genius von Antiochia mit der Tύχη identisch ist, erweist C. O. Müller de antiquitat. Antioch. 1, p. 239 ff. Doch wie steht es mit dem Όμήρειον in Alexandrien? Das war doch bloss ein lokal für aufstellung schöner statuen des Homer und seiner geburtsstädte! Keinenfalls, wir haben den ausdruck bei Aelian (V. H. XIII, 22) von Ptolemaus Philopator: κατασκευάσας Όμήρο νεών ganz streng zu nehmen: es trat mit diesem tempel ein geregelter opfercult ein, wie er im Homereion zu Smyrna bestand (Strabo XIV, 1. Cic. p. Archia p. c. 8), wie zu Ios, Chios, Argos (Hom. et Hes. cert., Gell. N. A. III, 11, Ael. V. H. IX, 15), wie uns ja in dem überaus bekannten relief Colonna der homerapotheese das dem Homer dargebrachte stieropfer vor augen steht. Und es kann uns nicht wundern, dass gerade in Alexandrien ein cult des Homer mit förmlichem tempel eingerichtet wurde, da ja bei der gründung Alexandriens Homer sich durch eine traumerscheinung dem Alexander thätig erwiesen hatte (Heracl. Pont).

So fallen die anderen von Bötticher für eine ganze klasse von agonaltempeln beigebrachten beispiele in sich zusammen. Wir haben dabei noch beiläufig zwei wunderliche irrthümer des verfassers zu berichtigen: p. 204 wird im gegensatz zum griechischen culttempel die nothwendigkeit einer grösseren räumlichkeit für den jüdischen tempel hervorgehoben, indem in demselben eine kanzel sich befunden habe, an welcher jeden tag die gesetzerrollen vor einer grösseren gemeinde verlesen wurden. Eine solche kanzel, überhaupt eine solche versammlung in dem heiligen oder der vorhalle des tempels ist ebenso wie eine solche regelmässige schriftverlesung im cultus gänzlich unbekannt. Dagegen wissen wir allerdings aus II Chron. 6, 12. besonders, daneben aus II Reg. 11, 14; 22, 3; II Chron. 23, 13, dass vor dem grossen brandopferaltar an der gränze des äussern und innern vorhofes vor dem

tempel ein eherner d. h. erzbekleideter pfeiler oder sprechbühne (5 ellen lang und breit, 3 ellen hoch) errichtet war, als reservirter platz für den könig, dass von hier aus Salomo das gebet für das volk sprach und auch später die könige bei den grossen festen standen. Erst in den synagogen der hellenistischen zeit findet sich eine kanzel für schriftverlesung, sie heisst aber mit einem dem griechischen entlehnten worte  $\pi = \beta \tilde{\eta} \mu \alpha^{-1}$ ).

P. 206 führt Bötticher als ein römisches beispiel eines votivtempels mit cultus den tempel der Fortuna an, welchen Cicero zu Pompeji gestiftet und mit bildern seiner familie geschmückt babe. Auch in der tektonik 4 buch p. 413 ist von ihm als stiftung Cicero's die rede. Der tempel ist bekanntlich der Fortuna Augusta von einem M. Tullius von grund aus erbaut, hat daher mit M. Tullius Cicero, wahrscheinlich auch mit seiner ganzen familie nichts zu thun (vgl. Mommsen inscript. r. Neap. n. 2219.

223-26; Overbeck Pompeji p. 78 fl.).

Worin liegen nun aber für den verfasser die seine agonaltempel, also speciell den Parthenon und den tempel des Zeus zu Olympia im grelisten gegensatze zu den culttempeln stellenden unterschiede? Die antwort lautet p. 209 und im zweiten artikel p. 478: sie haben kein cultusbild, keinen heerdaltar vor dem promes, keinen speiseopfertisch im tempel, endlich sie haben kein ssykrecht; dies sind die erfordernisse eines culttempels. Nun, der verfasser wird uns zunächst zugeben müssen, dass es auch heiligthümer gab, wo keine brandopfer, d. h. thieropfer, sondern nur seldfrüchte, kuchen und dergleichen dargebracht oder weihrauch angezündet wurde (vgl. Hermann gottesd. alterth. §. 25), wo man also eines brandopferaltars auch entbehrte. Was das asylrecht betrifft, so müssen wir hier die allgemeine wirkung einer vor gewaltsamkeit zunächst schützenden zufluchtsstätte, wie sie jeder beerd des hauses darbot, von dem bestimmt formulirten, anerkannten und ausgedehnten asylrecht unterscheiden; das letztere kann hier nur gemeint sein. Hat herr Bötticher sich nicht jener interessanten verhandlungen der griechischen gesandtschaften vor dem römischen senat (Tac. Ann. III, 60. IV, 14) erinnert über die begründung und bestätigung von asylrechten, aus denen zunächst hervorgeht, dass es dem römischen tempelcultus fern lag, syle mit den tempeln zu verbinden, dass in Griechenland dieses streben asyle zu erlangen erst in späterer zeit überhand nahm, wan sich immer auf besondere verleihungen der höchsten religiösen oder politischen behörden berief und dass jedenfalls diejewigen, welchen die Römer ihr prätendirtes recht nicht bestätigten, wicht damit aufhörten culttempel zu besitzen, in denen opferritus dergebracht wurden, ein cultusbild verehrt ward? Gerade darin, ms griechischen städten der titel als ἄσυλος ausdrücklich ver-

<sup>1)</sup> Ich verdanke die vollständigkeit dieser notizen meinem collegen herrn licentiat Riehm.

liehen wird, liegt der triftigste beweis, dass die asylie etwas nicht mit dem culttempel selbstverständliches ist. Livius (XXXV, 51) spricht bei gelegenheit des Delium in Böotien ausdrücklich von ea religione et eo iure sancto, quo sunt templa, quae asyla Graeci appellant; also er scheidet eine besondere classe von templa aus.

Also wir sehen, wir müssen die anforderungen an einen culttempel, die der verfasser stellt, schon etwas beschränken, besonders die letzte forderung aufgeben. Nun haben wir dem verfasser aber in seinem ausführlichen erweise zu folgen, dass auf den
Parthenon keine der anforderungen anwendbar sei, dass dagegen
die bestimmung des Parthenon lediglich sei, als donarium weihgeschenke in sich aufzunehmen, die geräthschaften zu festzügen
und festgesandschaften zu bewahren, die verwaltung des staatsschatzes zu bergen, endlich bei gewissen akten der panathenäischen
spiele als versammlungsraum zu dienen.

Dass der Parthenon im alterthum überall raog genannt wird, berührt der verfasser p. 499 nach seiner zu grunde liegenden ansicht vom sprachgebrauch des wortes nicht. Auch für uns ist es noch kein strikter beweis, dass er ein culttempel, nicht nur ein der gottheit geweihter θησανοός war, ein heiliger tempelbezirk, aber auffallend bleibt es schon immer, wenn es atticismus war. νεώς schlechthin für ὁ Ἀθήτης παρθενών zu sagen (Bekker. Anecdota graeca I, p. 283, 15); da musste man doch erwarten, den Poliastempel so bezeichnet zu sehen. Bötticher fährt nun fort: war der Parthenon culttempel, so wurde die göttin Parthenos oder Athene Parthenos darin verehrt; während aber die heiligen handlungen auf der Akropolis sich nur an den tempel der Polias knupfen (eine in sich ungegründete behauptung), dabei iedoch die verschiedenen numina der Athene, als Polias, mutter, Nike, Eirene, Pandrosos, Aglauros mit bestimmten disciplinen ihres gesammtcultus verehrt wurden, so ist eine verehrung als Parthenos nirgends nachweisbar, folglich kann der Parthenon kein cultustempel sei. Dass der obersatz dieses schlusses falsch ist, glaube ich im jahresbericht XV, p. 694 ff. gezeigt zu haben; Parthenon war gar nicht der ursprüngliche und officielle name, sondern έκατόμπεδος τεώς, was z. b. die stelle in Bekker. Anecd. 247, 24, die ich damals nicht angeführt habe, schlagend zeigt; er heisst nirgend tempel der göttin Parthenos; nirgends findet sich ein urkundlicher beleg, dass Athene mit dem officiellen namen Parthenos darin verehrt sei, sondern Parthenos war die im volksmund von Athena gewöhnliche benennung für Athena Nike, während anderswo Artemis so genannt ward (Aristid. Min. 25: παρθένος μετ' 'Αθηναν μόνη: Athen. XIV, p. 655 mit Ross Inselv. II, p. 121): sie selbst auch als κούρα Παλλάς bezeichnet ward (Pind. Ol. XIII, 63) oder κόρη καὶ δέσποινα (Plato Legg. VII, p. Da die stellung der Athena Nike im cultuskreise der Akropolis von Athen, ihre nothwendige unterscheidung von Nike

oder Nike apteros bisher nicht scharf nachgewiesen ist (s. d. artikel Victoria in Pauly realencyclp. d. kl. alterth. VI, p. 2583 ff., Preller gr. mythol. I, p. 129. 142. 280 ff., Müller arch. d. k. §. 370,7. p. 406, kleine schr. II, p. 145, Gerhard gr. mythol. p. 244, 594, Böckh im C. I. G. 150 und staatsh. I, p. 578. II, p. 247 ff., Welcker gr. götterl. II, p. 296) so ist es nothwendig dieses im jahresberichte bereits besprochene verhältniss ausführlicher noch nachzuweisen. Der dienst der Athena Nike ist neben dem der Athena Polias auf der Akropolis von Athen ebenso uralt, wie beide neben einander in besonderen tempeln auf der nicht karischen, sondern altionisch - attischen Akropolis des Alkathoos zu Megara neben einander bestanden (Paus. I, 42, 4). Es ist die in dem doppelnamen Παλλάς 'Αθήνη hervorgehobene doppelheit ihres wesens als kriegerische siegreich alle gegner niederwerfende jungfran und als nährende, schützende, alle kunst und friedliche thätigkeit schützende, mütterliche göttin im cult ausgesprochen. In dieser einheit des ganzen gedoppelten wesens ruft sie Odysseus an; neben Hermes Dolios als Νίκη τ' Αθάνα Πολιάς η σώζει μ' au (Soph. Philokt. 134). Dass jene mütterliche, in der Polias specifisch ausgeprägte seite im ältesten Athen mehr hervortrat, stellen wir dabei nicht in abrede. Und so ward neben Athene Polias auch ein eigener tempel der Athene Ergane auf der Akropolis natürlich mit cult gegründet; es gab einen eigenen altar mit opfer der Athena Hygieia, wo dann auch ein treffliches ayalma der göttin hinzutrat von Pyrrhos hand (Paus. I, 27, 5; Plut. Pericl. 13; Sull. 13; Plin. XXII, 40. Aristid. Min. p. 25. Brunn, geschichte d. griech. k. I, p. 264. 265. Aber es hat der tienst der Athena Nike in jüngerer zeit, parallel der entwickelung des specifisch olympischen götterkreises und der agonistischen feiern, denen ihre kampfesnatur vorbild war und besonders wieder unter Peisistratos, der ja der Athene zweimal den sieg verdankte, einmal der nach bereits geschlossenem frieden (Polyaen. Strat. I, 21, 1) zu wagen leibhaft einführenden göttin aus Paania, das andere mal der göttlichen παρθένος Παλληνίς (Eur. Heracl. 1023) im glücklichen kampf bei Pallene eine im aussern festglanz ganz hervorragende stellung gewonnen. Wohl ist die Athenaia Nike (οὐχ ἐπώνυμος τῆς νίκης ἀλλ' ὁμώνυμος Aristid. Min. 29), die nach einer version selbst Pallastochter ist und jedenfalls den ihre jungfräulichkeit antastenden Pallas besiegt (Hesiod. Theog. 382 ff., Cic. de nat. deor. III, 23), die als mutterbee Zeustochter im gigantenkampf auf dem wagen Zeus zur seite steht und ihn mit dem schilde schützt (Eurip. Ion. 1536) rprünglich selbst eine geslügelte (cui pinnarum talaria affigunt Cic. l. l.). Aeschylos (Eum. 1001 ff.) lässt die bürger Athens begrü-\*\* γαίρετε άστικος λεώς — παρθένου φίλοι φίλας — Παλλάδος δ' ύπὸ πτεροίς ἄντας άζεται πατήρ; also unter der Pallas Attichen, der lieben Parthenos ruhten sie sicher, wenn er sie auch

bereits erscheinen lässt πτερῶν ἄτερ, ohne flügel mit dem bausch der aegis in der luft hinschwirrend (400). Euripides fasst sie geflügelt auf, wenn er sie bittet πταμένα πρὸς άγυιάς zu kommen (Ion. 472), indem er sie ausdrücklich als dem haupte des Zeus durch Prometheus hülfe entstiegene, als ο μάκαιρα Νίκη anruft; wie er die Νίκην Αθάναν dem Zeus gegen die Giganten im wagen beisteben lässt (Ion. 1536), so erklärt er ausdrücklich (995 ff.), dass  $\dot{\eta}$   $\Delta\iota\dot{\alpha}\varsigma$   $\Pi\alpha\lambda\lambda\dot{\alpha}\varsigma$   $\vartheta\epsilon\dot{\alpha}$  die giganten bekämpft und dass sie den namen Παλλάς erhielt, θεων ότ' ήλθεν είς δόρυ. Bei Aristophanes rufen die attischen frauen dieselbe Athena an (Thesmophor. 1126 ff.): Παλλάδα την φιλόχυρον — παρθένον άζυγα πούρην, η πόλιν ήμετέραν έχει καὶ κρατός φανερόν μόνη κληδούχος τε καλείται; das ist die Παλλάς Παρθένος, die Athene im Par-Zu derselben betet der chor der ritter (Equit. 581 ff.): οδ πολιούγε Παλλάς (nicht 'Αθηνά) — δεύρ' άφικοῦ λαβοῦσα την έν στρατιαίς τε καί μάχαις ήμετέραν ξυνεργόν Νέκην ή γορικών έστιν έταίρα τοῖς τ' έχθροῖς μεθ' ἡμῶν στασιάζει. Dieselbe ruft das von den attischen knaben gesungene lied des Lamprokles (Bergk Lyr. gr. p. 951 ff.): Παλλάδα περσέπτολι» — άγοὰν παίδα Διὸς μεγάλου ἀΐστον παρθένον. Aus der stelle des Aristophanes (Equit. l. l.) ergiebt sich recht deutlich, wie die Ilalλάς identisch der Athena Nike in der auffassung zur σικηφόρος wird; hatte doch schon Hesiod (Scut. Herc. 339) sie bezeichnet als Νίκην άθανάτης χεροίν καὶ κῦδος έχουσα. Und so wurde in der künstlerischen durchbildung Athena Nike, deren ursprünglich (Ulp. ad Demosth. c. Timocr. p. 738) geflügelte darstellungen auch nicht fehlen, besonders auf bronzen und spiegeln (Gerhard etr. spiegel II, 166. arch. anz. 1859 p. 81. Bullett. inst. arch. 1858 p. 186), sowie auf geschnittenen steinen (Creuzer deutsche schr. II, 3, p. 425 taf. IV, n. 13), nicht etwa zur Nike apteros, wie man meist gemeint hat, sondern zur Nikephoros, zu der die geflügelte Nike tragenden Parthenos des Phidias. Und an der stirnseite ihres heiligthums erscheinen die charakteristischen mythen der Athena Nike, ihre geburt aus Zens haupt im giebel und ihr gigantenkampf in den metopen. Der officielle name bleibt immer Athena Nike; so ward der tempelschatz der Athene im opisthodom eingetheilt in den der 'Αθηταία Πολιάς und den der 'Αθηναία Νίκη (so Böckh staatsh. I, p. 578; urkunde von ol. 92, 3 ebds. II, p. 5, von ol. 92, 1. 2 ebds. II, p. 68. z. 15; ver Euklid II, p. 162, z. 21, 22; p. 164. z. 16; p. 165. z. 31, n. 173 z. 2), wovon die in denselben urkunden vorkommende Nim verschieden ist; so wird in den verzeichnissen der gegeustände im Parthenon ein 'Αθηναίας Νίκης στέφανος χουσούς aufgeführt (Böckh staatsh. II. p. 161. 164 165 mit der erklärung II., p. 252); so bekommt urkundlich (Rangabé Antiq. Hellén. II, p. 814) an den jährlichen kleinen Panathenäen, noch viel mehr also an den grossen Panathenäen, diese Athena Nike das grosse opfer von kühen neben der Athena Polias an dem als grossen

beneichneteu altar, der also für beide benutzt ward und sich von dem speciellen altar der Athene Polias unterschied; die schönste kuh wird aber auserlesen und auf dem altar der Nike, also von jener getrennt geopfert; worunter hier der nikealtar bei dem tempel neben den propyläen zu verstehen ist. Dieser Athene Nike wurden endlich am zweiten boedromion die νικητήρια gefeiert, als feier ihres sieges über Poseidon (s belege in m. zusatz zu Hermanns gottesd. alterth. §. 6 note 1). Dieser sieg aber und das wagenanschirren des Erichthonios unter Athene's leitung bildet bekanntlich am Parthenon die giebeldarstellung im westen.

Von dieser Athenaia Nike, die mit Pallas und Parthenos identisch ist, ist aber verschieden die religiöse gestalt, welche als Νίπη απτερος oder ή απτερος καλουμένη (Paus. I, 22, 4; II, 30, 2; III, 15, 5; V, 26, 5) bezeichnet wird und deren zierlicher ionischer tempel auf dem  $\pi v \rho \gamma o \varsigma$  vor dem einen propyläenflügel sich befindet. Ihr interessantes goaror mit dem helm und dem granatapfel in der hand, von dem ein getreues nachbild als Nike in Elis neben einer statue der Athena aufgestellt ward (Heliodoros bei Harpocr. und Suidas Νίκη Ἀθηνᾶ; Paus. V, 26, 5), trug auch den namen Nixn Adnvā, nicht Adnvā Nixn. Nixn ist hier durchaus der hauptbegriff und zwar in ihrer friedlichen fruchtberkeit und ehesegen nach blutvergiessen gebenden bedeutung (Welcker gr. götterl. II, p. 296, note 82). In ihr ist entschieden eine vischung der Aphrodite Nike oder Nikephoros mit der gestalt der specifischen burggöttin der Akropolis Athene Nike, welche z. b. in Pergamum einen mit den propyläen verbundenen tempel hatte (Welcker II, p. 294 f.), auch sonst als eninveritie, nuluitie erscheint, anzuerkennen, wie ja in plastischer darstellung Nike zwischen Athene und Aphrodite schwankt. Auf diesen Aphroditencharakter weisen entschieden die beiden symbole hin, der abgelegte helm in der linken hand wie die granate in der rechten, dann die thatsache, dass Aegeus, der begründer des Aphroditedienstes in Attika, um kindersegen zu erlangen (Paus. I, 4, 6), gerade von dieser stätte aus, wo man das meer sieht, sich bei dem anblicke des schwarzen segels, das den untergang des sohbes zu melden schien, herabgestürzt haben soll (Paus. I, 22, 5); endlich dass dieser Nike ausdrücklich das schönste opferthier vorbehalten bleibt beim Athenefest. Wir können auf Theseus, den begründer der Panathenäen diese einführung eines cultus der siegreichen Aphrodite in den complex der Atheneculte der burg mit wahrscheinlichkeit zurückführen. Schon Creuzer hat mit recht (symbol. u. mythol. IV, p. 204 ff.; d. schrift. II, 2 p. 425) uf diese seite der Nike apteros hingewiesen, nur dass er die wesentliche verschiedenheit von der Athenaia Nike und den von der macht des Athenecultus auf diese Nike apteros ausgeübten ciuluss nicht erkannte. Dass bei den lexicographen mancherlei verwechselungen zwischen der Athenaia Nike und Nike apteros, mancherlei schwanken üher ihre darstellung eintreten musste, war sehr natürlich.

Wir kommen also zu einem ganz anderen resultate, als Bötticher; wir suchen in dem sogenannten Parthenon keinen cult der Athene Parthenos, aber wir erweisen in ihm durch opfer, altar und fest den cult der Athena Nike, der specifischen Ilaldag und Parthenos im volksmund. Wir werden im folgenden noch mehr beweise für einen altar zu brandopfern bei dem Parthenon finden, wir werden gegenüber Böttichers einfacher läugnung eines speiseopfertisches im innern uns nach seiner stelle noch genauer umsehen können. Den beweis, den Bötticher gegen jederlei cultus im Parthenon aus der asyllosigkeit desselben p. 510 entnimmt, können wir nach dem obigen von vornherein nicht zugeben; aber auch ihn selbst zugestanden, ist das einzige dagegen angeführte historische beispiel das des Kylon und seiner genossen, die zu dem ἄγαλμα (Herod. V, 70) oder ἔδος der göttin (Plut. Sol. 12), das auch wir für das vom himmel gefallene bild der Polias halten, als schutzflehende geflohen sind, daran den wollenfaden geknüpft haben, kein treffendes; Thukydides (I, 126), der sehr genau auf das ἄγος Κυλώτειον eingeht, berichtet von dem bilde nichts und dann, beweist diese zuflucht zu dem wunderbild der Polias etwa, dass es daneben kein anderes cultusbild auf der Akropolis gab? Und endlich, existirte ja nach Böttichers und vieler meinung der Parthenon noch gar nicht zu Kylons zeit, also konnte von einer zuflucht dahin keine rede sein. Auch wir behaupten nicht, dass vor Peisistratos zeit ein tempel der Athena. Nike bestand, wohl aber altar und opferdienst. Einen directen beweis aber, dass Peisistratos erst den hekatompedos gegründet, giebt es nicht.

Der p. 501 kurzhin erwähnte mangel jederlei priesterlicher person für die Parthenos führt uns auf ein schwieriges und verwickeltes gebiet, auf das verhältniss der an geschlechter geknüpften priesterthümer und der politischen religiösen behörden, hier zunächst der  $ir_{QOROIO}i$  sowie der drei ersten archonten, besonders des  $\beta a \sigma i \lambda \epsilon \dot{\nu} \varphi$ , was hier zu erörtern nicht der platz ist. Nur als vermuthung will ich daneben aussprechen, dass von den vier ausdrücklich erwähnten  $\dot{\alpha} \dot{\varphi} \dot{\varphi} \eta \varphi \dot{\varphi} \rho o \iota$  (Hermann gottesd. alterth. §. 61 note 10 und 13) zwei der Polias mit Pandrosos, die zwei anderen der Athena Nike dienten.

Wir kommen mit p. 502 auf einen hauptpunkt in der Bötticherschen deduction: er glaubt beweisen zu können, dass das chryselephantine bild der Parthenos von Phidias ganz in demselben verhältniss, wie jedes andere ungemünzte, der Athene zum besitz gegebene edle metall stand, dass man es also eben so ruhig und sicher gegen allen frevel getrost anders zum staatswohl verwaaden konnte, als überhaupt gelder der art. Der beweis soll theils in den geschichtlichen erzählungen von den schicksalen der Par-

thenos liegen, theils in ihrem allgemeinen charakter als bild von gold und elfenbein. Sehen wir uns die stellen näher an: Perikles weist in seiner zweiten rede bei Thukydides (II, 13) die Athener auf die materiellen hülfsmittel hin, die ihnen zusliessen, zuerst auf den géoog der bundesgenossen, dann auf den in der Akropolis befindlichen staatsschatz von 6000 talenten gemünzten silbers, weiter auf das ungemünzte gold und silber, welches in den von privaten und dem volk gestifteten άναθήματα, ferner in den heiligen geräthen für die pompen und agonen und in der medischen beute sich finde - dieses wird alles als auf der Akropolis befindlich vorausgesetzt, ferner noch auf allen werth habenden besitz (χρήματα), also geld und werthvolle geschenke und geräthe aller übrigen heiligthümer und nun fahrt er fort: καὶ ἢν πάνυ έξειργωνται πάντων καὶ αὐτῆς τῆς θεοῦ τοῖς περιπειμένοις χουσίοις: er wies nach, dass das ἄγαλμα 40 talente gewicht reinen goldes an sich halte und dass alles herabnehmbar sei; hätten sie sich dessen zu ihrer rettung bedient, so müsste man es genau ebensoviel wieder zurückerstatten. Was folgt darans ? Doch gewiss nicht. dass das αγαλμα der göttin, der sogepanten Parthenos mit den übrigen αναθήματα auf der Akropolis in eine linie gestellt sei; dann hätte es ja unter den in zweiter linie genannten ἀναθήματα des volkes gleich verstanden werden müssen; nein erst wird alles andere irgend in geldwerth umsetzbare, nicht allein von der Akropolis, aus allen athenischen beiligthümern aufgeführt und dann endlich im äussersten fall ἐπὶ σωτηρία, wenn es sich um die existenz handelt, dann weist Perikles die Athener hin auf die verwerthung - der göttin selbst, ihres bildes? Mit nichten, nein nur ihres sie umhängenden goldschmuckes; αὐτὴ ἡ θεός, sie selbst wird nicht alterirt, nur ihr goldgewand zeitweis geborgt. Bötticher verwechselt hier wie weiter das goldgewand, das ja doch ganz dieselbe stelle einnimmt, wie sonst die gewirkten gewänder, die man den alten holzbildern umlegte, mit dem bild selbst, mit der göttin selbst. Das zu vernichten, das zu versilbern, daran denkt Perikles nicht, es würde anch das holz und elfenbein materiell in zeiten der noth schwerlich einen werth gehabt haben. Diese stelle beweist uns gerade, wie heilig man die von Phidias gebildete Athene gehalten, wie sie für die Athene αὐτη ή θεός genannt werden kann; sie beweist uns schlagend, dass wir allerdings ein cultusbild vor uns baben, aber ein bild, welches wie es den höchsten künstlerischen werth hatte, so auch unter den athenischen cultusbildern allein an sich als zugabe einen bedeutenden materiellen werth trug. wa die andere erzählung von Lachares dem tyrannen bei Pausamins (1, 25, 6): er hat die goldenen schilde auf der Akropolis berabachmen lassen, er hat αὐτὸ τῆς ᾿Αθηνᾶς τὸ ἄγαλμα τὸν πεειαιρετόν αποδύσας κόσμον; Pausanias fügt hinzu: von allen tyramen, die man kenne, sei er wie gegen die menschen μάλιστα άνημερος, so ές τὸ θείον άφειδέστατος; wegen jenes frevels wird er von den Koroneern, in deren gebiet ein berühmtes heiligthum der Athene lag, getödtet, als er nach Böotien flüchtete. Also auch hier wird wieder der abnehmbare schmuck von dem äyalua selbst geschieden; auch hier gilt diese that, die das αγαλπα selbst nicht entfernte noch verstümmelte, aber beraubte, für den höchsten frevel eines tyrannen. Wäre das möglich, wenn das bild der göttin ein blosses ἀνάθημα unter vielen andern wäre? ledem wird der technische heiligste ausdruck für ein cultusbild, Foog, der die aedicula selbst auch mit bezeichnen kann (s. Bötticher tektonik b. 4 p. 125) ausdrücklich von der statue im Parthenon gebraucht und nicht etwa von einem späteren grammatiker, nein von Isokrates (π. ἀντιδόσ. §. 2: Φειδίαν τὸ τῆς Αθηνᾶς έδος έργασάμενον) und von Plutarch (v. Pericl. c. 13: είργάζενο --τῆς θεοῦ τὸ γρυσοῦν έδος). Die inschriftlichen urkunden nennen die Parthenos des Phidias τὸ ἄγαλμα τὸ χρυσοῦν (Böckh staatsh. II, p. 252) τὸ ἄγαλμα τὸ μέγα (a. a. o. p. 253) τὸ ἄγαλμα (a. a. o. p. 263. 296. 297), Dass aber αγαλμα als ein gegenstand religiöser verehrung von ἀνάθημα verschieden ist, ergiebt schlagend eine stelle bei Aristides (Panathen. p. 258), wo es von Athen heisst, dass es nach der schlacht bei Platää seine Akropolis schmückte in dankbarkeit gegen die götter: ώσι' είναι πάσαν αντ' αναθημάτων μᾶλλον δε άντ' άγάλματος. Dazu verweise ich auf die in Hermanns gottesd. alterth. p. 97. 98, 2. aufl. angeführten stellen, die ἄγαλμα in religiöser beziehung έδος, βυέτας, ξόανον gleich stellen.

Doch es ist ein allgemeinerer gesichtspunkt, der der chryselephantinen statue des Phidias die möglichkeit nimmt, als cultusbild angesehen zu werden; denn "ein cultusbild von gold und elfenbein, wenn es je vorkommt, gehört zu den seltensten ausnahmen späterer zeit und es war dann meist wohl als öffentliches schaubild für das wirkliche und verborgen gehaltene cultusbild aufgestellt." Diese behauptung ist ebenso unbegründet in sich, als mit einer reihe bistorischer beispiele im widerspruch. Wer mit der geschichte des stoffes der griechischen götterbilder sich beschäftigt hat, (vgl. den soeben erschienenen aufsatz von Schubart über die von den griechischen künstlern bearbeiteten stoffe nach Pansanias im Rh. Mus. N. F. XV, p. 84, 118), weiss, wie das älteste material für dieselben wesentlich holz und holz bestimmter gattung ist - Bötticher verdanken wir auch in dieser beziehung interessante, nur viel zu einseitig gefasste untersuchungen - seltener stein; wie wirkliche gewandung, fürbung, vergoldung das ihrige thaten, diese cultusbilder auszuschmücken, zu vermenschlichen; wie endlich das material des marmors wie des elfenbeins, das letztere unter einfluss assyrisch-semitischer kunst an die stelle einzelner körpertheile trat; wie ebenso die färbung und vergoldung in ein künstlerisches ausarbeiten von goldbelegung für die gewandtheile und anderen schmuck sich umgestaltete und so in zeiten des gesegneten reichthums, der begeisterten hingabe an einen reichen, glänzenden und doch ächt künstlerischen cultus aus dem Enapor ein herrliches chryselephantines d. h. auf holzkern von elfenbein zusammengesetztes, goldgeschmücktes werk zunächst für weibliche gottheiten ward. Niemand wird behaupten wollen, dass elfenbein wie gold in der anschauung des ganzen alterthums dem religiösen charakter eines werkes widersprechen, im gegentheil schien nichts den glanz und die lichtnatur olympischer gottheiten so unmittelhar zu vergegenwärtigen. Bötticher beruft sich auf eine stelle in den gesetzen des Platon, die götterbilder aus edlem metalle verbiete und gegen ihren cultus in Hellas beweisend sei, aber er führt sie nicht an; es kann dies nur Legg. VII, p. 801 B. sein: οὐκοῦν ἡμεῖς ἔμπροσθεν σμικρόν τῷ λύγο ἐπείσθημεν ώς ούτε αργυρούν δεί πλούτον ούτε γρυσούν έν πόλει ίδρυμένον οί. zei. Diese stelle weist wieder zurück auf V, p. 742: πρὸς τούτοις δ' έτι νόμος επεται πάσι τούτοις μηδ' έξειναι γρυσύν μηδέ άργυρον κεκτήσθαι μηδένα μηδενί ίδιώτη, woran sich-eine weitere exposition über den beschränkten gebrauch des goldes schliesst. Eine noch frühere erwähnung des verderbs, den gold- und silbergeld in fülle dem staate bringe, findet sich IV, p. 705 B. Von dem fertigen von götterstatuen ist also gar nicht die rede, sondern von besitz von geldschätzen in gold und silber; der in der ersten stelle gebrauchte ausdruck vom Plutos, er solle nicht er nolle idonuéror oixeir; ist eine treffende vom leser sofort verstandene anspielung auf die niederlegung des schatzes in der Akropolis im episthodom, wie dies Aristophanes (Plut. 1191) so treffend als ein idoi er Mañoror uns auf der bühne vorführt. Nur ein flüchtiges ansehen aus dem zusammenhang gerissener einzelner worte konnte bier ein so verwunderliches missverständniss herbeiführen. wie will der verfasser seine behauptung der fülle historischer zengnisse gegenüber aufrecht erhalten? Ich greife nur aus Pausanias einige beispiele heraus: da finden wir das ἄγαλμα der Athene Alea, das sammt der reliquie des eberzahns von Augustus nach Rom aus Tegea versetzt war, welches ganz aus elfenbein gebildet war und ein werk des Endoios, also spätestens ol. 70; es gehört in die reihe der dort aufgezählten ἔδη θεῶν (VIII, 46, 2). Da finden wir in Sikyon, nicht in Korinth wie Brunn (geschichte d. griech. künstler I, p. 76) sicher nur durch ein verseben angiebt, die chryselephantine thronende statue der Aphrodite in einem heiligthum, welches so hoch verehrt war, dass nur die γυνή νεωχόρος sich ihr nahen durfte, die anderen nur vom eingang aus die göttin schauen konnten (Paus. II, 10, 4); auch sie haben wir zwischen Ol. 70-80 zu setzen. Im alten hochberühmten bis auf Oxylos zeit zurückgehenden Heraion zu Olympia waren die thronende Hera mit dem stehenden Zeus daneben von gold und elfenbein, wenn auch  $\xi \rho \gamma \alpha \ \dot{\alpha} \pi \lambda \tilde{\alpha}$ ; dazu waren thronende und stebende götter aus demselben stoff seit Smilis gekommen (Paus. V,

17, 1). Die cultlosigkeit dieses ausdrücklich zu den θεῶν ἱερά von Pausanias (l. l. 20, 2) gezählten tempels behauptet Bötticher (zeitschr. f. bauw. 1853, p. 129 f. 272) freilich mit einem noch geringern schein von wahrscheinlichkeit als beim Parthenon und dem Zeustempel zu Olympia. Nun, und ist die Aphrodite Urania im tempel zu Elis von Phidias (Paus. VI, 25, 2), ist die Hera zu Argos von Polykleitos im hochheiligen Heraion, neben dem zwei ältere ἀγάλματα zurückgestellt waren (Paus. II, 17, 5), die nicht, wie Bötticher weiter unten §. 7, 1 jahrg. 1853 p. 135 ganz dem text zuwider behauptet, als eigentliche cultusbilder dienten, ist der Dionysos von Alkamenes in einem tempel des Dionysos, nach dessen namen dieser einfach von dem andern, der dem Dionysos Eleuthereus geweiht war, unterschieden wird (Paus. 1, 20, 2), ist die Athene des Kolotes im heiligthum der burg von Elis (Paus. VI, 26, 2), ist sein Asklepios bei Kyllene (Strabo VIII, p. 437: θαυμαστον ξόανον έλεφάντικον), ist der thronende koloss des Asklepios zu Epidaurus von Thrasymedes, der selbst Phidias zugeschrieben wird (Paus. II, 27, 2; dazu m. archäol. stud. p. 85, Brunn gesch. d. gr. künstler I, p. 246), von dessen entstehungszeit der verfasser so wenig eine ahnung hat, dass er ihn erst geschaffen denkt, nachdem das eigentliche bild mit der schlange schon vor Augustus (!) abgeführt sei (a. a. o. p. 136), obgleich von einer wegführung der statue des gottes nirgends berichtet wird (vgl. jetzt Preller röm. mythol. p. 607 f.), — sind diese werke nicht gegenstände der religiösen verehrung gewesen? Und von dem treuen nachbild des olympischen Zeus des Phidias, von dem goldenen Zeuskoloss in Antiochia erweist die erzählung bei Justin (XXXIX, 2, 5) über den versuch des Antiochos Zebinas sie gewaltsam wegnehmen zu lassen, dass dies als furchtbares sacrilegium angesehen und durch einen volksauflauf gehindert wurde.

Mit p. 503 kommen wir an die beweise, welche gegen die heiligkeit des Parthenon und über die genaue bestimmung der einzelnen theile des gebäudes aus den wichtigen uns erhaltenen urkunden über die verwaltung der schatzmeister und des schatzes der Athene Polias und Athene Nike im opisthodom und der dazu gehörigen- weihgeschenke und geräthe in den drei übrigen thejlen des Parthenon, dem Proneion, Hekatompedos und Parthenon mit denen auch eine zeitlang die schatzmeister der ebenfalls im opisthodom niedergelegten schätze der übrigen götter vereinigt waren und welche zugleich die verwaltung des bei der göttin deponirten staatsschatzes hatten, entnommen werden. Bötticher legt mit recht grosses gewicht auf diese urkunden, die uns durch Böckh so trefflich erläutert sind (staatsh. d. ath. l, p. 217-222. II, p. 3-78. Beil. I-VI, p. 143-318. Beil. X-XIV) und er giebt uns p. 513 ff. einen ausführlichen auszug aus Böckhs erläuterungen. Wohl aber müssen wir unsern widerspruch mit den schlüssen, die er daraus zieht, im einzelnen begründen und dabei

eine reihe von offenbaren unrichtigkeiten im erklären von textstellen nachweisen.

Bötticher behauptet, dass jene bestimmung bei der einsetzung eigener vauiai für die heiligen, den andern göttern von Attika gehörigen gelder, welche der staat in dem ersten jahrzehnt des peloponnesischen krieges in anspruch genommen hatte, und nun zurückzahlte Ol. 90, 2-3 und welche jetzt vereinigt im opisthothom des Parthenon niedergelegt wurden: συνανοιγόντων καὶ συγ**πλειόντων τ**ας θύρας τοῦ οπισθοδόμου καὶ συσσημαιτέσθων τοῖς τῶν της Αθηναίας ταμίαις (C. I. Gr. 76; Böckh staatsh. II, p. 54. beil. III, A, 6. 6) nicht bloss den opisthodom betreffe, sondern den ganzen Parthenon, also Pronaos und Cella, er behauptet p. 507, man ersehe daraus, wie die thüre des Pronaos, also überhaupt der eigentliche zugang zum tempel einer öffnung und schliessung für gewöhnlich nicht unterworfen war, weil er nämlich nur alle vier jahr geöffnet wurde, dass auch in Cella und Pronaos alles durch die von ihm angenommenen aber nirgends erwiesenen thüren, die vom opisthodom in die Cella führten, aus- und eingeschafft wurde. Es ist uns unbegreiflich, wie so etwas gefolgert werden kann; im gegentheil hat man einfach zu folgern, diese ταμίαι haben mit den ταμίαι des schatzes der Athene nur den opisthodom gemein, dieser ist ein für sich bestehender abgeschlossener raum nach der westfronte im Parthenon gewesen, sie haben daher an der verwahrung und versiegelung des opisthodom als thesaurus gleiches interesse wie die rautai der Athene, aber an keinem andern theile. Alle in dem Pronaos, Naos und Parthenon befindlichen kostbaren geräthe und weihgeschenke unterstehen der aufsicht allein der ταμίαι der Athenaia, deren übergabeurkunden wir ja darüber besitzen. Wenn nun um dieser willen der ganze Parthenon hätte verschlossen bleiben müssen, um nur alle vier jahre bei einer hestimmten gelegenheit geöffnet zu werden, so hätte kein reicherer tempel des alterthums regelmässig offen stehen können, so könnte noch heute keine katholische kirche mit der fülle ihrer geräthe und kostbarkeiten offen stehen. Es gab dafür im alterthum so gut wie heute küster und messner. Ob es gerade eine sicherheit ist, kostbare sammlungen vor dem publikum zu verschliessen, darüber haben neueste erfahrungen z. b. in Kurhessen hinreichend belehrt. Natürlich werden kleine, kostbare gegenstände im hehälter verschlossen, oder irgendwie sonst befestigt, angehängt gewesen sein. Gerade die natur dieser, sowie die zahl zurückgeschobener, zum theil zerbrochener dinge, welche im Parthenon s. str. aufgezählt werden, lässt es wahrscheinlich finden, worauf der sprachgebrauch bestimmt hinweist, den Parthenon in den obern für gewöhnlich wohl dem verkehr entzogenen gallerien zu suchen. Dort im Parthenon konnte daher auch in gewisser zeit ausser im opisthodom geld aufbewahrt werden, welches aber mit den ταplat der schätze der ührigen götter nichts zu thun hat (s. Böckb

staatsh. II, p. 68—70), sondern mit den ταμίαι der göttin, insofern sie auch verwalter des öffentlichen schatzes sind. Bekanntlich sind nach Ol. 94, 1 = 404, der einnahme Athens, die ταμίαι der gelder der anderen götter länger verschmolzen mit den ταμίαι der Athenaia in einer zeit, wo von diesen heiligen geldera und dem staatsschatz nicht viel die rede sein konnte, da begegnen uns auch im opisthodomos andere gegenstände in kisten (ἐν κιβωτίοις) aufbewahrt und zum besitz der Artemis Brauronia gehörig (Böckh a. a. o. II, p. 262, beil. XII, §. 46). Nachdem die trennung wieder eingetreten ist Ol. 98, 4 begegnen uns die ταμίαι τῶν ἄλλων θεῶν auch nur in bezug auf den opisthodomos; dass dieser im innern in brand gerieth, dafür sind sie mit den ταμίαι τῶν τῆς θεοῦ verantwortlich (Demosth. in Timocr. 136).

Was die in den übergabeurkunden verzeichneten heiligen gegenstände im Pronaos, Hckatompedos, Parthenon betrifft, so müssen mehrere für Böttichers theorie der gänzlichen cultlosigkeit des tempels, des gänzlichen verschlossenseins desselben sehr störend sein, die er auf sehr künstliche weise nun erklären muss und zwar zum theil im gegensatz zu seiner eigenen frühern richtigen ansicht (tektonik 4 bd. p. 51-61). Da begegnet uns im Proneion eine φιάλη χουση έξ ης αποραίνονται, ασταθμος (Böckh staatsh. II, p. 197, z. 4; p. 201, z. 3, 12; p. 205 z. 15; p. 206 z. 36; p. 207, z. 5; p. 208, z. 24; p. 209, z. 5; p. 215, z. 5); ferner im Hekatompedos ein απουραιτήριον αργυρούν ασταθμον, mit dem die κόρη χουση έπι στήλης ασταθμος, die unmittelbar vorausgeht, wohl in verbindung stand, d. h. dabei aufgestellt war (Bockh a. a. o. p. 180 z. 5; p. 181, z. 2. 8. 14; p. 183 z. 5; p. 184, z. 14; p. 185, z. 25. 37; p. 187, z. 6; p. 188, z. 21; p. 189, z. 36; p. 193, z. 2; p. 194, z. 15, 16; p. 289, z. 6). Jeder der einfach diese bezeichnungen auffasst, der zugleich an die örtlichkeit, wo die gegenstände aufgestellt sind, denkt, wird erklären: wir haben es hier mit den weihwassergefässen zu thun, die ihren festen, ständigen platz haben am eingang des Pronacs. dann des Hekatompedos, daher sie auch im verzeichniss gleich vorn stehen, das έξ ής απορραίτονται für die goldene phiale im Proneion bezeichnet den regelmässigen fortwährenden gebrauch für jeden eintretenden, während das andere entweder als älteres ausser regelmässigen gebrauch gekommen sein mochte, oder für bestimmte cultushandlungen nur im gebrauch war. Seit Ol. 92, 1 =  $4^{13}/_{12}$  verschwindet die goldene  $\varphi_i \alpha \lambda \eta$  und es bleibt das silberne απορραντήριον allein. Bötticher erklärt nun: es seien das weihwasserbecken, die man für irgend cultusverrichtungen von hier auswärtshin abholte und dann nach dem gebrauch wieder an die stelle brachte. Abgesehen von der künstlichkeit dieser ganzen auffassung ist jener eben besprochene zusatz dann ganz bedentungslos. Dazu kommt die nicht zufällige bezeichnung dieser beiden gefässe nebst jener goldenen jungfrau als aoradua unter

der fülle der nach dem gewicht bestimmten gegenstände. Noch ein ασταθμον begegnet uns im Proneion in der urkunde der Penteteris Ol. 91, 3 — 93, 1 eine κύλιξ άργυρα (Böckh a. a. o. II, p. 214, z. 16; p. 215 z. 32; p. 16, z. 49; p. 219, z. 14), welche aber dann wieder verschwindet. Aus Ol. 95, 3 finden wir noch im Hekatompedos ein goldenes ungewogenes untergestell (ὑπόστατον) und einen versilberten ungewogenen krater (Böckh a. a. o. II, p. 204); endlich aber ist der goldene kranz für das haupt der Nike, die auf der hand des Parthenosbildes steht, als ασταθμος im Hekatompedos aufgezählt (Böckh a. a. o. II, p. 252 -268). Was der grund des nichtwiegens sei, ist allerdings nicht recht klar; der von Bötticher früher angeführte, die beiden weihwasserbecken seien, weil auf dem boden befestigt nicht abgewogen, lässt sich für diese wohl hören, gilt aber nicht für die zwei andern gegenstände. Man könnte wohl daran denken, dass die gegenstände, welche regelmässig für die eintretenden beter und den die libation bringenden dienten, also zum cultus im tempel als weihwasserbecken, mischbecher mit gestell und schale, ungewogen waren, wie eben jener unmittelbar zum cultusbild gehörige kranz; doch will ich auf diese möglichkeit kein grosses gewicht legen.

Wenn ferner unter den geräthen des Proneion ein silberner leuchter (λύχνος ἀργυροῦς) regelmässig erscheint, wenn unter desen des Hekatompedos ein weihrauchgefäss von silber (θυμιατήριον ἀργυροῦν) seit Ol. 90, 1 eben so regelmässig sich findet, so liegt es doch am nächsten beide geräthe zum cultus an ort und stelle

sich angewendet zu denken.

Treten wir nun in das für uns nicht nur alle vier jahre geöffnete Proneion des tempels ein, so erblicken wir nach Bötticher p. 507 "als ein treffliches abschreckungsmittel gegen etwaige diebesgelüste" am oberen theile der wand über den repositorien die darstellung des aornischen berges gemalt". Der verfasser entnimmt dies aus einer stelle im Philostratos (Vit. Apoll. Tyan. II, 10. p. 27 ed. Kayser.), welche von der "Λοριος πέτρα in Medien bei Nysa handelt und den namen behandelt: Αρργος δε ονομάζοιτο ούκ έπειδη στάδια πεντεκαίδεκα άνέστηκε, πέτονται γάρ καὶ ύπερ τούτο οἱ ἱεροὶ ὄρνιθες, ἀλλ' ἐν κορυφη της πέτρας ἡηγμα εἰναί φασε τους υπερπετομένους των ορνίθων επίσπαμενον, ως Αθήνησί τε ίδει» έστιν έν προδόμφ (προδρόμφ codd.) του Παρθενώνος καί πολλαγού της Φρυγών και Λυδών γης, ύφ' ού την πέτραν "Αορνον κεκλησθαί τε καὶ είναι. Πρόδομος und πρόδρομος werden werhaupt in der handschriftlichen überlieferung wechselnd gefunden; man tilgt jetzt das letztere meist ganz (z. b. Steph. Thes. L. gr. ed. Paris. s. v. πρόδομος, προδρομίς, περιδρομίς), ob mit recht ist sehr die frage, da schon Aeschylos bei Aristides (Min. 30) den madruck braucht: ὧ τῶν βασιλείων πρόδρομος μελάθρων und zwar von Athene als Pronaia. Die bedeutung ist aber nicht die engere von

Pronaos, sondern es bezeichnet auch den freien vorplats vor dem tempel (Hesvch. s. v. πρόδομος, Suidas s. v., besonders Zonaras Lex p. 1578). Von einem bilde im Pronaos des Parthenon steht hier kein wort. wohl aber davon, dass wie über den gipfel des Aornosfelsen keine vögel fliegen, sondern durch eine spalte im gipfel und wie dies andere stellen ergeben, durch daraus hervorströmende verzehrende gase angezogen und am fortfliegen gehindert werden, eine dem ähnliche erscheinung auf dem vorplatz vor dem Parthenon zu sehen sei, also dass vögel über einen gewissen punkt nicht hinübersliegen, sondern ihn scheuen und häusig sei diese erscheinung besonders in Phrygien und Lydien. Die letzte angabe bezieht sich auf die von Strabo näher geschilderten Charoneia daselbst (Strabo XII, 8; vgl. besonders noch Eust. ad Dionys. Perieg. v. 1143). Die eigenthümliche erscheinung auf der Akropolis wird uns noch genauer geschildert von Lucretius (VI, 747 ff. ed. Lachmann.) in dem ausführlichen abschnitt über die Averna loca lacusque:

Est et Athenaeis in moenibus, arcis in ipso
Vertice, Palladis ad templum Tritonidos almae,
Quo nunquam pennis appellunt corpora raucae
Cornices, non cum fumant altaria donis:
Usque adeo fugitant non iras Palladis acreis
Pervigili causa, Graium ut cecinere poëtae,
Sed natura loci vi ibus (vulg. hoc opus) officit ipsa suapte (vulg. sua vi).

Hieraus geht mit bestimmtheit hervor, dass auf dem höchsten punkte der Akropolis und dies ist gerade der südöstliche theil der oberfläche, worauf der Parthenon sich befindet und zwar unmittelbar an und bei dem Athenetempel, unter dem hier der Parthenon auch nach der bezeichnung Tritonis zu verstehen ist, jene von den krähen gescheute stelle sich befand; sie wagen sich auch nicht heran, selbst wenn von brandopfer der hochaltar dampft. Griechische dichter müssen hierbei auf einen mythos hinweisen. nach dem die krähe durch ihre wachsamkeit und geschwätzigkeit sich den zorn der Athene zuzog, indem sie die untreue der Aglauros, das kästchen mit Erichthonios zu öffnen, ihr meldete (Ovid. Metam. II, 547-565; Hygin. fab. 166). Auf eine andere versündigung der κορώνη, die sich selbst vogel der Athene nennt, an dieser Aphrodite zu liebe weist Nonnos hin (Dionys. III, v. 199 ff.). Lucrez weist die mythische deutung ab und sieht in der natur dieser stelle eine krähen abwehrende ursache. Für uns ist es nicht unwichtig, dass ausdrücklich die brandopfer auf den altären vor dem Parthenon dabei bezeugt werden. Auch für den grossen altar des Zeusheiligthums zu Olympia wird von einer ähnlichen scheu der sonst so raubsüchtigen ixtites vor dem dort geopferten fleisch berichtet (Paus. V, 14. 1).

Ueber die unterscheidung des posticum (τὰ ικισθεν) von dem

opisthodom werden von dem verfasser gegen Ussing p. 508 f. richtige bemerkungen gemacht, dagegen wird derselbe heute wohl schwerlich noch der meinung sein, dass der opisthodom zweistöckig war und dass er von oben eine öffnung gehabt habe p. 529, nachdem dort die spuren der vier die decke tragenden ionischen säulen durch Penrose genau aufgefunden und ausgemessen sind; auch war ja die steindecke bis 1687 noch erhalten. Damit fällt auch die behauptung weg, dass der brand im opisthodom nur bei einer lampenerleuchtung nach sonnenuntergang möglich gewesen wäre. Ich glaube vielmehr, dass die die grösste genauigkeit erfordernden geschäfte beim geld ab- und zuzählen daselbst immer bei künstlicher heleuchtung gemacht wurden.

Bei den weitgehenden vermuthungen des verfassers über das niederlegen von privatgeldern, urkunden aller art in dem opisthodom; wovon wir gar keine beweise besitzen, glaubt der verfasser aus einer stelle des Herakleides Pontikos bei Athenäos (XI, p. 637 b) eine bestimmte beschränkung solchen rechtes der deposition auf landeskinder folgern zu können. Die stelle ist in ihrem eingange merkwürdig genug wegen des berichtes von einer weimaligen anwesenheit des persischen kriegsheeres vor Eretria; es heisst, der persische feldherr liess dort sein geld in einem zimmer eines landhauses, worin er gewohnt, zurück, das einem Dionnestos gehörte; dieser bekam dadurch den schatz und seine angehörigen deponirten den schatz, als die Perser zum zweitenmale kamen, bei Hipponikos in Athen; die Eretrier gehen zu grunde und Hipponikos behält den schatz. Da heisst es nun vom sohne dieses Hipponikos: ήτησεν 'Αθηναίους ποτέ έν 'Ακροπόλει τόπος, <sup>ιν'</sup> οίχοδομήσηται τοῖς χρήμασιν ὅπου κείσεται, λέγων ώς οὐχ ἀσφαλες ὂν εν ίδιωτικῆ οἰκία πολλά χρήματα είναι καὶ ἔδοσαν Adyraios. Wie übersetzt nun Bötticher diesen satz: "als dieser das geld auf der Akropolis niederlegen wollte, erlaubten ihm dies zwar die Athener, jedoch nur unter der bedingung, dass er dafür ein eigenes haus bauen sollte"! Von all dem steht in dem text cher das gegentheil. Und daraus wird also ein wichtiger schluss für den opisthodom des Parthenon gezogen, der dabei gar nicht in frage kam.

Der opisthodom des festtempels in Olympia soll von dem des Parthenon nach dem verfasser (ztschr. für bauw. 1853, p. 35—44) in seiner baulichen anlage durchaus verschieden gewesen sein, wie derselbe überhaupt bestrebt ist, zwischen dem Parthenon und diesem bau, zwischen der Parthenos und dem chryselephantinen koloss des Zeus bei der gleichheit ihrer cultlosigkeit gegensätze berauszufinden. Der opisthodom zu Olympia war nach Bötticher kein geschlossenes οἴκημα, nur eine προστάς oder παραστάς, also ein posticum. Der beweis gründet sich auf die drei stellen im Lucian (Aet. 1; de Peregr. morte 32; Fugit. 7), vor allem die aus des Peregrinos ende. Bekanntlich diente der opisthodomos als

lokal für die epideiktischen vorträge der sophisten und philosophen an den Olympien und von Herodot wird schon berichtet, dass er παρελθών ές τον οπισθόδομον ου θεατήν άλλ' άγωνιστήν παρείγεν έαυτὸν Όλυμπίων, ihm seien Hippias, Prodikos, Anaximenes u. a. darin gefolgt. Ob dies nun bereits von Herodot geschehen sei, ob der opisthodom nicht ursprünglich in Olympia so gut wie in Athen als thesauros gedient hat und man erst später, nachdem die isρά und die δημόσια γρήματα daraus verschwunden waren, besonders seit der Anolympias 104, 1, und dem kampfe swischen Arkadern und Eleern (Xenoph. Hell. VII, 4, §. 33), es als leerstehender raum diesen prunkreden und philosophischen disputationen überliess, diese frage wollen wir hier gar nicht aufwerfen, obgleich ihre bejahung schon die bauliche natur des opisthodom bestimmen würde. Es ist sicher, in späterer zeit diente der opisthodom jenen reden und disputationen. Die philosophie hat sich bei Lucian gefürchtet (Fugit. 7) nach Olympia zu gehen. wegen der masse der bellenden und den opisthodom mit geschrei Nun ist es schon eigenthümlich, wenn erfüllenden Cyniker. der opisthodom, eine nur durch anten an der hinterwand begränzte offene halle war, ihn als ein specifisch für diese reden bestimmtes, von diesen reden angefülltes lokal zu betrachten. Doch Bötticher sagt in bezug auf die schilderung im Peregrinus Preteus, "dass der opisthodomos von einer lärmenden meuge angefüllt war, welche sich, wie aus der darstellung klar hervorgebe, hier versammelt hatte, um das schauspiel der selbswerbrennung unweit des tempels mit anzusehen; so wird es deutlich, wie dieser raum nur die form einer geöffneten balle haben konnte, welche den freien überblick auf den platz hinter dem tempel gewährte und in der eine menge platz finden konnte". Sehen wir uns die worte des Lucian selbst an (de morte Peregr. 31 ff.). Der erzählende kommt nach Olympia, als bereits die athleten nach vollendung der hauptagonen kämpfen; der opisthodom ist voll von leuten, die den Proteus, dessen entschluss in diesen Olympien sich zu verbrennen bekannt war, desshalb beloben und anklagen; da erscheint endlich Proteus am schlusse der agonen nach dem wettkampf der keryken und hält im opisthodom eine rede über sein nahes ende, seinen λόγος ἐπιτάφιος. Gegen sein erwarten wird er zur ausführung seines vorhabens aufgefordert und kündigt dies nun für die nächste nacht an. Es ergiebt sich klar, die leute denken gar nicht daran, vom opisthodomos der verbrennung zusasehen, weder ort noch zeit ist genau festgestellt, der opisthodom ist nur platz für die philosophischen streit - und prunkreden. Und nun hören wir weiter, die pyra ist zwanzig stadien, eine halbe deutsche meile von Olympia entfernt, östlich auf dem hügel Harpina, dorthin wandert man in der tiefen nacht, um das schauspiel der verbrennung zu geniessen. Also hat der opisthodom mit der pyra des Proteus nicht das mindeste zu thun. Es wäre ja auch

rein undenkbar, dass man innerhalb des so hoch und rein von aller verunreinigung besonders durch den tod gehaltenen heiligthumes, im tempel selbst diese verbrennung zugelassen hätte.

Somit zerfällt Böttichers deduktion über die verschiedenheit der construktion des opisthodom in Olympia von der desselben in Athen in sich gänzlich. Im gegentheil wir haben auch hier an einen wesentlich ringsum abgeschlossenen hinterraum zu denken. Und Pausanias (VI, 10, 2) stellt mit dürren worten die metopen vse vov vaov van sich gegenüber; von letztern könnte sicht gesprochen werden, wenn der opisthodom ein offener raum wäre.

Mit p. 37 beginnt der verfasser die besprechung des Hekatompedos oder der Cella nach form und inhalt, die dann p. 137-144 fortgesetzt wird und p. 270-290 schliesst. Es handelt sich hiebei um den untern hauptraum, die portikus, die bedeutung von Hekatompedos und Parthenon, die gränzen des letztern, die lage des opaion, um den platz des bildes und seine nächste umgebung, um die obern portiken, um die gewöhnliche erscheinung des götterbildes und um den besondern zweck der Cella bei der festfeier der agonen, wobei die sitze der preisrichter und aufstellung des tisches mit den preisgegenständen eine besondere bedeutung erhalten. Wir gehen hier nur auf die hauptpunkte, besonders auf die, welche von der gesammtanschauung Böttichers bedingt sind, ein, erkennen dabei sehr gern seine wahrheitsliebe, wie das streben an, ganz technisch anschaulich die einzelnen räumlichkeiten sich zu restauriren. Ob die treppen zu den obern säulengängen neben dem eingang oder ob sie an der westwand zu beiden seiten des gottesbildes angelegt waren, lässt sich jetzt schwerlich fest entscheiden, auch Bötticher verzichtet genau anzugeben, über welchem theile des mittelraumes das  $\partial \pi \alpha i \sigma_r$  lag. er gesteht offen zu, dass von den schranken, die man quer durch den Hekatompedos zieht, um' den Parthenon davon zu trennen, keine spur auf dem fussboden sich erhalten habe. Was den namen Hekatompedos betrifft, so muss es Bötticher sehr daran liegen nachzuweisen, dass diese bezeichnung nicht blos culttempeln, auch andern baulichkeiten zukomme. Der tempel zu Delphi wird bekanntlich so genannt, der ein von Bötticher anerkannter culttempel war; wir werden auf das "mächtige haus" hingewiesen, welches die Spartaner in dem zerstörten Platää der Hera weihten, aber niemand wird daran zweifeln, dass in Thucyd. III, 68 die worte: remr inarounedor λίθινον φχοδόμησαι αυτή im bereiche des Heraion of die erbauung eines dem culte geweihten prachttempels gehe.

Nach Böttichers grundanschauung ist die trennung eines Parthenon, als eines sacrarium vom übrigen raume gänzlich grundles, da ja von einem heiligen bilde und einem cult darin und getet und opfer nicht die rede sein kann. Trotzdem macht er die scheidung und sucht sie zu rechtfertigen aus dem alle vier jahr stattfindenden, von ihm in den Parthenon verlegten gebrauch bei der siegeskranzverleihung. Für uns ist der Parthenon s. str. die obern hallen, das  $\tilde{\alpha}\gamma\alpha\lambda\mu\alpha$  ist im bereiche des Hekatompedos und in diesem, nicht im Parthenon, findet sich bekanntlich der goldene kranz im inventar aufgezeichnet  $\hat{\sigma}r$   $\hat{\eta}$  Ninq  $\hat{\epsilon}\chi si$   $\hat{\epsilon}n\hat{\epsilon}$   $\hat{\epsilon}r\hat{\epsilon}$   $\hat{\epsilon}r\hat{\epsilon}$ 

Woher Bötticher weiss, dass im Hekatompedos die ausrichtungsgegenstände nicht allein für die pompen der Athene, sondern auch für die theorien nach Delos, Olympia, Delphi sich befanden (p. 135), ist mir gänzlich unbekannt. Wir wissen, dass diese theorien mit sehr bestimmten heiligthümern in Athen im engsten zusammenhang stehen, von ihnen ausgehen, so die Delia mit dem Delphinion, die delphische mit dem Pythion, die olympische aller wahrscheinlichkeit nach mit dem Olympieion. Da werden sich auch die πομπεία dazu befunden haben. Und gab es nicht ein eigenes gebäude für πομπεία in der stadt, das πομπείον nahe der stoa des Zeus Eleutherios, das οἰκοδόμημα ἐς παφασκευήν τῶν πομπῶν ας πέμπουσι τὰς μὲν ἀνὰ πῶν ἔτος, τὰς δὲ καὶ χρόνον διαλείποντες (Demosth. in Phorm. p. 918, 26; Diog. Laert. II, 43; VI, 21; Hesych. s. v.; Paus. I, 2. 4)?

Das ἄγαλμα der Parthenos denkt sich der verfasser einen grossen theil des jahres abgerüstet stehen; die Nike sei überhaupt nur an den grossen Panathenäen auf die hand gesetzt worden. wofür er aber keinen beweis gibt, wir wissen nur, dass der kranz von ihrem haupte im inventar für sich aufgezählt wird. Für die jährliche stückweise übergabe des ἄγαλμα an die neuen ταμίαι haben wir noch keine urkunden und ich glaube, es gab auch keine specialisirte mit gewichtangabe, da dieses ayahua eben kein blosses ἀνάθημα war, wie die stückweis übergebene goldene Nike (Böckh staatsh. II, p. 243-47), sondern ein heiliger gegenstand der verehrung, dessen goldgewand als abnehmbarer schmuck allerdings gewogen werden konnte. Aus der art, wie Thukydides (II, 13) den Perikles das gewicht des goldes daran angeben lässt im gegensatz zu den übrigen gewichtsansätzen scheint mir hervorzugehen, dass eben diese gewichtangahe keine bekannte regelmässig jährlich erfolgende war, sondern nur wie hier, so sonst in ausserordentlichen fällen erfolgte. Ist es zur reparatur nöthig. die goldbekleidung des bildes einem künstler zu überliefern, dann wird diese ihm auch zugewogen (urkunde bei Böckh staatsh. II. p. 228 ff.). Und davon ganz abgesehen ist es doch ein eigenthümlicher gedanke, das herrlichste werk des Phidias sich nur alle vier jahre einmal wie eine reliquie etwa dem publicum sichtbar zu denken, die übrige zeit nicht allein unschaubar weil verschlossen, sondern auch weil gleichsam abgetakelt.

Was die nächste umgebung des Parthenonbildes betrifft, die art der aufstellung, so glaubt der verfasser bei demselben einen

gegensatz zu der aufstellung und umgebung des Zeusbildes in Olympia hervorheben zu müssen; die Parthenos sei wesentlich nur für die vorderseite und für den anblick aus der ferne berechnet, daher habe sie zwischen zwei tiefen parastadenwänden gestanden, dagegen habe das Zeusbild zu einer betrachtung in der nähe eingeladen und dazu seine niedrigen portiken zu beiden seiten und zwar drei über einander von 10-12 fuss höhe anzunehmen, die vom hauptraume durch eine kurze parastadenwand geschieden waren, in welcher der vorhang auf und niedergelassen wurde. ner gegensatz ist ein unrichtiger. Abgesehen von der darstellung auf dem bathron der geburt der Pandora, die Bötticher allein erwähnt und die Pandora dabei als dämon aller leiden und widerwärtigkeiten des lebens auffasst, die nur durch kampf und mannhaftes ringen in gymnischen und musischen wettkämpfen von den menschen überwunden werden können, während Pandora in ganz anderer mythologischer beziehung zu Athene in Attika steht, waren bekanntlich die sohlen der fussbekleidung, die innere und äussere seite des schildes mit reliefs geschmückt. Sollten alle diese darstellungen für immer den augen der beschauer entzogen sein? Was aber die einrichtung im Zeustempel betrifft. so ist gewiss an jene im verhältniss zum koloss und zu den säulenreihen des hauptraumes kleinlichen, niedrigen portiken nicht zu denken; es widerspricht dies durchaus den worten des Pausanias (V, 10, 3): στοαί τε ένδον ύπερφαι καὶ προόδος δι' αὐτῶν ἐπὶ τὸ ἄγαλμά ἐστι, woraus klar hervorgeht, dass auf den obern, durch den ganzen tempelraum sich hinziehenden stoen man sich dem bilde näherte. Die schranken (ἐρύματα τοίχων) bringt der verfasser aber fälschlich mit seinen portiken in verbindung, während die beschreibung bei Pausanias klar erweist, dass sie zwischen den füssen des thrones sich befanden (V, 11, 2).

Wir erfahren nun erst auf p. 273-277 Böttichers gründe für die cultiosigkeit des Zeustempels zu Olympia. Sie beruhen wesentlich auf der zeit und den zur erbauung verwendeten geldern, auf dem mangel eines speiseopferaltares im innern und der beziehungslosigkeit zum grossen altar des olympischen Zeus, auf den gegenständen, endlich auf den darstellungen im ostgiebel. Der tempelbau des Libon und auch das chryselephantine werk des Phidias ist bekanntlich von der grossen von den Eleern bei gänzlicher besiegung der Pisaten und andern periöken um ol. 60 gemachten beute bestritten worden. Ob vor diesem tempel bereits ein anderer tempel bestand, darüber wissen wir nichts näheres, deleich es mehr als wahrscheinlich ist (vergl. Curtius Pelop. II, P. 54), dagegen wissen wir, dass das ganze ίερον des Zeus mit altar und opferdienst, vor allem der orakelstätte daselbst uralt ut und dass der tempel der Hera als ein in die zeit des Oxylos binaufreichender betrachtet wurde, der also schon seiner erbauregreit nach unmöglich als bloser agonaltempel und donarium nur betrachtet werden kann und im innern neben dem xoanon der Hera ein gleich altes des Zeus stehen hatte, so wie reliquien der Hippodameia, der der Hera entsprechenden heroine. Wir wissen, dass das Pelopion an der nördlichen seite des Zeustempels und zwar als Heroon parallel der westhälfte des Zeustempels, als ein unbedeckter vom θριγκός umschlossener raum sich befand, also zu der Zeusstätte in alter heiliger beziehung stand; wie die lage des Hippodamium zu dem Heraion war, steht bis jetzt nicht fest, da die lage des letzteren noch nicht nachgewiesen ist. Der grosse brandopferaltar des Zeus Olympios lag vor dem Pelopion und Heräen, von beiden gleich weit entfernt; ob er dabei nicht vor dem Zeustempel gestanden hat, darüber haben wir keine andeutung. Warum von beutegeldern kein cultustempel gebaut werden kann, besouders in einem uralten, hochgehaltenen heiligthum auf geheiligter stätte, wie Bötticher hier voraussetzt, begreifen wir nicht; es widerspricht seiner ausdrücklichen frühern annahme von votivtempeln gänzlich, sowie einer fülle historischer beispiele. das gänzliche fehlen aller cultusfeier im tempel selbst betrifft, se kann der verfasser die stelle bei Pausanias (V, 14, 5), dass die Eleer zuerst Hestia und Zeus Olympios opfern έπὶ τῶν βωμῶν τῶν ἐντὸς τοῦ καοῦ, nicht ignoriren, aber seine vermuthung, hier sei iepov für vaov zu lesen, ist ganz unpassend, da es sich überhaupt nur um altare έρτὸς τοῦ ἱεροῦ handelt - Curtius (Pelop. II, p. 60) erkennt diesen Zeusaltar vollständig an -, eher wäre dann an έντὸς τοῦ πρυτανείου zu denken. Und hat im tempel gar kein cultus, kein opfer stattgefunden, wozu dann jene bestimmung, dass wer von dem fleische der dem Pelops geopferten thiere genossen hat, nicht kann έσελθείν παρά τον Δία (Paus. V, 15, 2)? Das hat doch nur darin seine bedeutung, dass, wer an dem heroenopfer, welches ein chtbonisches ist, antheil genommen, nicht sofort betend und opfernd dem Olympier nahen darf. Dann, ist das heilige, durch erz abgegränzte blitzmal des Zeus im tempel kein zeugniss für die heiligkeit des raumes selbst? Und nun die άναθήματα im pronaos und im innern des tempels! Mit grösster willkür wird p. 274 gegen das zeugniss des Pausanias die gruppe des Iphitos und der Ekecheiria in das innere, nicht den pronaos gesetzt (vergl. dagegen Curtius Peloponn. II, p. 59). Warum die statuen des Hadrian und Trajanus, weihgeschenke, jene der Achäer, diese aller Hellenen, warum die kostbaren bilder des Augustus und des königs Nikomedes, warum die vier kränze, weihgeschenke des Nero nicht in einem cultustempel aufgestellt werden durften, dazu finden wir gar keine begründung, um so mehr als es sich um göttlich verehrte kaiser, um einen als xτίστης verehrten könig handelt, dessen namen die gegründete stadt trug. Endlich sollen die bildwerke aus Phidias schule im giebeldreieck und auf den ecken des giebels zeugniss ablegen gegen den cultusgebrauch und für die alleinige bestimmung su.

cinem festakte. Nun in diesem tempel ward Zeus mit Nike, als wahrer Nikephoros, als den Kronos besiegender Zeus Olympios verehrt, der, wie er selbst den sieg an sich gefesselt, so sieg verleiht seinem heroischen ebenbild gegenüber Oinomaos. So steht auf der spitze des giebels die vergoldete Nike, so inmitten des giebels das Διὸς ἄγαλμα, an dem rechts und links Oinomaos und Pelops sich anreihen im begriff die  $\tilde{l}n\pi\omega\nu$   $\tilde{a}\mu\iota\lambda\alpha$  zu beginnen. Also bilden die im innern verehrten mächte auch den mittelpunkt der giebeldarstellung und dass der heroenmythus hier in dem giebel beraustritt, kann uns ebensowenig befremden wie am Athenatempel zu Aegina oder am tempel der Athene Alea zu Tegea.

Und was den Zeuskoloss des Phidias betrifft, so darf ich an unsere obigen beweise für den religiösen charakter der Parthenos und so vieler chryselephantinen werke überhaupt erinnern und gerade für den Zeus ist die durch den blitzstrahl des gottes selbst bezeugte ίδουσις des bildes eben so sicher, als alle auf ihn sich beziehenden schilderungen — ich verweise vor allem auf die in Dio Chrysostomus Ὁλυμπικός — gerade in ihm nicht sowohl die schönheit und kostbarkeit, als die göttlichkeit, das θεοφιλές einer wahrhaft μακαφία είκών hervorheben. Und könnten die worte des Plinius (XVI, 4, 5): sub ipso love, wo der kranz zu Olympia ausgetheilt werde, auf den Zeuskoloss des Phidias bezogen werden, worauf Bötticher soviel weiter baut, wenn dieser Zeus auf anathem, wie jedes andere, nicht das έδος des gottes selbst gewesen wäre?

Jedoch wozu dienten endlich nach Böttichers grundansicht diese herrlichen, grossen, mit ὑπερῷα auf säulenhallen ausgestatteten, im alterthum auch nur fälschlich als Cella, als Naos bezeichneten räume des Parthenon und des Olympieion, wozu dienten diese von heiligkeit keine spur an sich tragenden, mit dem calte in keinem zusammenhang stehenden schaubilder und weihgeschenke darin? All diese herrlichkeit war doch nicht nöthig für ein blosses donarium und aerarium, für ein pompeion, das das ganze jahr über verschlessen war. Wir empfangen die antwort: nun sie diente dazu, um einen feierlichen, aber nicht religiösen act am schlusse des nur politischen festes der Panatheväen, wie der Olympien vorzunehmen: nämlich die bekränzung der sieger unter dem kranzhaltenden, für diesen zweck erst aufgesetzten bilde der Nike auf dem arme des grossen götterkolosses, das reine staffage war, in gegenwart der agonotheten, obersten beamten (in Athen der archonten und nomophylaken), in gegenwart einer grossen versammlung, zunächst der sogenannten eugeneten, in gegenwart der frauen auf der einen emporbühne, der in sirenenwaken wahrscheinlich gekleideten sänger auf der andern. Und jener, urch pflaster, nicht platten ausgezeichnete viereckige raum (12 ins breit, 22 f. lang) im naos des Parthenon ist nicht etwa stitte eines altares, sondern das bema, eingenommen von einem

kampfrichter, den herolden und dem tische mit kränzen und mit palmzweig; vor das bema tritt der sieger und wird bekränzt. Fragen wir, worauf stützt sich diese bis ins einzelne durchgeführte schilderung eines solchen schlussactes, so sind die angeführten zeugnisse sehr spärlich und zugleich sehr allgemeiner art. Wir hören aus Plinius (XVI, 4, 5), dass die illa Graecorum summa (corona) sub ipso Jove datur; aus Ampelius (Lib. mem. c. 8), dass es der tempel des Jupiter sei, ubi athletae initiantu. Beide stellen sind ohne andere beweise nicht genügend; jene lässt eine andere deutung zu, dass die bekränzung in Olympia sub divo geschah, diese kann überhaupt nur eine feierliche handlung, eine einweihung und theilnahme an sacra bezeichnen, wie wir ja ausdrücklich von den opfern und eidschwüren der auftretenden athleten am altare des Zeus Horkios unterrichtet sind und wie wir auch entschieden annehmen müssen, dass nach der siegesverkündigung dem Zeus Olympios von den hieroniken opfer gebracht sind (Paus. V, 24, 9). Die stelle bei Pindar (Ol. III, 10 ff.) erweist nur, dass der mit den augen untrügliche Hellanodike, der ätolische mann nach den gesetzen des Herakles hoch, also von oben herab auf die haare des siegers den bläulichen schmuck des ölkranzes drückt; wo dies geschehen, ob auf dem kampfplatze selbst, ob, wie sonst, im theater, ob im tempel selbst, wird nicht gesagt. Dieselbe stelle erweist ebensowenig, dass die θεύμοροι ὖμvot bei der kranzverleihung selbst erklangen, noch weniger erweist dies für die gleiche angenommene feierlichkeit im delphischen tempel das Pindarische, auf den uralten, ehernen, von Hephaistos gefertigten tempel des Apollo bezügliche fragment 70%σειαι δ' έξ ύπερώου αείδον Κηληδόνες, was überhaupt nur auf den gesang der mit Apollo dort verehrten, im fest anwesend gedachten Musen sich beziehen wird; an den schlussact des ozagaνίτης ἀγών kann dabei gar nicht gedacht sein, denn dieser wird in Delphi erst 586 v. Chr. eingerichtet. Interessant, aber zu keinem festen resultat für die localität der bekränzung führend sind zwei stellen des Pausanias (V, 12, 3; V, 20, 1). Nach der einen befindet sich im pronaos des Zeustempels der zoinoug iniχαλκος έφ' οδ πρίν η την τράπεζαν ποιηθήναι προετίθεντο τοῖς νικώσιν οἱ στέφανοι: also das öffentliche auslegen der kränze für die sieger fand darauf statt, es geschieht dies aber nicht mehr, seitdem dafür eine τράπεζα gefertigt ist. Diese τράπεζα erwartet man nun im innern des tempels zu finden, doch da ist sie nicht, sondern im alten tempel der Hera und zwar in gold und elfenbein, von der meisterhand des Kolotes, des schülers und genossen des Phidias mit reliefdarstellungen. Der ausdruck des Pausanias: έφ' ής προτίθενται τοίς νικώσιν οἱ στέφανοι zeigt, dass in seiner zeit diese πρόθεσις auf diesem tische stattfand. Wo dies geschah, ist nicht ausdrücklich gesagt, aber am natürlichsten ist es doch wohl, dass der tisch an seiner stelle blieb

und nicht erst in einen andern tempel gebracht wurde. Es fragt sich nur, was ist unter der nęódsoug zu verstehen, ein ausstellen der siegeskränze während der agonen oder ein ausstellen bei und unmittelbar vor dem bekränzen? Also wir sehen, lauter offene fragen, kein einziges festes zeugniss über einen solchen schlussact der agonen im tempel des Zeus Olympios. Und selbst zugegeben, was wir gern zugeben, unter dem bilde des olympischen Zeus ward der kranz dem sieger auf die stirne gedrückt, glaubt man damit für die Eleer die herstellung des thronenden Zeus und Nike, des gewaltigen tempels begründet zu haben, bildet jenes vielmehr nicht nur einen act in dem glänzenden, durch hymnen, gebete und opfer gefeierten dienst des siegenden, siegverleihenden olympischen höchsten gottes?

Für den Parthenon fehlen bis jetzt alle litterarischen zeugsisse, die eine solche bekränzung unter dem bilde der Parthenos und zwar als den grossen staats- und schlussact des Panathenäenfestes auch nur andeuteten. Wir werden freilich jetzt von Bötticher auf ein um so gewichtigeres plastisches denkmal verwiesen werden, auf ein attisches relief in Berlin (archäol. ztg. 1857 p. 65-72; 1858, p. 177 ff. taf. CV), wo ein panathenäensieger von Nike auf der hand der Parthenos bekränzt werde. Die bekränzung eines bärtigen, sichtlich älteren mannes im langen chiton und himation und stab, wie ihn attische greise tragen, ist richtig, aber dass dieser ein panathenäensieger sei, dafür ist keine wahrscheinlichkeit da. Welcker hat (a. a. o. 1857 p. 94-101) bereits treffend die bekränzung einer heroischen oder göttlichen gestalt, als Demos zu fassen, in einem andern relief durch dieselbe Nike der Parthenos, wobei an panathenäensieger nicht zu denken ist, nachgewiesen und den unterschied poetischen kunstgebrauchs und rein realistischer erklärungsweise angedeutet.

Noch müssen wir schliesslich Böttichers auffassung des Parthenonfrieses gedenken, wie er sie (pag. 270 f. 287 ff.) hier auf das bestimmteste ausspricht und in zwei vorträgen in der archäologischen gesellschaft in Berlin im jahre 1858 (archäol. anz. 1858, p. 175. 181 ff.) näher polemisch dargelegt hat. Ich verspare auf eine andere gelegenheit meine auffassung der einzelnen gruppen und gestalten des frieses, besonders auch der zwölf götter an der ostseite, worin ich mehr von Welcker, als von Otfr. Müller abzuweichen mich veranlasst sehe, darzulegen und dabei herrn Bötticher schritt für schritt in seinen archiologischen wie sacralen aufstellungen prüfend zu folgen; nur gegen die gesammtheit seiner anschauungen sei folgendes bemerkt. Es sollen also nach p. 290 "die vorübungen und exercitien aller einzelnen chöre und abtheilungen zur aufführung der attischen staatspompen, insbesondere der der Athener dargestellt sein", wie sie auf dem platze um den Parthenon als choregeion wirklich stattfanden und dabei den zweck des hekatompedos als kampfrichter, den herolden und dem tische mit kränzen und mit palmzweig; vor das bema tritt der sieger und wird bekränst. Fragen wir, worauf stützt sich diese bis ins einzelne durchgeführte schilderung eines solchen schlussactes, so sind die angeführten zeugnisse sehr spärlich und zugleich sehr allgemeiner art. Wir hören aus Plinius (XVI, 4, 5), dass die illa Graccorum summa (corona) sub ipso Jove datur; aus Ampelius (Lib. mem. c. 8), dass es der tempel des Jupiter sei, ubi athletae initiantur. Beide stellen sind ohne andere beweise nicht genügend; jene lässt eine andere deutung zu, dass die bekränzung in Olympia sub divo geschah, diese kann überhaupt nur eine feierliche handlung, eine einweihung und theilnahme an sacra bezeichnen, wie wir ja ansdrücklich von den opfern und eidschwüren der auftretenden athleten am altare des Zeus Horkios unterrichtet sind und wie wir auch entschieden annehmen müssen, dass nach der siegesverkändigung dem Zeus Olympios von den hieroniken opfer gebracht sind (Paus. V, 24, 9). Die stelle bei Pindar (Ol. III, 10 ff.) erweist nur, dass der mit den augen untrügliche Hellanodike, der ätolische mann nach den gesetzen des Herakles hoch, also von oben herab auf die haare des siegers den bläulichen schmuck des ölkranzes drückt; wo dies geschehen, ob auf dem kampfplatze selbst, ob, wie sonst, im theater, ob im tempel selbst, wird nicht resagt. Dieselbe stelle erweist ebensowenig, dass die Osunopos unvot bei der kranzverleihung selbst erklangen, noch weniger erweist dies für die gleiche angenommene feierlichkeit im delphischen tempel das Pindarische, auf den uralten, ehernen, von Hephaistos gefertigten tempel des Apollo bezügliche fragment youσειαι δ' έξ υπερφου άειδον Κηληδόνες, was überhaupt nur auf den gesang der mit Apollo dort verehrten, im fest anwesend gedachten Musen sich beziehen wird; an den schlussact des greegeνίτης ἀγών kann dabei gar nicht gedacht sein, denn dieser wird in Delphi erst 586 v. Chr. eingerichtet. Interessant, aber zu keinem festen resultat für die localität der bekränzung führend sind zwei stellen des Pausanias (V, 12, 3; V, 20, 1). Nach der einen befindet sich im pronaos des Zeustempels der roisouc iniχαλκος έφ' οδ πρίν η την τράπεζαν ποιηθήναι πυρεκίθεντο τοῖς νικῶσιν οἱ στέφανοι: also das öffentliche auslegen der kränze für die sieger fand darauf statt, es geschieht dies aber nicht mehr. seitdem dafür eine τράπεζα gefertigt ist. Diese τράπεζα erwartet man nun im innern des tempels zu finden, doch da ist sie nicht, sondern im alten tempel der Hera und zwar in gold und elfenbein, von der meisterhand des Kolotes, des schülers und genossen des Phidias mit reliefdarstellungen. Der ausdruck des Pausanias: έφ' ής προτίθενται τοῖς νικώσιν οἱ στέφανοι zeigt, dass in seiner zeit diese πρόθεσις auf diesem tische stattfend. Wo dies geschah, ist nicht ausdrücklich gesagt, aber am natürlichsten ist es doch wohl, dass der tisch an seiner stelle blich

und nicht erst in einen andern tempel gebracht wurde. Es fragt sich nur, was ist unter der  $n\varrho\delta\partial s\sigma\iota \varrho$  zu verstehen, ein ausstellen der siegeskränze während der agonen oder ein ausstellen bei und unmittelbar vor dem bekränzen? Also wir sehen, lauter effene fragen, kein einziges festes zeugniss über einen solchen schlussact der agonen im tempel des Zeus Olympios. Und selbst zugegeben, was wir gern zugeben, unter dem bilde des olympischen Zeus ward der kranz dem sieger auf die stirne gedrückt, glaubt man damit für die Eleer die herstellung des thronenden Zeus und Nike, des gewaltigen tempels begründet zu haben, bildet jenes vielmehr nicht nur einen act in dem glänzenden, durch hymnen, gebete und opfer gefeierten dienst des siegenden, siegverleihenden olympischen höchsten gottes?

Für den Parthenon fehlen bis jetzt alle litterarischen zeugnisse, die eine solche bekränzung unter dem bilde der Parthenos und zwar als den grossen staats - und schlussact des Panathenäenfestes auch nur andeuteten. Wir werden freilich jetzt von Bötticher auf ein um so gewichtigeres plastisches denkmal verwiesen werden, auf ein attisches relief in Berlin (archäol. ztg. 1857 p. 65-72; 1858, p. 177 ff. taf. CV), wo ein panathenäensieger von Nike auf der hand der Parthenos bekränzt werde. Die bekränzung eines bärtigen, sichtlich älteren mannes im langen chiton und himation und stab, wie ihn attische greise tragen, ist richtig, aber dass dieser ein panathenäensieger sei, dafür ist keine wahrscheinlichkeit da. Welcker hat (a. a. o. 1857 p. 94-101) bereits treffend die bekränzung einer heroischen oder göttlichen gestalt, als Demos zu fassen, in einem andern relief durch dieselbe Nike der Parthenos, wobei an panathenäensieger nicht zu denken ist, nachgewiesen und den unterschied poetischen kunstgebrauchs und rein realistischer erklärungsweise angedeutet.

Noch müssen wir schliesslich Böttichers auffassung des Parthenonfrieses gedenken, wie er sie (pag. 270 f. 287 ff.) hier auf das bestimmteste ausspricht und in zwei vorträgen in der archäologischen gesellschaft in Berlin im jahre 1858 (archäol. anz. 1858, p. 175. 181 ff.) näher polemisch dargelegt hat. Ich verspare auf eine andere gelegenheit meine auffassung der einzelnen gruppen und gestalten des frieses, besonders auch der zwölf götter an der ostseite, worin ich mehr von Welcker, als von Otfr. Müller abzuweichen mich veranlasst sehe, darzulegen und dabei herrn Bötticher schritt für schritt in seinen archäologischen wie sacralen aufstellungen prüfend zu folgen; nur gegen die gesammtheit seiner anschauungen sei folgendes bemerkt. Es sollen also nach p. 290 "die vorübungen und exercitien aller einzelnen chöre und abtheilungen zur aufführung der attischen staatspompen, inshesondere der der Athener dargestellt sein", wie sie auf dem platze um den Parthenon als choregeion wirklich stattfanden und dabei den zweck des hekatompedos als

Glaubt herr Bötticher im ernste, pompeion veranschaulichten. dass auf jenem raume, östlich von dem Parthenon und etwa zu beiden seiten jemals solche exercitien und evolutionen der wagenkämpfer, der attischen reiterei, der fülle sonstiger chöre haben gehalten werden können? Hat er sich diesen raum nach seiner grösse darauf angesehen? beträgt doch die ganze ausdebnung der Akropolis mit all ihren prachtgebäuden, heiligen bezirken und anathemen in der länge nur 1150 fuss, ihre breite an breitester stelle nur 500 und davon sind im besten falle an 300 fuss längenraum an dem ostende bei ihrer sich fortwährend verengenden breitenausdehnung. Im gegentheil ist neuerdings schlagend nachgewiesen (s. Beulé Acropole d' Athènes I, p. 147-152), dass an ein hinaufziehen des panathenäischeu schiffes, der wagenkämpfer, der reiterei auf die Akropolis selbst gar nicht gedacht werden kann, sondern diese begleitung der pompe nach dem umzug um den fuss der burg bei dem Areopag sie verliess. lst es eine einfache physische unmöglichkeit, dass diese exercitien oben in der nähe des Parthenon stattfanden, so ist es doch eine für den beschauer viel gewagtere forderung, sich diese exercitien, die, wenn sie bestanden, an den verschiedensten punkten - wir kennen ja die exercierplätze der reiterei - in und vor der stadt gehalten wurden, hier am Parthenonfries zusammengeschoben zu denken, als den Panathenäenzug von seiner zurüstung im äussern Kerameikos in seiner vollen bewegung auf seinem festwege und bei seiner ankunft oben vor dem heiligthume zu begleiten. Und glaubt Bötticher, dass die opferthiere, stiere und widder auch regelmässig solche exercitien gehalten baben, denn sie spielen ja in der darstellung keine unbedeutende rolle? Und ebenso scheint mir das tragen jener schüsseln mit feigen uud sonstigen früchten, mit amphoren, mit kannen keine besonderen vorübungen zu bedingen; wenigstens nicht solche, die gegenstand künstlerischer darstellung werden konnten. wenn Bötticher an den mangelnden kränzen, stirnbinden an menschen und thieren, an den mangelnden zweigen der thallophoren solchen anstoss nimmt, obgleich wir, was die malerei farbig hinzugethan, was die metallattribute, nicht einmal bestirmen konnen und aus sonstigen unzähligen beispielen die freiheit griechischer idealer behandlung, die die handlung in ihrer wesentlichkeit, nicht in ihren zuthaten darstellt, gegenüber dem streng historischen costüm römischer reliefs kennen, muss er nicht noch grans andern anstoss nehmen an jenen weiblichen nikeartigen gentalten auf dem wagen der apobaten, die schwerlich ihr vorbild in wirklichem aufzug, noch weniger in den exercitien gefunden beben. Und was den mangelnden aufzug der hopliten betrifft, den wir allerdings vermissen, wer sagt uns denn, dass von der gressen zahl fehlender platten (mehr als 1/5 der ausdehnung) keine mit hopliten sich finden werden? Nun endlich die göttergruppen auf

der ostseite! Wir müssen im allgemeinen aussprechen, werden diese hier in ihrer ebenso einfachen, als bedeutsamen motivirung nicht als solche mehr erkannt, sondern aus göttlichen festgenossen der Athene zu irgend welchen irdischen proedroi nebst frau und kind degradirt, dann haben die götter von einer menge von reliefs, so des Theseion, des Niketempels zu weichen, dann können wir einfach unsere mythologische kunsterklärung, wie sie seit Winkelmann begründet ist, ad acta legen. Nur eine frage erlaube ich mir jetzt schon, wo ich alle details bei seite lasse, an unsern gegner. Warum bildete der künstler diese sitzenden, zuschauenden gestalten in so gewaltiger, alle sonstigen personen auf dem festzuge weit übertreffender körperlichkeit, in massverhältnissen, wie sie sonst auf den votivreliefs dem gott oder heros gegenüber menschen zukommt? Sind die mit proedrie geehrten ein anderes menschengeschlecht als die exercirenden? Und wozu überhaupt proedrie bei vorexercitien?

Wir stehen am ziele unserer nicht mühelosen prüfenden wanderung. Ich hoffe sie ist nicht fruchtlos gewesen. Allerdings können wir danach nicht, wie Bötticher am schlusse seiner arbeit wünscht, die bier begründeten thatsachen als material für die erweiterung der monumentenkunde und des hellenischen tempelcultus ohne weiteres nützen, noch weniger anerkennen, dass die von ihm gegebenen "erweise nur überzeugen, nicht von der kritik angefochten werden konnten" (archäol. zeitg. 1857 p. 66), im gegentheil eine aufmerksame prüfung hat die angeblich beweisenden stellen der alten ganz anders auffassen und gegen den grundgedanken einer solchen gänzlichen scheidung des cultuslebens und der künstlerischen ausstattung wie agonalen feiern entschiedenen einspruch thun lassen. Es handelt sich dabei um einen cardinalpunkt des griechischen cultus, um die frage, ob die griechische höchste kunst noch auf dem boden der religiösen' sitte des gottesdienstes gestanden, diesen verklärt hat, oder ob sie als wilder nebenschössling gleichsam von dem mütterlichen stamme sich gänzlich getrennt und von dem cultus bereits zu Phidias seit nur formen geborgt hat, aber nichts von religiösem gehalte bewahrt und offenbart hat; es handelt sich darum, ob wir den Griechen auf ihrer höchsten stufe ferner die ideale auffassung aller irdischen vorgänge zugestehen wollen, oder die kunst zu einer ängstlich realistischen und anderseits hieratischen darstellung verurtheilen müssen.

Immerhin müssen wir herrn Bötticher sehr dank wissen, dass er im grossen zusammenhang und in eigenthümlicher weise die hier einschlagenden fragen behandelt hat und dass wir von seinem irrwege aus, wofür wir ihn halten müssen, die dinge schärfer und neu ins auge zu fassen veranlasst sind. Entschieden müssen wir uns aber gegen seine art apodiktischen absprechens, gegen seine weise, auf frühere behauptungen von ihm, als auf ma-

thematische axiome zu verweisen, verwahren, die seinen schriften besonders aus neuerer zeit einen so unangenehmen beigeschmack geben. Nur die unbefangene, allseitige prüfung der quellen selbst, litterarischer wie monumentaler, ist forderung in der philologischen forschung gegenüber jeglicher autorität.

Stellen wir zum schluss unsere ansicht von Parthenon und

Olympieion in wenig worten zusammen:

- 1) Es hat auf der Akropolis von Athen neben dem cultus der Athene Polias einen alten cultus der Athenaia Nike oder Pallas gegeben, der im blitz erscheinenden, die Giganten bekämpfenden Zeustochter, die als specifische jungfrau neben jener mütterlichen Athene ergänzend steht. Es hat in Olympia ein alter cultus des mit der im blitz sich offenbarenden Nike verbundenen, Kronos und Titanen besiegenden Zeus neben dem der Hera bestanden, mit der Zeus als ehegemahl in ihrem heiligthum verehrt ward.
- 2) Agonen sind jener Athenaia Nike, diesem Zeus seit alter zeit gefeiert worden als irdisches abbild jener kämpfe und siege der gottheiten und der ihnen entsprechenden heroen, dort des Erichthonios und Theseus, hier des Pelops und Herakles.
- 3) Seit Ol. 50—60, einer zeit sehr bedeutsamer entwickelung des religiösen lebens, tritt in Athen durch Peisistratos, in Olympia durch die Eleer nach besiegung der Pisaten eine glänzende erneuerung und erweiterung der culte, ihrer agonen, ihrer cultstätten ein und offenbar unter sehr bedeutendem gegenseitigen einflusse.
- 4) Die durch die Perserkriege unterbrochene, zum theil wieder zerstörte ausführung dieser unternehmungen wird nun unter dem gewaltigen einflusse der Perserkriege, des siegesdankes für die hülfe der olympischen götter gegenüber den barbaren und der siegesfreude durch Perikles und Phidias und den überwiegenden einfluss Athens auch in Olympia verwirklicht.
- 5) Der Parthenon wird nun das heiligthum κατ' ἐξοχήν der Athenienser, die Athene Polias in ihren schätzen auch in sich aufnehmend, den staatschatz bewahrend im opisthodom, weihgeschenke aller art bergend; an den jährlichen, wie den grossen Parathenäen finden bei und in ihm die grossen staatsopfer statt, am schlusse der pompe, wobei zu den feierlichen gebeten reiche chorgesänge (Eur. Heracl. 784: ναῶν ἀοιδαί) und instrumentalmusik erweiternd im inneren des hypäthralen gebäudes hinzugetreten sind; es ist möglich, dass dabei die kranzvertheilung stattgefunden hat. Ob nicht auch die ἐστιάσεις und κρεατομίαι, die den beschluss machten, für die festobrigkeiten und priesterlichen personen im heiligthum selbst gehalten wurden, ist zu fragen. Der gepflasterte längliche raum im innern ist stelle des altars im tempel für speiseopfer, weihrauch u. dgl.
- 6) Dasselbe gilt wesentlich für den Zeustempel in Olympia, wo die bekränzung unter dem Zeusbild bezeugt ist.

- 7) Die eigenthümliche einrichtung der ὑπερφα, wie sie der Parthenon und das Olympieion mit einer anzahl anderer griechischer tempel der jüngern zeit theilt, ist der eintheilung des griechischen hauses entnommen und steht zu der oder den jungfräulichen göttinnen, die im tempel allein, oder mit andern verehrt werden, als παρθενώνες stets in enger beziehung, wie die benutzung für die jungfrauen und frauen an der festfeier im tempel mehr als wahrscheinlich ist, während sonst dieser raum zum aufbewahren, besonders kleiner gegenstände diente.
- 8) Die chryselephantinen bilder des Zeus und der Athene sind ἀγάλματα im vollsten sinne des wortes, durch ίδουσις geweihte, verehrung im culte empfangende, durch stoff und schönheit der form zugleich künstlerisch wirkende abbilder der gottheit. Heidelberg. B. Stark.

## Griechische Syntax.

Zweiter artikel.

(S. Philol. XII, p. 704).

Monographieen über theile der griechischen syntax.

Nachdem neuere schriften, welche die ganze griechische syntax behandeln, im ersten artikel besprochen, bleibt mir nach der aufforderung der verehrten redaction noch übrig, einige monographieen über besondere theile der griechischen syntax zusammenzufassen. Es ist begreiflich, dass wir auf vollständigkeit keinen anspruch machen.

Indem wir der herkömmlichen ordnung der grammatik fol-

gen, beginnen wir mit:

1) F. Otto (jetzt collaborator in Wiesbaden) beiträge zur lehre vom relativum bei Homer. thl. I (programm von Weilburg. 1859) 18 s.

Die abhandlung, welche von umfassender und umsichtiger gelehrsamkeit zeugniss gibt, indem sie nicht nur kenntniss der einschlagenden neueren literatur und der leistungen der sprachvergleichenden wissenschaft, sondern auch, worauf vor allem werth zu legen ist, innigere vertrautheit mit dem sprachgebrauch Homers verräth, sucht den beweis zu liefern, dass das griechische (entsprechend dem yas, ya, yat im sanskrit) von anfang an ein eigenes, "von dem demonstrativen pronomen streng gesondertes relativum, ŏç, i, o" habe. "Diese beiden formen sind dem demonstrativum fremd, denn sie entbehren durchaus den diesem nothwendigen anfangsconsonanten t. den dasselbe nur im nom. sing. masc. und fem. und in griechischen nach deren analogie auch im nomin. plur. verloren bat, so dass die ähnlichkeit von o und og nur scheinbar ist". — "Auch dass das relative os bei Homer vielfach durch den demonstrativen artikel ersetzt wird, beweist nicht ihren gleichen ursprung, vielmehr eine annäherung der bedeutung des letzteren an die des relativs, die aus andern verhältnissen sich erklärt. Dass aber der nom. masc. og so häufig in demonstrativer bedeutung bei Homer und auch später noch in einzelnen verbindungen erscheint, kann uns nicht bestimmen, dem ganzen stamme ga dieselbe bedeutung beizulegen. Sollte sich nicht vielmehr die vermuthung aufstellen lassen, dass os die ursprüngliche form für o gewesen? Denn dieses muss doch auch anfangs das allgemeine nominativzeichen s. welches es später, wie im sanskrit einbüsste, gehabt haben". - "Ebenso mag sich dasselbe im griechischen irgend wie verhalten und grade durch die gleichheit mit dem relativ festgesetzt haben". verfasser hat hiemit so viel zugestanden, dass eine gränze zwischen demonstrativ und relativ sich schwer wird halten lassen, dass sie im gebrauche des homerischen Griechen kaum vorhanden gewesen sein kann. Denn wenn einerseits das demonstrative pronomen als relativum gebraucht wird, andrerseits das relative os auch demonstrative bedeutung hat oder neben dem relativen ög ein demonstratives (mit festhaltung des ursprünglichen nominativzeichens) bestand, wie ist es da möglich, dass der Grieche die identischen formen dennoch als verschiedene pronomina aus einander gehalten habe? Die vergleichung mit dem sanskrit dürfte hier, wie in manchen andern fällen, vom rechten wege abführen. So wenig sich läugnen lässt, dass im sanskrit reiche elemente des ursprünglichen vorhanden sind, so kommt doch bekanntlich dieser charakter keineswegs dem ganzen grammatischen organismus, von der lautlehre an bis zur verbalbildung, zu. Das sanskritische pas, ya, yat gibt durchaus kein präjudiz für ein ursprüngliches griechisches relativ. In vielen beziehungen steht dem griechischen näher der organismus der germanischen sprachen. So erhält denn auch, was für die erste beobachtung im griechischen vorliegt, das ursprüngliche zusammenfallen des relativs mit dem demonstrativ, . oder das hervorgehen der relativen bedeutung aus der demonstrativen (ganz entsprechend der aus der parataktischen construktion sich entwickelnden hypotaktischen) seine bestätigung in den germanischen sprachen. Das gothische hat kein selbständiges relativ. Es bildet die relativa durch anhängung des suffixes ei an die pronomina, also auch an das demonstrativum sa, so, thata. Im hochdeutschen wird seit der ältesten bis auf die neueste zeit das demonstrative der, die, das zugleich als relativum gebraucht. - Vergleichen wir aber die formen des demonstrativs im sanskrit, griechischen, gothischen: sas (vor consonanten sa) sa, tat; o (oc) i τό; sa, so, thata, so können wir es in keiner weise für gerechtfertigt erklären, wenn Bopp (Gramm. l. Sanscritae §. 267) und mit ihm der verfasser das t als dem nom. masc. und fem. ursprünglich angehörend betrachten. Es kann keinem zweifel unterliegen, dass im masc. und fem. des nom. sing. das s ursprünglich ist, und im griechischen sich, wie in so vielen andern wörtern in den spiritus asper abschwächte. Will man nicht zwei verschiedene stämme annehmen, so bleibt nur übrig, t aus s entstanden zu denken.

Folgen wir der untersuchung des verfassers weiter, so begegnen wir p. 3 der anerkennung, dass die hypotaktische construction aus der parataktischen sich herausbildete, und referent findet sich ganz einverstanden mit dem verfasser, wenn derselbe hiebei folgende stufen annimmt. "Sollten zwei sätze aus dem nacheinander zum aneinander gelangen, so trat im zweiten satze an die stelle des zu wiederholenden wortes ein dieses wiederaufnehmendes pronomen, zunächst das demonstrativum". - Hierauf schuf die sprache zum zweck des anknüpfens ein eigenes pronomen, das relativum. "Wir unterscheiden nun beide pronomina so, dass das hinweisende ursprünglich auf etwas vorliegendes deutete, sodann auch auf dem geist lebhaft vorschwebendes und bekanntes hinwies, das relativum aber keine hinweisende kraft besass, sondern nur anknüpfende". "Als sich zeigte, dass der relative satz in der regel einen beschreibenden zusatz anfüge, der für den fortschritt der rede von minderer bedeutung sei - und dies waren unzweifelhaft die ersten relativsätze - als demnach das verhältniss der beiden gedanken zum bewusstsein kam, wurde der die weitere aber nicht nothwendige zugabe enthaltende als nebensatz behandelt". "Es konnte" fügt der verfasser hinzu, "die anknüpfung auch durch das hinweisende pronomen geschehen, nunmehr schon eine art rhetorischer fügung: sie erhielt sich neben der andern, schwächte sich ab und wurde endlich mit ihr in gleicher bedeutung gebraucht; wie es denn bei Homer und in den dialekten vielfach geschieht". "Es war dem attischen dialekt vorbehalten, beide pronomina auf ihre gebiete zu beschränken". Es konnte in letzterer hinsicht präciser gesagt werden, dass im attischen zwar die dem relativum vorbehaltenen formen in einzelnen fällen auch demonstrativ gebraucht werden, aber nicht umgekehrt die demonstrativen in relativem sinn. Indessen ist nicht zu übersehen, dass in dem demonstrativum (der hinweisung) an sich eine verbindende kraft liegt, woher es auch kommt, dass bei dem auf das vorangehende zurückweisenden demonstrativum eine weitere verknüpfung der sätze wegfallen und ein scheinbares asyndeton stehen kann. — Hinwiederum möchte referent nicht mit dem verfasser dem relativum die hinweisende kraft absprechen.

Die weiteren untersuchungen betreffen p. 4 ff. die stellung von öς und des von ihm eingeleiteten satzes, zunächst, "wo präposition und relativ zusammen kommen"; ferner, "wo ein anderes wort vor das relativ tritt". Indem hier zwischen relativen bestimmungssätzen und hypothetischen relativsätzen unterschieden wird, ist p. 9 erinnert, dass das δὲ ἀποδοτικόν nur nach hypothetischen relativsätzen vorkomme, nicht nach den bestimmungs-

sätzen, welche "so eng mit den hauptsätzen zusammenhängen, dass das wiederaufnehmende pronomen nur durch δή, μήν (μέν) ἄρα, 78 markirt werden konnte". Bei der stellung, welche die relativsätze als ursprüngliche hauptsätze einnehmen, wird p. 11 bemerkt. dass so lange der relativsatz als unabhängig galt, er, um den zusammenhang eines andern satzes nicht zu unterbrechen, an das ende des übergeordneten satzes treten musste. Spuren hiervon finden sich noch bei Homer, "auch wo der relativsatz eingescheben werden konnte zwischen theile des haupt - oder übergeordneten satzes, tritt er meist hinter denselben". - P. 14 wird, "wenn mehrere coordinirte relativsätze sich an einen bauntsatz anschliessen", als regel erwähnt, "dass dieselben ein zwei- oder mehrgliedriges ganzes bilden, dessen zweiter theil sich entweder frei macht von der relativen structur durch übergang in die demonstrative, oder sich mit auslassung des zweiten relativs als solcher fortsetzt", aber noch ein zweiter fall hervorgehoben, dass die relativsätze "unverbunden bleiben, aber beide mit dem relativen pronomen beginnend".

Da es nicht möglich war, die vielseitigen hinlänglich belegten beobachtungen über die structur des relativs bei Homer bis ins einzelne zu verfolgen und darzulegen, musste sich referent begnügen, einige hauptpunkte herauszuheben.

Einen schätzbaren beitrag zur lehre vom artikel haben wir in:
2) De articulo apud Graecos eiusque usu in praedicato. Scripsit J. Dornseiffen Gymnasii Amstelodamensis praeceptor. Amstelodami, in libraria Seyffardtiana. MDCCCLVI, 34 s.

Wenngleich ich mich freue, den herrn verfasser wesentlich im einklang zu sehen mit meinen ansichten, so kann ich doch bei dem vom verfasser aufgestellten grundbegriff einige erinnerungen nicht unterdrücken. Articulus graecus, sagt der verfasser p. 6, ab Atticis nominibus substantivis praeponebatur, ea quidem vi ut nomen id cui praepositus esset, visu, auditu vel alio quodam modo omnibus suis numeris cognitum indicaret, non es vi, quae reliquorum pronominum demonstrativorum est, sed levi ac prorsus simplici demonstratione. lta ὁ ἄνθρωπος est is homo, quem ego vel tu vel alii animo vel oculis videmus, sive tanquem cognitum proponimus, sitne unus homo, an totum illud cognitum suis quasi limitibus circumscriptum hominum genus hoc nomine comprehensum." Unstreitig ist hiermit der übergang des demonstrativen pronomens in den artikel und die ursprüngliche bedentung des letzteren richtig angegeben, aber es sollte eine wichtige funktion des artikels nicht unerwähnt geblieben sein, die es allein auch erklärlich macht, warum derselbe in der regel beim subject steht, beim prädicat fehlt. Hat der artikel nur immer die funktion auf einen bekannten gegenstand hinzuweisen, so kann der verfasser mit recht fortfahren: "Sine articulo significatur incognitus aliquis vel quem definiri non cupio, vel etiam hominum

genus, cuius nulli fines cogitantur." Und doch unterliegt es gar keinem zweifel, dass das blosse ἄνθρωπος nicht ist = incognitus aliquis, dass ein unbestimmtes individuum nothwendig durch vic, zi bezeichnet werden muss, und dass andrerseits in sätzen, wie **άνθρωπος** θνητός (έστι), πλούτος κακίας μᾶλλον ἢ καλοκάγαθίας υπηρέτης ἐστίν u. dgl. die substantive, welche den artikel entbehren, in keiner weise als unbekannte aufgefasst werden dürfen. Durch den artikel werden bekanntlich adjective oder irgend welche wörter zu substantiven erhoben. Dasjenige nämlich, auf das als auf ein bekanntes, dem leiblichen oder geistigen auge gegenwärtiges hingewiesen wird, muss eben damit als ein abgeschlossenes selbständig existirendes betrachtet werden. Daher kommt es, dass der artikel, wenn er zunächst auf ein bekanntes, gegenwärtiges hinwies, auch die function erhielt, die geschlossene, selbständige existenz gegenüber dem unbestimmten begriff zu bezeichnen, somit auch dem subject beigegeben ward, beim prädicat fehlte, sofern dieses zu jenem wie accidens zur substanz sich verhält.

Auch darin kann ich dem verfasser nicht beipflichten, wenn er p. 9 sagt: "in iis nominibus, quae propter quotidianum usum erticulo carere grammatici docent, latere mihi videtur. Hae enim res vel personae notae quidem sunt, verum ita, ut nonnisi earum imago sive potius umbra nullis certis limitibus sive notionibus in mente distincta ob oculos nobis versetur." Wer die wörter und formeln beachtet, in welchen die attische sprache den artikel gegen die sonstige regel weglässt. z. b. ἄστυ von Athen, ἐν ἀγουᾶ, ἐν πόλει vom markte oder der burg zu Athen, βασιλεύς vom perserkönig, u. a. kann nicht daran denken, dass der artikel felle, weil ein etwas unbestimmtes bild von dem gegenstand vorschwebe, sondern er muss annehmen, dass der älteste sprachgebrauch, der zur bezeichnung bestimmter gegenstände des artikels woch nicht bedurfte, sich in dergleichen viel gebrauchten ausdräcken forterhalten hat.

Gehen wir auf den specielleren theil der abhandlung über, so erörtert der verfasser p. 13 zunächst die stellen, "in quibus duorum substantivorum quorum alterutri articulus appositus est, utrum subiectum sit, dubitari possit." Er stellt den richtigen grundsatz uf: de quanam re potissimum agatur, sive quae primaria scriptoris cogitatio sit anquirentes, quid subiectum et quid praedicatum ei surit dignoscamus, ut videamus num revera praedicato articulus um adiectus sit." Ausgehend von den fällen, wo das subject, mit dem artikel bezeichnet, nicht zweifelhaft sein kann, zieht er dahin auch Xen. Mem. III, 10, 1 ¾ρα, ἔφη, δ Παρφάσιε, γραφική ίσιν ἡ εἰκασία τῶν ὁρωμένων; "Etenim hoc Parrhasium a Şocrate rogari num ars effingendi ea quae oculis percipiantur dici possit esse picturae genus, sive pertinere ad picturam; quod ex iis que deinceps a Socrate disputantur patere mihi videtur ubi rereva um de pictura ipsa sed de imitatione loquitur." Nichts desto we-

niger haben wohl die bisherigen herausgeber recht, welche yougini als subject betrachteten und nun entweder den artikel beifügen oder sein fehlen erklären wollten. Denn der anfang sigsåθών - πρός Παρράσιον τον ζωγράφον και διαλεγόμενος αυτώ κτλ. lässt gar nichts anderes erwarten, als dass von der malerei die rede sein soll, und darauf führt auch die voranstellung von youqική, wodurch dieses als hauptbegriff hervorgehoben wird. Dass bei den auf  $-i \times \hat{\eta}$  endigenden namen von künsten und wissenschaften der artikel fehlt, wo er nach der regel erwartet werden sollte, ist bekannt; vgl. Schäfer meletem. crit. in Dionyaii-Hal. art. rhet. p. 4, wo noch andere belege aus Xenophon selbst angeführt werden, s. auch Plato Symp. p. 186 C gori yag iatging, άς εν κεφαλαίφ είπειν, επιστήμη των του σώματος έρφτικών πρός πλησμονήν και κέτωσιν, vgl. ferner Stallbaum zu E. - Dann werden die stellen behandelt, si pronomen praedicati loco est, das pronomen demonstrativum p. 16-20, dann das pronomen relativum p. 20 f., das pronomen interrogativum p. 21 f., ferner p. 22 Adiectiva numeralia ordinalia, p. 23 adiectiva in superlativo gradu, p. 24 in comparativis, si de duobus superlativi loco ponuntur, ebd. pronom. poss. Nachdem hier schon manche stellen behandelt waren, in welchen, nach des verfassers meinung mit unrecht, ein mit dem artikel versehenes nomen von verschiedenen herausgebern als prädicat aufgefasst wurde, fährt er p. 25 fort: "unum adhuc est genus praedicati, quod uno ore interpretes omnes subiectum esse declarare non dubitarunt. — Est in participiis iis quibus articulus adiectus est." Mehrere der hier angeführten stellen gehören nach des referenten ansicht unter die fälle einer identität zweier subjecte, wo beliebig das eine oder andere als grammstisches prädicat betrachtet werden kann, vgl. meine schulgramm. 6. 331 anm., wie z. b. Plato Euthyd. p. 291 A ούτε Εὐθύδημος ούτε Διονυσόδωρος ήν ο είπων ταύτα. Von letzterer klasse spricht der verfasser p. 27, wo er de iis enunciationibus handelt, "ubi praedicato aeque atque subiecto adest articulus." Aus der vorangestellten grundbedeutung folgert herr D. p. 28 "Hinc sequitur continuo nomen aliquod articulo instructum non solum ante verbum sed post verbum etiam posse adesse, at vero nunquam nulloque modo, nisi quando utrumque sive cogitatione sive disputatione aliqua praecedente penitus cognitum est, ita ut utriusque notiones inter sese comparari atque aequiparari possint, quod in conclusionibus plerumque fit." Nach dem oben gesagten erkläre ich den doppelten artikel aus der möglichkeit, jedes der beiden nomina als subject, als die substanz und das andere als prädicat zu betrachten, in welchem fall, wie ich schulgramm. §. 331 belegt habe, selbst das bestimmte, aus der vorangehenden untersechung bekannte, was ebensogut als subject betrachtet werden kann, zuweilen ohne den artikel steht. Nach den voranstehenden bemerkungen kann ich nicht unbedingt und ohne einschränkung

den sätzen beistimmen, mit welchen der verfasser p. 33 schliesst:

Praedicato nunquam articulus additur, nisi cum penitus cognitum
vel definitum tanquam par subiecto opponitur.

Si subjectum articulo curet, caret eo etiam praedicatum. Exceptio est si aut subjectum tali vocabulo expressum est quod per se sine articulo cognitum esse potest, aut si praedicatum tali vocabulo expressum est, quod nisi cum articulo postulatam significationem non habet.

Itaque eidem huic exceptioni loco dato, si alterutrum membrum articulum habet, id subjectum esse statuere possumus.

Zur lehre von den casus und den präpositionen gehört:

3. A treatise on the Greek prepositions and on the cases of mouns with which these are used. By Gessner Harrisson, professor of Latin in the university of Virginia. Philadelphia 1858. XIX u. 498 S.

Ich habe über dieses werk ausführlicher in den jahrbüchern für philologie 1859 berichtet, und kann hier nur kurz die richtang bezeichnen, in welcher es verfasst ist. So wenig wir in demselben eine bereicherung des grammatischen materials erhalten (dieses ist aus deutschen werken, namentlich Kühners ausführlicher grammatik entlehnt), so wenig gewinnen wir eine tiefere einsicht in den tieferen sprachgebrauch. Ausgehend von dem im allgemeinen richtigen gedanken, dass einer form ursprünglich auch nur eine bedeutung entsprochen haben könne, sucht der verfasser für den genetiv und accusativ (den dativ theilt er in dativ und ablativ) eine grundbedeutung, und sieht sich, da nun cinmal sehr divergirende gebrauchsweisen mit diesen casus verbunden sind, genöthigt, zu abstractionen hinaufzusteigen, die in ihrer weiten allgemeinheit am ende ohne grösseren zwang auch auf andere casus anwendbar wären. Man erwäge z. b. was der verfasser p. 52 vom genetiv sagt: "thus it has been seen (aus der vorhergehenden erörterung) that it has one uniform office, namely, that of defining a preceding term or statement by introducing an object or class of objects to which specifically it is to be referred for a more exact qualification of its sense; that the precise character of the specification intraduced by the genetive case depends upon the nature of the term used as a qualification, considered relatively to the term which it defines". Man vergleiche damit, wie p. 108 der accusativ betrachtet wird: ,.as the measure of the extent to which the motion reaches, or the sign of the object to which it is to belimited - the effice of the accusative, when an action or motion is named, will be to connect an object with the action or motion by marking it as that with regard to wich it is affirmed." So wird denn. was den genetiv betrifft, zu ll. XIV, 121 'Αδρήστοιο δ' έγημε θυγατρών bemerkt: the proposition έγημε is qualified by referring it to Αδρήστοιο θυγατρών, zu ὁ υίὸς μείζων ἐστὶ τοῦ πατρός: the term μείζων is referred for its qualification to πατρός, überhaupt mit den worten: with reference, with respect to wird jeder genetiv erklärt, wie der accusativ als das object with regard to which the action is affirmed.

Obwohl die grundbedeutung der präpositionen mit mehr zutreffender wahrheit erörtert ist, indem auf die bedeutung, welche diese wörter als adverbien und in der zusammensetzung haben, zurückgegangen und theilweise auch dasjenige benützt wird, was sprachvergleichende (deutsche) werke analoges darbieten, so ist doch bei den abstracten resultaten der casuslehre die natürliche wechselbeziehung zwischen gewissen casus und präpositionen, die auch im griechischen herwortritt, ganz übersehen. Dass ånó und žx nur mit dem genetiv, žv und σύν nur mit dem dativ construirt werden, was den sorgfältigeren beobachter auf die verwandtschaft des genetivs und dativs mit den betreffenden präpositionen aufmerksam machen muss, findet bei der methode des verfassers keine erklärung.

Einen etwas höhern standpunkt behauptet:

 Vergleichende bearbeitung der griechischen und lateinischen partikeln von Dr. Ernst August Fritsch, oberlehrer am gymnasium zu Wetzlar, 2. theil, die präpositionen. Giessen, 1853
 J. Rickersche buchhandlung. 243 S.

Eine einleitung p. 1—19 und cap. l, 19—41 handelt von den präpositionen überhaupt, von gesichtspunkten und eigenschaften, die bei allen in gleicher weise vorkommen: hauptverschiedenheiten der abstammung, des gebrauchs, der construction. Cap. II erörtert die präpositionen der blossen richtung des nach und son (des wo?), cap. III die präpositionen der annäherung und trennung, nähe und ferne, cap. IV die präpositionen der richtung (nach, von und das wo) mit der bezeichnung des dimensionsverhältnisses, a) vor und hinter, b) über und unter, c) in und aus, d) rechts und links, e) diesseits und jenseits; cap. V die uneigentlichen präpositionen a) der weise, b) des grundes.

Die behandlung ist eine möglichst parallele, griechisches und lateinisches zusammenstellende und unter gleichen gesichtspunkten zusammenfassende; doch werden die unterschiede keineswegs verwischt. Freilich tiefer eingehende erörterungen des positiven sprachgebrauchs jeder einzelnen präposition liegen der schrift fern, die vielmehr nur in der art der zusammenstellung und der allgemeineren auffassungen ihr eigenthümliches sucht.

Gerade in dem, was dem verfasser eigenthümlich zu sein scheint, kann ich vielfach nicht zustimmen. So ist mir nicht einleuchtend, warum das verhältniss des wo nicht eben so ursprünglich seinen ausdruck gefunden haben soll, wie das wohle und woher. Die p. 4 gegebene ausführung, wonach manche der frühesten präpositionen mit aufgebung ihrer selbständigkeit zu cesussuffixen wurden, als casusendungen sich auf die angabe des richtungsverhältnisses zwischen der thätigkeit und ihrem objects

beschränkten, also zu der blossen geltung des non und nach harabsanken, beruht auf unverwiesenen, über alle geschichtliche arscheinung der sprache zurückgehenden vornunnetzungen. Nomit können wir auch die folgerung nicht anerkennen; "die hegelehnung des ortes (des vo) ist ihnen ursprünglich also nothwendig frend; erst im laufe der zeit wurden nie auch zu dienem zwechn verwandt, d. h. mit anderen worten: die nyruche nchuut dun mit per an als richtung des con und nach vyl. nebinin trieur," I'm maichet das letztere beweismittel zu prüfen, no muns en unffullen, dans der verfanser diesen genetiv nur an achlechthin als bezeichnung des wo antrefmet hat. Dans der genetit den raum bezeichnet, ameriali tessen eine handlung vorgeht, ist ganz besonders de expectation. To ex uni vertica des incressous state, manes den aus der vermanne mit fin. sue dem gebrauch zur bugune der neit. innernali weren erwai geneticht, rentés, éphyu, v. a. Wie and nine same on new our reliefest wine, dans die generic sche merache für am verwähtung we de propringien kennen enge Den anatruck genasi suis:

Die austraming der tungen verweisene von gegenständen as and in these or. We william for representative and senting des an einem granstruck musser sett was notherare the authory an elect so manipules and material tenturies and the tenture wegung went me want or must be know whatever the les cines annimes for the remaining the me in orders we the de water me were - betreve we are not and the lander then, the granteness approximation exotorious per in it has too anseruck the to they will have used one orthologically stellvertretent growing works. Totaleter and poor influences MINOR CONTRACT MEMORY: AUGUSTATE. AN ARMANTS Sugar Law for the BONDETT CHINE MET METALT ME EN PROPERTIES MET METAL SERVE LAND AN der datin . III illementari er burku beterator audiret her he DO. De maken a tier is one a on emercial graphical and suracht fast augreprage assertancepts to proc welcom est haltnice. Estate des serves se se sous entre sant seur se gene proposition as no greatments by on pube a more ist, et: amusti the un merciante etc : i Kerker with Wird isti Det. 2001. U.S. at mit 10 art. no no 1 hander ausge-BORDON BE SHOW MINT PERSONAL INCOMPANIA SINCE tin verbull by sometime: standarder: some

Es lang: two two erry colors and a color color colors and a color color colors and a color colo

keine thätigkeit aber ohne bewegung und richtung gedacht werden kann. Als blosse richtungsbezeichnungen also ging ihr begriff der thätigkeit und der bewegung in dem begriff des durch das adverb bestimmten verbs (und verbales) unter."

Wenn jedoch in den suffixen Di, Ber, de, bei ibi, ubi, inde, unde oder in den casusendungen an eine ableitung aus dem verbum nicht zu denken ist, wenn jeder versuch dazu weit über die historische erscheinung zurück, in das gebiet eines willkürlichen spiels der phantasie sich verlieren würde, so ist nicht abzusehen, wesshalb die sprache nicht auch in adverbien und präpositionen von anfang an diese verhältnisse ausgedrückt haben sollte. Betrachten wir dann die sprachliche form der präpositionen, wie sie in dem sanskrit, dem griechischen, lateinischen, germanischen, theilweise auch in ihrer wesentlichen gleichheit das gepräge der einfachheit und ursprünglichkeit an sich tragen, so muss der gedanke an eine ableitung von verben als völlig unbegründet erscheinen. Wer kann bei dem sanskrit apa (untrennbar), ano, eb, goth. af, and. apa; bei sanscr. api (untrennbar), ini, goth. bi, ahd. bi, bi, oder bei er, lat. goth. und ahd. in, bei pari, περί, bei pra, πρό, pro, goth. faúr, faúra, ahd. uri, fora, nhd. für, vor; bei sam, αμα, σύν cum, samt; bei antar, inter, unter; upara,  $v\pi i \rho$ , super, ufar, über, die grossentheils schon vor aller geschichtlichen erscheinung der verschiedenen indogermanischen sprachen, vor der scheidung der sprachstämme im wesentlichen ihre feste form erhalten hatten — wer kann bei solchen wörtern, denen jede ableitungsform abgeht, sich berechtigt glauben, an ableitung zu denken? -

Doch der verfasser führt seine ansicht im einzelnen durch. Er leitet apa, ἀπό, von der sanskritwurzel ap, ἄπτειν, haften, al. "Sonach gehörte zu ihrer ursprünglichsten geltung der begriff des haftens [vgl. wegen ihrer bezeichnung der richtung von, her, und ihrer verbindung mit dem casus dieser selben richtung, dem griechischen genitiv (lateinischen ablativ) die construction anzestai τινος und ἄπτεσθαι ἀπό τινος] des engen, berührenden verbundenseins; diese aber hat sich in der weise verflacht, dass unserer priposition im allgemeinen überall die örtliche bezeichnung der richtung von einem gegenstande her inhärirt, ohne unterscheidung, eb ein haften an dem ausgangspunkt, was allerdings, wie gesagt, zur grundbedeutung gehört, oder bloss ein - näher oder ferner - liegen auf der von ihm ausgehenden richtungslinie stattfinde." Wir müssen ernstlich gegen eine methode protestiren, die ohne historische gründe den ursprung der präpositionen aus verben, dann des apa aus ap, des ἀπό aus ἄπτομαι (hat nicht schon der spiritus asper, der sonst aus o entsteht, den verfasser bedenklich gemacht?) annimmt, und dann aus dieser willkürlichen ableitung sofort zurückschliesst auf die ursprüngliche bedeutung. Referent hat jedoch an des verfassers erörterung über axó noch anderes auszustellen. Er sagt p. 48 , Από (ἀπαί, welches wie saçai u. a. eine alte weibliche form zu sein scheint, nach art von πῆ, τῆ, πέρα (statt πέραι), πάλαι; das ἀπαί findet sich bei Homer nur Il. 11, 664: ἀπαὶ νευρῆς, wofür aber jetzt ἀπό gelesen wird, freilich nur aus dem unerwiesenen grunde, dass die auf den diphthong as ausgehenden poëtischen formen der präpositionen — nur vor mutis, nicht vor liquidis vorkommen sollen.)" - War es unkenntniss oder absicht dass der sachverhalt so falsch dargestellt ist? Scheint es doch, als ob ἀπαί die handschriftlich überlieferte, nur aus willkür verlassene lesart sei, während gerade ἀπό auf handschriftlicher autorität beruht! Vergl. Spitzner z. d. st. - Unterwerfen wir die einzelnen der praposition beigelegten bedeutungen einer prüfung, so kann es referent nicht billigen, wenn hier und da der aus dem zusammenhang resultirende schein der bedeutung mit dieser selbst verwechselt wird. Statt p. 55 dem  $\alpha \pi \sigma$  die bedeutung "des thätigen grundes" beizulegen, "von welchem eine thätigkeit oder ein sein als dessen wirkung oder schöpfung ausgeht," würde besser gesagt, dass an der stelle des für die wirkende ursache gewöhnlichen ausdrucks ὑπό c. genetivo zuweilen nur die unbestimmte bezeichbung, son wo her, stehe, wie Thuc, I, 17 ἐπράχθη ἀπ' αὐτῶν. Degegen waren belege wie Soph. Oed. R. 415 ao oloo ao ao ao el; 1364 ἀφ' ών αὐτὸς έφυν, Od. XIX, 163 οὐκ ἀπὸ δρυὸς οὐδ'  $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  ausgangspunkt angiebt. Ebensowenig möchte ich mit dem verfasser p. 58 ànó als bezeichnung des mittels auffassen unter beziehung auf stellen, wie Il. XI, 675 έβλητ' — έμης ἀπὸ γειcos, oder (p. 59) als bezeichnung des logischen grundes und der gemässheit; ἀπό τινος καλείσθαι heisst nur, dass der name von ciner gewissen person hergenommen ist. - Wenn endlich p. 68, 4 από in der composition "das causative verwandeln, zu etwas machen" bezeichnen soll: "ἀπανδυοῦν zum manne machen, ἀπογλαυχοῦν in eine eule verwandeln", so hat sich der verfasser offenbar durch die wörterbücher von Passow und Rost verleiten lassen; denn die bedeutung: zu etwas machen, liegt lediglich in der verbalbildung όω; dagegen kann ἀπό nur andeuten, dass der vorige zustand aufgegeben wird.

Auffallen muss in dem abschnitt von der stellung der präpositionen, wo p. 33 bemerkt wird, dass es mitunter schwer werde, zu entscheiden, ob die präposition als solche oder als adverbium gebraucht sei, der zweifel, ob Il. XI, 831 προτί als präposition, oder nicht vielmehr "als adverb in der bedeutung vorher, früher" zu nehmen sei. Von einer solchen adverbiellen bedeutung ist ja senst lediglich nichts bekannt. — Als erstes beispiel, "dass bei einzelnen präpositionen die grundbedeutung sich sehr getrübt hat", int "παρά per beide zu sskr, para der andere" angeführt. Referent will nicht in abrede ziehen, dass das sskr. para mit per

keine thätigkeit aber ohne bewegung und richtung gedacht werden kann. Als blosse richtungsbezeichnungen also ging ihr begriff der thätigkeit und der bewegung in dem begriff des durch das adverb bestimmten verbs (und verbales) unter."

Wenn jedoch in den suffixen Di, Ber, de, bei ibi, ubi, inde, unde oder in den casusendungen an eine ableitung aus dem verbum nicht zu denken ist, wenn jeder versuch dazu weit über die historische erscheinung zurück, in das gebiet eines willkürlichen spiels der phantasie sich verlieren würde, so ist nicht abzusehen, wesshalb die sprache nicht auch in adverbien und präpositionen von anfang an diese verhältnisse ausgedrückt haben sollte. Betrachten wir dann die sprachliche form der präpositionen, wie sie. in dem sanskrit, dem griechischen, lateinischen, germanischen, theilweise auch in ihrer wesentlichen gleichheit das gepräge der einfachheit und ursprünglichkeit an sich tragen, so muss der gedanke an eine ableitung von verben als völlig unbegründet erscheinen. Wer kann bei dem sanskrit apa (untrennbar), asó, et. goth. af, ahd. apa; bei sanscr. api (untrennbar), ini, goth. bi, ahd. bi, bi, oder bei èr, lat. goth. und ahd. in, bei pari, περί, bei pra, πρό, pro, goth. faur, faura, ahd. uri, fora, nhd. für, vor; bei sam, αμα, σύν cum, samt; bei antar, inter, unter; upara,  $\dot{v}\pi\dot{\epsilon}\rho$ , super, ufar, über, die grossentheils schon vor aller geschichtlichen erscheinung der verschiedenen indogermanischen sprachen, vor der scheidung der sprachstämme im wesentlichen ihre feste form erhalten hatten — wer kann bei solchen wörtern, denen jede ableitungsform abgeht, sich berechtigt glauben, an ableitung zu denken? -

Doch der verfasser führt seine ansicht im einzelnen durch. Er leitet apa, ἀπό, von der sanskritwurzel ap, ἄπτειτ, haften, ab. "Sonach gehörte zu ihrer ursprünglichsten geltung der begriff des haftens [vgl. wegen ihrer bezeichnung der richtung von, her, und ihrer verbindung mit dem casus dieser selben richtung, dem griechischen genitiv (lateinischen ablativ) die construction ἄπτεσθαί τινος und ἄπτεσθαι ἀπό τινος] des engen, berührenden verbundenseins; diese aber hat sich in der weise verflacht, dass unserer präposition im allgemeinen überall die örtliche bezeichnung der ricktung von einem gegenstande her inhärirt, ohne unterscheidung, ob ein haften an dem ausgangspunkt, was allerdings, wie gesagt, zur grundbedeutung gehört, oder bloss ein - näher oder ferner - liegen auf der von ihm ausgehenden richtungslinie stattfinde." Wir müssen ernstlich gegen eine methode protestiren, die ohne historische gründe den ursprung der prapositionen aus verben, dann des apa aus ap, des ἀπό aus ἄπτομαι (hat nicht schon der spiritus asper, der sonst aus o entsteht, den verfasser bedenklich gemacht?) annimmt, und dann aus dieser willkürlichen ableitung sofort zurückschliesst auf die ursprüngliche bedeutung. Referent hat jedoch an des verfassers erörterung über and noch

anderes auszustellen. Er sagt p. 48 "Anó (ànai, welches wie saçai u. a. eine alte weibliche form zu sein scheint, nach art von πη, τη, πέρα (statt πέραι), πάλαι; das ἀπαί findet sich bei Homer nur Il. 11, 664: ἀπαὶ νευρῆς, wofür aber jetzt ἀπό gelesen wird, freilich nur aus dem unerwiesenen grunde, dass die auf den diphthong as ausgehenden poëtischen formen der prapositionen — nur vor mutis, nicht vor liquidis vorkommen sollea.)" — War es unkenntniss oder absicht dass der sachverhalt se falsch dargestellt ist? Scheint es doch, als ob ἀπαί die handschriftlich überlieferte, nur aus wilkür verlassene lesart sei, während gerade anó auf handschriftlicher autorität beruht! Vergl. Spitzner z. d. st. - Unterwerfen wir die einzelnen der praposition beigelegten bedeutungen einer prüfung, so kann es referent nicht billigen, wenn hier und da der aus dem zusammenhang resultirende schein der bedeutung mit dieser selbst verwechselt wird. Statt p. 55 dem  $\alpha\pi\delta$  die bedeutung "des thätigen grundes" beizulegen, "von welchem eine thätigkeit oder ein sein als dessen wirkung oder schöpfung ausgeht," würde besser gesagt, dass an der stelle des für die wirkende ursache gewöhnlichen andrucks ὑπό c. genetivo zuweilen nur die unbestimmte bezeichwag, son wo her, stehe, wie Thuc, 1, 17 ἐπράχθη ἀπ' αὐτῶν. Dagegen waren belege wie Soph. Oed. R. 415 20' olod' 20' or d; 1364 άφ' ών αὐτὸς έφυν, Od. XIX, 163 οὐκ ἀπὸ δρυὸς οὐδ' ἀπὸ πέτρης ἐστίν auszuschliessen, weil hier ἀπό nichts als den ausgangspunkt angiebt. Ebensowenig möchte ich mit dem verfasser p. 58  $\alpha\pi\delta$  als bezeichnung des mittels auffassen unter bezichung auf stellen, wie Il. XI, 675  $\ddot{\epsilon}\beta\lambda\eta\dot{\tau}'$  —  $\dot{\epsilon}\mu\tilde{\eta}\varsigma$   $\dot{\alpha}\pi\dot{o}$   $\gamma\epsilon\iota$ eos, oder (p. 59) als bezeichnung des logischen grundes und der gemässheit; ἀπό τινος καλείσθαι heisst nur, dass der name von ciner gewissen person hergenommen ist. - Wenn endlich p. 68, 4 από in der composition "das causative verwandeln, zu etwas machen" bezeichnen soll: "ἀπανδυοῦν zum manne machen, ἀπογλαυχοῦν in eine eule verwandeln", so hat sich der verfasser offenbar durch die wörterbücher von Passow und Rost verleiten lassen; denn die bedeutung: zu etwas machen, liegt lediglich in der verbalbildung  $\delta \omega$ ; dagegen kann  $\alpha \pi \delta$  nur andeuten, dass der vorige zustand aufgegeben wird.

Auffallen muss in dem abschnitt von der stellung der präpositionen, wo p. 33 bemerkt wird, dass es mitunter schwer werde, za entscheiden, ob die präposition als solche oder als adverbingebraucht sei, der zweifel, ob ll. XI, 831 ngozí als präpoder nicht vielmehr "als adverb in der bedeutung vorher, fri za nehmen sei. Von einer solchen adverbiellen bedeutun sonst lediglich nichts bekannt. — Als erstes beispiel, einzelnen präpositionen die grundbedeutung sich sehr ist "nagå per beide zu sskr, para der andere" anf art. ferent will nicht in abrede ziehen, dass das sskr. para

verwandt sein könne, da im sanskrit  $\check{\alpha}$  vielfach dem  $\check{e}$  und  $\check{o}$  entspricht (vgl. Bopp gramm. crit. l. Sanscr. §.10) und die in Bopps glossar angeführten bedeutungen remotior, ulterior, eximiss sind mit andern dieses stamms verwandt; allein es darf nicht überschen werden, dass allen mit per-sicher verwandten wörtern, dem enklitischen  $\pi \varepsilon \varrho$ ,  $\pi \check{\varepsilon} \varrho \alpha$ ,  $\pi \varepsilon \varrho \check{\alpha} \omega$ ,  $\pi \varepsilon \iota \varrho \omega$ ,  $\pi \varepsilon \varrho \iota$  der vokal a fern liegt, und dass die bedeutung von  $\pi \alpha \varrho \check{\alpha}$  keine berührungspunkte mit jenen wörtern, die  $\varepsilon$  und  $\varepsilon \iota$  haben, darbietet.

Sehr gewagt ist p. 6 bei in-ter, prae-ter, sub-ter, propter,  $\sup -er$ ,  $\hat{v}n - \hat{\epsilon}\varrho$  die ableitung von dem comparativauffix tero oder ebd. und p. 66 die behauptung: "auch πρό, πρός, pro, prae (fem.) sind comparativformen von ἐπί sanskr. api, ferner lat. per (sanscr. para, apara ultra gr. πέραν) und παρά - von ab, ἀπό u. s. w." Vgl. auch p. 114 ,,pro, πρό (sanscr. pra), prae, prae-ter (doppelt componirt), πάρος (poët.), πρὸς, πρόσω u. s. w. sind nur verschiedene formen eines von sauscr. pi" (api?) "gr. ini lat. ape (in apud) gebildeten comparativs (also ihre eigentlichste bedeutung in grösserer nähe), haben jedoch zum theil sehr verschieden gestaltete gebrauchssphären; übereinstimmend aber sind sie darin, dass sie mit ausnahme von  $\pi \varrho \acute{o}_{\varsigma}$  und praeter das unbestimmte verhältniss der nähe bestimmter als ein verhältniss der nähe an der vorderseite zu bezeichnen pflegen". - So wenig geläugnet werden kann, dass der ableitungsform reg ter sowohl die comparativform wie die beziehung auf ein zweites anhaftet, so wenig lässt sich verkennen, dass ter auch eine adverbialendung ist, die mit jenem gebrauch nichts zu thun hat. Vollends pro, noo, prae als comparativform von  $\ell \pi i$ , per als comparativform von  $\alpha \pi i$  zu betrachten, ist reine einbildung, die weder in den formen noch in der bedeutung noch in der entwicklung verwandter sprachen irgend welche stütze hat. Die begriffe der (grösseren) nähe und des vor fallen an und für sich und im sprachgebrauch aus einander; pro, soo bezeichnen das vor, vorwärts, fort, und keine nähe, παρά, πρός bezeichnen die nähe, aber kein vor.

Das über die ableitung der präposition int, die mit and auf die sanskritwurzel ap zurückgeführt wird, gesagte will referent übergehen, um das hervorzuheben, was der verfasser p. 74 über int c. gen. zur "bezeichnung einer bewegung oder richtung nach einem ort als ziel" bemerkt: "statt der richtung des hin, nach fasst der Grieche (gleich wie bei den begriffen des zieles) das ziel als den ort auf, von wo aus die bestimmung der richtung hergenommen wird, und insofern erscheint hier ini genau betrachtet causal". "Wenn diese deduction zu künstlich scheint, so fragt sich, ob die genetive bei ausdrücken des zielens, verlangens, erlangens nicht vielmehr mit jenem genetiv zusammengehören, welcher den raum, innerhalb dessen etwas stattfindet, oder das ganze, woran etwas theilnimmt, zu bezeichnen hat. Jener genetiv zu angabe der sphäre, in welche eine handlung fällt, (man vgl. os, auses,

συκτός, ἡμέρας, χειμῶνος u. dgl.) ist so ursprünglich, und so wenig auf den begriff des woher zu reduciren, dass es nahe liegt, zu prüfen, ob nicht hieran manche genetive mit und ohne präposition sich anreihen können: ἔρχεσθαι πεδίοιο oder διὰ πεδίου, Πύλου, Αργεος, Μυκήνης, διὰ πολλοῦ χρόνου, ἐπί mit genetiv zur angabe des (ausgedehnten) raumes, der zeit, innerhalb dessen oder deren eine handlung fällt, ἐπὶ τῆς Ασίης οἰκεῖν, ἐπὶ εἰρήνης, ἐπὶ Κύρου schliessen sich unmittelbar an jenes οὖ, νυκτός u. dgl. an. Sollte nun ἐπὶ Σάρδεων φεύγειν, ἐπὶ Σάμου πλεῖν u. dgl. micht nach der analogie jenes örtlichen genetivs zu erklären sein?

Ueber μέχρι und ἄχρι sagt der verfasser p. 101 "Μέχρι (vor vocalen μέχρις, doch hauptsächlich nur bei dichtern, während σ in der attischen prosa so häusig vor vocalen féhlt, dass manche atticisten die form μέχρις als gänzlich unattisch verwarfen) und ἄχρι (und gewöhnlich vor vocalen ἄχρις)" u.s.w. Warum ein unterschied zwischen ἄχρι und μέχρι hinsichtlich des zutretenden σ? Thukydides hat nach Thomas Magister eben so wenig ἄχρις als μέχρις. Moeris erinnert: ἄχρι ἄνευ τοῦ σ ἀντιχοί, ἄχρις Ἑλληνες. Phrynichos: Μέχρις καὶ ἄχρις σὺν τῷ σ ἀδόκιμα μέχρι δὲ καὶ ἄχρι λέγε. Demgemäss hat Ludw. Dindorf in seinen neuesten ausgaben der grösseren Xenophontischen werke mit recht unter verwerfung der entgegenstehenden lesarten überall die form ἄχρι und μέχρι hergestellt.

Von  $\pi \varrho \acute{o}_{\it s}$  wird p. 121 bemerkt, dass es in der verbindung mit allen drei casus seine grundbedeutung des vor festhalte. Dies kann weder aus der sanskritischen untrennbaren präposition prati, deren grundbedeutung vielmehr gegen (zugekehrt, gegenüber, entgegen) zu sein scheint, noch aus dem adverbialen oder präpositionalen gebrauch des griechischen  $\pi \varrho \acute{o}_{\it s}$  erwiesen werden. Wenn  $\pi \varrho \acute{o}_{\it s}$  mit genetiv bei räumlichen verhältnissen "als richtung von der vorderseite her" aufgefasst wird, so ist der begriff der vorderseite reine zuthat des verfassers. Mit dem genetiv ist  $\pi \varrho \acute{o}_{\it s}$  won seiten, sowohl in räumlicher als in causaler bedeutung.

Zu  $\dot{\nu}\pi\dot{\epsilon}\varrho$  erinnert Fritsch "bei Homer  $\dot{\nu}\pi\dot{\epsilon}\dot{\varrho}$  geschrieben in der verbindung  $\dot{\nu}\pi\dot{\epsilon}\dot{\varrho}$   $\dot{\alpha}\lambda\dot{\alpha}\dot{\varsigma}$ " (vielmehr  $\dot{\nu}\pi\dot{\epsilon}\dot{\varrho}$   $\ddot{\alpha}\lambda\alpha$ ) "was aber verwerflich ist, sowohl etymologisch als metrisch, da die arsis bei Homer eine mora aufwiegt". Zwar bemerkt Heyne zu  $\Psi$  227  $\dot{\nu}\pi\dot{\epsilon}\dot{\varrho}$  ante  $\ddot{\alpha}\lambda\alpha$  non dubito esse grammaticum commentum, et  $\dot{\nu}\pi\dot{\epsilon}\varrho$  fuisse olim scriptum, cuius ultima ipso tono producitur". R. Payne Knight hat in seine ausgabe  $\dot{\nu}\pi\dot{\epsilon}\varrho$   $\dot{\mu}$  fuish aufgenommen, aber Spitzner erinnert dagegen mit recht, dass  $\dot{\nu}\pi\dot{\epsilon}\dot{\varrho}$  durch die handschriften und sonstige zeugnisse geschützt ist; und so haben bis auf die neueste Bekkersche recension herab alle ausgaben  $\dot{\nu}\pi\dot{\epsilon}\dot{\varrho}$  beibehalten. Da das  $\dot{\epsilon}$  auch in andern fällen, wo von einer ursprünglichen verwandtschaft mit dem  $\dot{\epsilon}$  nicht die rede sein kann, in  $\dot{\epsilon}\dot{\epsilon}$  gedehnt erscheint, um dem auge eine länge zu repräsentiren, so ist durchaus kein grund vorhanden, von der handschriftlich überlieferten lesart abzugehen.

Ich finde nicht begründet, wenn der verfasser p. 158 über die construction von ὑπό mit dativ sagt: "wir sind gewöhnt, in dieser art von verbindungen (δαμῆται, φοβεῖσθαι ὑπό τιτι u. dgl.) den dativ in der bedeutung des genetivs von, her zu nehmen". Die gewöhnliche richtige auffassung ist vielmehr die, dass ὑπό mit dativ die sinnliche anschauung des unterliegens unter jemand gibt. Denn auch ein mittel, wie p. 159 gesagt wird, ist mit ὑπὸ χεροὶ δαμῆται nicht angegeben, sondern der überwältigte befindet sich unter den armen. Unrichtig ist p. 171 die angabe, κατά bezeichne in der zusammensetzung eine "verstärkung und steigerung". Ks sollte heissen, dass κατά zu dem verbum den begriff der vollständigkeit hinzubringt: καταφαγεῖν (nicht φάγειν), καταλέγειν, κατακοίστειν, καταφιλεῖν (mit küssen bedecken).

Wenn p. 30 zu Xen. Anab. II, 5, 27 iśναι παρὰ Τισσαφίρνει bemerkt wird: "Schneiders conjectur Τισσαφέρνη» beruht auf einem verkennen der grundbedeutung des dativs hin", so hätte eine vergleichung der Oxforder ausgabe von L. Dindorf lehren können, dass Τισσαφέρνη» keineswegs blosse conjectur, sondern beachtenswerthe lesart ist. — Bei ένεκα p. 241 sollte die formel ἀπὸ — ένεκα = von wegen Thuc. VIII, 92, 9. Xen. h. gr. II, 4, 31 nicht übergangen sein.

 Ueber das innere object im sprachgebrauch des Sophokles von W. H. Kolster, rector der Meldorfer gelehrtenschule. Itzehoe. 1858.

Herr rector Kolster behandelt in diesem programme, ohne sich ausschliesslich auf den sprachgebrauch des Sophokles zu beschränken, jene bekannte erscheinung der griechischen sprache, welche (von andern als accusativ des inhalts bezeichnet) das verbum in verbindung mit einem nach stamm oder begriff verwandten object zeigt, durch welches der inhalt des verbums näher beschrieben wird. — Wir rechten nicht um den namen. Denn wenn der verfasser sagt: "inneres, d. h. in der handlung schon enthaltenes object", so ist das eben, was der name accusativ des inhalts beschreiben sollte, und den vorwurf des pleonasmus, welchen der verfasser letzterem namen macht, kann man nach der gegebenen definition auch gegen jenen erheben.

Das wesentliche der construction findet der verfasser, Wanders erklärung in seiner kritik der zweiten Lobeckschen ausgabe des Aias von Sophokles annehmend und berichtigend, in der aufnahme eines nebenbegriffs (p. 5) "die griechische sprache gestattet in ihrer lebendigkeit und ihrem streben nach anschaulichkeit dem verbum, einen nebenbegriff heranzuziehen und ihn als einen höchst wichtigen gesichtspunkt dem ausdruck zu grunde zu legen, worauf der eigentliche verbalbegriff, von dem das object abhängig ist, sich in die blosse grammatische form dieses nebenbegriffs zurückzieht". P. 7. "dies innere object wird diejenigen accusative umfassen, welche abhängig sind von einem verbum,

das um der plastischen form willen einen nebenbegriff aus diesem object oder seine verhältnisse in sich aufgenommen hat". Wenn referent diese auffassung für die mehrzahl der fälle ganz zutreffend findet, wenn zur unterstützung dieser heranziehung eines nebenbegriffs verwiesen werden kann auf die im griechischen übliche verknüpfung zweier verschiedener anschauungen in einer satzform, die σύγγυσις zweier constructionen, die verbindung eines verbums der bewegung mit dem verhältniss der ruhe und umgekehrt, so ist doch zu bezweifeln, ob bei der vom referenten in seiner schulgrammatik §. 442, 2, hervorgehobenen und auch vom verf. nicht übergangenen verknüpfung eines verbums und accusativs von gleichem stamm ohne weiteren zusatz, wie ἀρχὴν ἄρχειν, ἐπιβολὴν ἐπιβάλles u. dgl. von der aufnahme eines nebenbegriffs die rede sein kann. Vielmehr ist diese verbindung eines verbums und objects von gleichem stamm die allereinfachste, am nächsten sich darbietende. Wenn es z. b. Od. VI, 60 f. heisst καὶ δὲ σοὶ αὐτῷ ἔοικε μετὰ πρώτοισιν έόντα βουλάς βουλείειν oder wenn wir Andoc. de myst. §. 73 lesen ἄρξαντες ἀρχάς, έγγυὰς ἡγγυήσαντο, so hiesse es den charakter der griechischen rede verkennen, wollten wir den verben βουλεύειν, ἄρχειν, έγγυᾶσθαι andre von allgemeinerer bedeutung unterschieben, und annehmen, für sie seien dann erst die spezielleren ἄρχειν, βουλεύειν u.s.w. vorgezogen worden. Wenn der lateinischen und deutschen sprache eine solche verknüpfung von verbum und object des gleichen stamms nicht natürlich ist, so erklärt sich diess daraus, dass überhaupt diese sprachen die wiederholung des gleichen wortes vermeiden, und nur zu rhetorischen zwecken dieselbe zulassen, während im griechischen bekanntlich die mehrmalige, unbeschränkte wiederholung desselben wortes dem einfachsten und schlichtesten stil angehört.

Es werden nun von dem verfasser folgende arten des gebrauchs unterschieden: P. 8 die erste, "wo das als object erscheinende abstractum zugleich in dem verbum erscheint". Das eigentliche verbum wäre etwa έγειν, ποιείν, τιθέναι, aber "das im object erscheinende abstractum erscheint als leitend bei der wahl des in jene form aufzunehmenden nebenbegriffs". - P. 10 "die zweite art des innern objects ist die, wo das in das verbum aufgenommene abstractum in folge dessen verschwunden ist, aber die spuren seines daseins zurückgelassen hat. Diese können dreifach sein; erstens; es ist noch das adjectiv vorhanden, welches zu jenem abstractum gehörte, und verlangt auch durch seine form die ergänzung desselben; oder zweitens: das neutrum des adjectivs, sei es singular oder plural, vertritt das verschwundene abstractum; oder drittens: das adjectiv hat sich selbst in das dazu gehörige abstracte substantiv verwandelt". Letztere art erklärt Kolster p. 11 durch das beispiel Soph. Ai. 434 τὰ πρώτα καλλιστεί άριστεύσας στρατού πρός οίκον ήλθε = τὰ πρώτα καὶ κάλλιστα άριστεία άριστεύσας. "Hier aber schliesst sich eine höchst be-

deutsame erscheinung an: es lag nämlich nahe, statt des abstractum ein metaphorisch für dasselbe gesetztes concretum zu setzen": z. b. Aesch. Sept. 498 φόβον βλέπων = φοβερον βλέμμα βλέπων. Hom. Od. XIX, 446 πυρ δ' όφθαλμοῖσι δεδορχώς. Ferner p. 12 "kommt eine zahl von fällen vor, wo in das verb das zum abstracten objecte gehörige adjectiv aufgenommen ist. Soph. Phil. 1038 σκόλον πλεύσαι = στόλον πλευστικόν στέλλεσθαί". - "Die nächste art des inneren objectes geht noch einen erheblichen schritt weiter, indem sie das abstractum beibehält, aber in das verbum den begriff einer vergleichung mit der im objecte ausgedrückten bandlung aufnimmt. Soph. Ai. 206. Αΐας θολερφ κείται γειμώνι **ν**οσήσας. Gedacht ist offenbar θολερά νόσφ und der γειμών ist nur als vergleichung herangezogen". Als fünfte art des inneren objectes wird p. 13 angeführt "wo in das verb der begriff des mittels, wodurch man die handlung zuwegebringt, aufgenommen ist". Ai. 55 έκειρε πολυκέρων (richtiger πολύκερων) φόνος αντί του κείρων ἐποίησε. P. 13 "die nächste art ist mit der vorliegenden so nahe verwandt, dass es zuweilen schwer fällt, die scheidung scharf zu machen; es ist diejenige, wo in das verbum der begriff der art und weise, wie die handlung ins leben gesetzt werden soll, aufgenommen ist", z. b. Soph. Phil. 216 βοᾶ τηλωπον ιωάν. P. 14 ,,die letzte gattung des inneren objects umfasst diejenigen fälle, wo das verbum ein moment der entwicklung der handlung, anfang, fortgang und ende bezeichnet", z. b. anfang: Eur. Alc. 660 ύστάτην όδον έξιούσαν = έξιούσαν έργομένην την ύστάτην όδόν.

- 6) Scholae Suerinensi tertia sacra saecularia gratulatur Schola cathedralis Gustroviensis. (Aken) commentatio historica et grammatica de particula ão. Gustrovii 1853.
- 7) Domschule zu Güstrow 1858. Einladung zur öffentlichen prüfung vom director G. C. H. Raspe. — Tempora und Modi im Griechischen (erste hälfte). Von Aken.
- Angedenken an die feier des 25jährigen dienstjubiläums des herrn gymnasialdirectors dr. Raspe. — Beigegeben ist eine grammatische bagatelle (von Aken). Güstrow. 1858.

Herr Aken hat in den letzten jahren theils in selbständigen gelegenheitsschriften und programmen, theils in abhandlungen, welche die jahrbücher für philologie brachten 1), die griechische modallehre in verbindung mit der lehre von der partikel är und den negationen nach verschiedenen seiten hin behandelt, und hiebei namentlich meinem system eine nähere berücksichtigung geschenkt. Da der herr verfasser von dem gleichen princip, wie ich, nämlich mit verwerfung apriorischer constructionen von der nothwendigkeit historischer erforschung des positiven sprachgebrauchs ausgeht, andrerseits in wesentlichen punkten dem system des referenten

1) Eine übersicht derselben gibt herr Aken selbst in der abhandlung über die Tempora und Modi p. 1. anm. entgegentritt, so liegt für diesen, der es nie für schicklich hielt, gegentheilige ansichten, wenn sie etwa unbequem sind, zu ignoriren, hierin ein besonderer beweggrund, in eine discussion über die wichtigeren differenzpunkte offen einzugehen.

Referent beschränkt sich mit übergehung der in den jahrbüchern für philologie enthaltenen abhandlungen auf eine anzeige der oben genannten programme nicht nur, weil er zweifelt, ob es passend sei, eine zeitschrift vor das forum der andern zu ziehen, sondern auch, weil die dort behandelten partieen entschieden die wichtigsten der griechischen syntax, zugleich auch diejenigen sind, in welchen die wege des referenten und des verfassers am meisten aus einander gehen. - Wir erhalten in der abhandlung über die tempora und modi zuerst p. 3 ff. vgl. auch p. 13 eine "ursprüngliche tempustabelle". Hier werden drei "verba" unterschieden: "verb. imperfect. stamm  $TT\Pi T$ -", verb. perfect. stamm  $TETT\Pi$ -" "verb. aorist. stamm  $TT\Pi$ -". Ich möchte die neuerung:  $\tau v \pi$  -  $\tau v \pi \tau$  -  $\tau s \tau v \pi$  - als besondere verba su bezeichnen, nicht gutheissen. Consequent müsste man dann auch die reduplicirten perfecte im lateinischen und deutschen. und warum nicht auch die mit verlängertem wurzelvokal? man müsste die verbalformen mit umlaut oder ablaut, oder die, welche durch anhängung von o, von u oder v entstehen, für besondere verba erklären. Würde man damit gegen die natürliche ansicht, welche aus einem verbalstamm durch organische kraft, durch innere und äussere veränderungen verschiedene formen hervorgehen lässt, etwas gewinnen?

Aken stellt den unterschied der werdenden, vollendeten, momentanen handlung ("dauer, vollendung, punkt") d. i. p. 4 "der absoluten zeitbestimmung" über den der "relativen, welche vom standpunkt des sprechenden aus bestimmt, d. h. nach vergangenheit, gegenwart und zukunft". "Die tempora und modi des einen verbums verhalten sich zu denen des andern durchaus nicht temporal im gewöhnlichen sinn, d. h. nicht relativ temporal. Die relative zeitangabe findet nur im gegensatz der hauptund nebentempora ihren ausdruck. Letztere, die augmenttempora, zeigen die bedeutung der vergangenheit". - So wichtig es mir scheint, dass im griechischen verbum, wie im hebräischen, der wesentliche gegensatz zwischen dem werden und der vollendung der handlung hervorgehoben werde, wie ich es schon 1852 in "meiner übersichtlichen zusammenstellung der regeln über den gebrauch der tempora" und dann in meiner schulgrammatik gethan habe, so möchte ich doch nicht zu den folgerungen vorschreiten, wie der verfasser gethan hat. Die handlung, welche (ohne den standpunkt in der vergangenheit zu nehmen) als werdend dargestellt wird, kann nur als gegenwärtig oder zukünftig aufgefasst werden; die handlung, welche an sich (vom standpunkt des sprechenden aus) als vollendet dargestellt wird, erscheint eben damit

mit den worten: with reference, with respect to wird jeder genetiv erklärt, wie der accusativ als das object with regard to which the action is affirmed.

Obwohl die grundbedeutung der präpositionen mit mehr zutreffender wahrheit erörtert ist, indem auf die bedeutung, welche diese wörter als adverbien und in der zusammensetzung haben, zurückgegangen und theilweise auch dasjenige benützt wird, was sprachvergleichende (deutsche) werke analoges darbieten, so ist doch bei den abstracten resultaten der casuslehre die natürliche wechselbeziehung zwischen gewissen casus und präpositionen, die auch im griechischen herwortritt, ganz übersehen. Dass ånó und žx nur mit dem genetiv, žv und σύν nur mit dem dativ construirt werden, was den sorgfältigeren beobachter auf die verwandtschaft des genetivs und dativs mit den betreffenden präpositionen aufmerksam machen muss, findet bei der methode des verfassers keine erklärung.

Einen etwas höhern standpunkt behauptet:

 Vergleichende bearbeitung der griechischen und lateinischen partikeln von Dr. Ernst August Fritsch, oberlehrer am gymnasium zu Wetzlar, 2. theil, die präpositionen. Giessen, 1853 J. Rickersche buchhandlung. 243 S.

Eine einleitung p. 1—19 und cap. I, 19—41 handelt von den präpositionen überhaupt, von gesichtspunkten und eigenschaften, die bei allen in gleicher weise vorkommen: hauptverschiedenheiten der abstammung, des gebrauchs, der construction. Cap. II erörtert die präpositionen der blossen richtung des nach und son (des wo?), cap. III die präpositionen der annäherung und trennung, nähe und ferne, cap. IV die präpositionen der richtung (nach, von und das wo) mit der bezeichnung des dimensionsverhältnissen, a) vor und hinter, b) über und unter, c) in und aus, d) rechts und links, e) diesseits und jenseits; cap. V die uneigentlichen präpositionen a) der weise, b) des grundes.

Die behandlung ist eine möglichst parallele, griechisches und lateinisches zusammenstellende und unter gleichen gesichtspunkten zusammenfassende; doch werden die unterschiede keineswegs verwischt. Freilich tiefer eingehende erörterungen des positiven sprachgebrauchs jeder einzelnen präposition liegen der schrift fern, die vielmehr nur in der art der zusammenstellung und der allgemeineren auffassungen ihr eigenthümliches sucht.

Gerade in dem, was dem verfasser eigenthümlich zu sein scheint, kann ich vielfach nicht zustimmen. So ist mir nicht einleuchtend, warum das verhältniss des wo nicht eben so ursprünglich seinen ausdruck gefunden haben soll, wie das wohin und woher. Die p. 4 gegebene ausführung, wonach manche der frühesten präpositionen mit aufgebung ihrer selbständigkeit zu casussuffixen wurden, als casusendungen sich auf die angabe des richtungsverhältnisses zwischen der thätigkeit und ihrem objecte

beschränkten, also zu der blossen geltung des von und nach herabsanken, beruht auf unverwiesenen, über alle geschichtliche erscheinung der sprache zurückgehenden voraussetzungen. können wir auch die folgerung nicht anerkennen: "die bezeichnung des ortes (des wo) ist ihnen ursprünglich also nothwendig fremd; erst im laufe der zeit wurden sie auch zu diesem zwecke verwandt, d. h. mit anderen worten: die sprache schaut das wo nur an als richtung des von und nach vgl. πεδίοιο θέειν." Um zunächst das letztere beweismittel zu prüfen, so muss es auffallen, dass der verfasser diesen genetiv nur so schlechtbin als bezeichnung des wo aufgefasst hat. Dass der genetiv den raum bezeichnet, innerhalb dessen eine handlung vorgeht, ist ganz besonders da ersichtlich, wo er bei verben der bewegung steht, ausserdem aus der verbindung mit dia, aus dem gebrauch zur angabe der zeit, innerhalb deren etwas geschieht, νυπτός, ημέρας u. a. Wie soll also damit ein beweis geliefert sein, dass die griechische sprache für das verhältniss des wo ursprünglich keinen eigenen ausdruck gehabt habe?

Die anschauung des ruhigen verbleibens von gegenständen an und in einem ort, des haftens von eigenschaften und zuständen an einem gegenstande musste sich dem menschen von anfang an eben so natürlich und nothwendig darbieten, wie die der bewegung woher und wohin; er musste das gleiche bedürfniss fühlen einen ausdruck für das verhältniss des wo zu suchen, wie für das wohin und woher. - Betreten wir den boden der thatsachen, der gegebenen sprachlichen erscheinungen, so ist für den ausdruck des wo nicht etwa bald diese bald jene bezeichnung stellvertretend gewählt worden; vielmehr hat jenes verhältniss seinen eigenen sicheren ausdruck. Im sanskrit dient ihm ein besonderer casus, der locativ, im griechischen und deutschen ist der dativ, im lateinischen der ablativ stehender ausdruck für das Die suffixe 31, 32v, de sind in der ältesten griechischen sprache fest ausgeprägte bezeichnungen für jenes dreifache verhältniss. Ebenso fest stehen ibi, ubi, inde, unde. Auch eine eigene präposition hat das griechische für den punkt, wo etwas ist, ir; ähnlich wie das hebräische sein 2; in gleicher weise wird bei σύr, cum, αμα an und für sich nur ein ruhèndes zusammensein mit einem andern gegenstand vorausgesetzt, selbst wo ein verbum der bewegung dabeistehen sollte.

Es hängt aber diese irrige voraussetzung mit einer andern zusammen, wonach die präpositionen von verben abstammen sollen. "Am natürlichsten" sagt der verfasser p. 3 "und richtigsten werden sie" (die eigentliche präpositionen) "wie auch vielfach geschieht ihrer angegebenen (räumlichen) grundbedeutung gemäss als begriffswörter und zwar als participialien angesehen. Denn die bezeichnung einer objectiven räumlichen richtung kommt nur dem verbum zu, indem dieses den begriff jeiner thätigkeit angiebt,

keine thätigkeit aber ohne bewegung und richtung gedacht werden kann. Als blosse richtungsbezeichnungen also ging ihr begriff der thätigkeit und der bewegung in dem begriff des durch das adverb bestimmten verbs (und verbales) unter."

Wenn jedoch in den suffixen Di, Ber, de, bei ibi, ubi, inde, unde oder in den casusendungen an eine ableitung aus dem verbum nicht zu denken ist, wenn jeder versuch dazu weit über die historische erscheinung zurück, in das gebiet eines willkürlichen spiels der phantasie sich verlieren würde, so ist nicht abzusehen, wesshalb die sprache nicht auch in adverbien und präpositionen von anfang an diese verhältnisse ausgedrückt haben sollte. Betrachten wir dann die sprachliche form der präpositionen, wie sie in dem sanskrit, dem griechischen, lateinischen, germanischen, theilweise auch in ihrer wesentlichen gleichheit das gepräge der einfachheit und ursprünglichkeit an sich tragen, so muss der gedanke an eine ableitung von verben als völlig unbegründet erscheinen. Wer kann bei dem sanskrit apa (untrennbar), anó, d, goth. af, and. apa; bei sanscr. api (untrennbar), ini, goth. bi, ahd. bi, bi, oder bei er, lat. goth. und ahd. in, bei pari, περί, bei pra, πρό, pro, goth. faúr, faúra, ahd. uri, fora, nhd. für, vor; bei sam, αμα, σύν cum, samt; bei antar, inter, unter; upara, ὑπέρ, super, ufar, über, die grossentheils schon vor aller geschichtlichen erscheinung der verschiedenen indogermanisches sprachen, vor der scheidung der sprachstämme im wesentlichen ihre feste form erhalten hatten — wer kann bei solchen wörtern, denen jede ableitungsform abgeht, sich berechtigt glauben, an ableitung zu denken? --

Doch der verfasser führt seine ansicht im einzelnen durch. Er leitet apa, ἀπό, von der sanskritwurzel ap, ἄπτειν, haften, ab. "Sonach gehörte zu ihrer ursprünglichsten geltung der begriff des haftens [vgl. wegen ihrer bezeichnung der richtung von, her, und ihrer verbindung mit dem casus dieser selben richtung, dem griechischen genitiv (lateinischen ablativ) die construction unterodai τινος und απτεσθαι από τινος des engen, berührenden verbundenseins; diese aber hat sich in der weise verflacht, dass unserer präposition im allgemeinen überall die örtliche bezeichnung der richtung von einem gegenstande her inhärirt, ohne unterscheidung, ob ein haften an dem ausgangspunkt, was allerdings, wie gesagt, zur grundbedeutung gehört, oder bloss ein - näher oder ferner - liegen auf der von ihm ausgehenden richtungslinie stattfinde." Wir müssen ernstlich gegen eine methode protestiren, die ohne historische gründe den ursprung der präpositionen aus verben, dann des apa aus ap, des από aus απτομαι (hat nicht schon der spiritus asper, der sonst aus o entsteht, den verfasser bedenklich gemacht?) annimmt, und dann aus dieser willkürlichen ableitung sofort zurückschliesst auf die ursprüngliche bedeutung. Referent hat jedoch an des verfassers erörterung über and noch

anderes auszustellen. Er sagt p. 48 "Από (ἀπαί, welches wie sagai u. a. eine alte weibliche form zu sein scheint, nach art von πη, τη, πέρα (statt πέραι), πάλαι; das ἀπαί findet sich bei Homer nur II. 11, 664: ἀπαὶ νευοῆς, wofür aber jetzt ἀπό gelesen wird, freilich nur aus dem unerwiesenen grunde, dass die auf den diphthong as ausgehenden poëtischen formen der präpositionen - nur vor mutis, nicht vor liquidis vorkommen sollen.)" — War es unkenntniss oder absicht dass der sachverhalt so falsch dargestellt ist? Scheint es doch, als ob ἀπαί die handschriftlich überlieferte, nur aus willkür verlassene lesart sei, während gerade ἀπό auf handschriftlicher autorität beruht! Vergl. Spitzner z. d. st. - Unterwerfen wir die einzelnen der praposition beigelegten bedeutungen einer prüfung, so kann es referent nicht billigen, wenn hier und da der aus dem zusammenhang resultirende schein der bedeutung mit dieser selbst verwechselt wird. Statt p. 55 dem  $\alpha \pi \delta$  die bedeutung "des thätigen grundes" beizulegen, "von welchem eine thätigkeit oder ein sein als dessen wirkung oder schöpfung ausgeht," würde besser gesagt, dass an der stelle des für die wirkende ursache gewöhnlichen ausdrucks ὑπό c. genetivo zuweilen nur die unbestimmte bezeichnung, von wo her, stehe, wie Thuc, I, 17 ἐπράχθη ἀπ' αὐτων. Dagegen waren belege wie Soph. Oed. R. 415 do olog' do or εί; 1364 ἀφ' ών αὐτὸς έφυν, Od. XIX, 163 οὐκ ἀπὸ δρυὸς οὐδ' ἀπὸ πέτρης ἐστίν auszuschliessen, weil hier ἀπό nichts als den ausgangspunkt angiebt. Ebensowenig möchte ich mit dem verfasser p. 58 ἀπό als bezeichnung des mittels auffassen unter beziehung auf stellen, wie Il. XI, 675  $\ddot{\epsilon}\beta\lambda\eta\dot{\tau}$  —  $\dot{\epsilon}\mu\tilde{\eta}\varsigma$   $\dot{\alpha}\pi\dot{\delta}$   $\chi\epsilon\iota$ cóc, oder (p. 59) als bezeichnung des logischen grundes und der gemässheit; ἀπό τινος καλείσθαι heisst nur, dass der name von einer gewissen person hergenommen ist. - Wenn endlich p. 68, 4 από in der composition "das causative verwandeln, zu etwas machen" bezeichnen soll: "ἀπανδυοῦν zum manne machen, ἀπογλαυκοῦν in eine eule verwandeln", so hat sich der verfasser offenbar durch die wörterbücher von Passow und Rost verleiten lassen; denn die bedeutung: zu etwas machen, liegt lediglich in der verbalbildung  $\delta\omega$ ; dagegen kann  $\partial \pi \delta$  nur andeuten, dass der vorige zustand aufgegeben wird.

Auffallen muss in dem abschnitt von der stellung der präpositionen, wo p. 33 bemerkt wird, dass es mitunter schwer werde, zu entscheiden, ob die präposition als solche oder als adverbium gebraucht sei, der zweifel, ob Il. XI, 831 neori als präposition, oder nicht vielmehr "als adverb in der bedeutung vorher, früher" zu nehmen sei. Von einer solchen adverbiellen bedeutung ist ja sonst lediglich nichts bekannt. — Als erstes beispiel, "dass bei einzelnen präpositionen die grundbedeutung sich sehr getrübt hat", ist "napá per beide zu sskr, para der andere" angeführt. Referent will nicht in abrede ziehen, dass das sskr. para mit per

verwordt sein könne, da im sanskrit i vielfach dem e und ö entspricht vgl. Bopp gramm. erit. I. Sanser. § 10, und die in Bopps
glouser augeführten bedeutungen remoiner. alterior, eximine sind
mit andern diesen stamme verwandt: allein es durf nicht übersohen werden, dass allen mit per-sicher verwundten würtern, den
enklitischen nig, niga, nigan, niegen, nige der vokal a fern liegt,
und dass die bedeutung von nage keine berührungspunkte mit
jenen wörtern, die z und zu haben, darbietet.

Sehr gewagt ist p. 6 bei in-ter, proc-ter, sub-ter, propter, sip-er, in-io die ableitung von dem comparativaussix tero oder eld. und p. 66 die behauptung: "auch zoo, zoos, pro, proe (fem.) sind comparativformen von est sanskr. api, ferner lat. per (sanscr. para, spara ultra gr. separ und sapa — von ab, asó u. s. w." Vgl. auch p. 114 , pra, ngo (sanser, pra), prae, prae-ter (doppelt componist), πάρος (poēt.), πρὸς, πρόσω u.s. w. sind nur verschiedene formen eines von sanscr. pi" (api!) "gr. èni lat. ape (in apud) gebildeten comparativs (also thre eigentlichste bedeutung in grösserer nahe, haben jedoch zum theil sehr verschieden gestaltete gebrauchssphären; übereinstimmend aber sind sie darin, dass sie mit ausnahme von  $\pi \varrho i$ ; und praeter das unbestimmte verhältniss der nake bestimmter als ein verbältniss der nahe an der vorderseite zu bezeichnen pflegen". - So wenig gelängnet werden kann, dass der ableitungsform reg ter sowohl die comparativform wie die beziehung auf ein zweites anhaftet, so wenig lässt sich verkennen, dass ter auch eine adverbialendung ist, die mit jenem gehrauch nichts zu thun hat. Vollends pro, soo, prae als comparativform von ἐπί, per als comparativform von ἀπό zu betrachten, ist reine einbildung, die weder in den formen noch in der bedeutung noch in der entwicklung verwandter sprachen irgend welche stütze hat. Die begriffe der (grösseren) nahe und des vor fallen an und für sich und im sprachgebrauch aus einander; pro, seó bezeichnen das vor, vorwärts, fort, und keine nähe, παρά, πρός bezeichnen die nähe, aber kein vor.

Das über die ableitung der präposition ènt, die mit ànó auf die sanskritwurzel ap zurückgeführt wird, gesagte will referent übergeben, um das hervorzuheben, was der verfasser p. 74 über ènt c. gen. zur "bezeichnung einer bewegung oder richtung nach einem ort als ziel" bemerkt: "statt der richtung des hin, nach fasst der Grieche (gleich wie bei den begriffen des zieles) das ziel als den ort auf, von wo aus die bestimmung der richtung hergenommen wird, und insofern erscheint hier ènt genau betrachtet causal". "Wenn diese deduction zu künstlich scheint, so fragt sich, ob die genetive bei ausdrücken des zielens, verlangens, erlangens nicht vielmehr mit jenem genetiv zusammengehören, welcher den raum, innerhalb dessen etwas stattfindet, oder das ganze, woran etwas theilnimmt, zu bezeichnen hat. Jener genetiv zu angabe der sphäre, in welche eine handlung fällt, (man vgl. ob, aurob.

νυκτός, ἡμέρας, χειμῶνος u. dgl.) ist so ursprünglich, und so wenig auf den begriff des woher zu reduciren, dass es nahe liegt, zu prüfen, ob nicht hieran manche genetive mit und ohne präposition sich anreihen können: ἔρχεσθαι πεδίοιο oder διὰ πεδίου, Πύλου, "Αργεος, Μυκήνης, διὰ πολλοῦ χρόνου, ἐπί mit genetiv zur angabe des (ausgedehnten) raumes, der zeit, innerhalb dessen oder deren eine handlung fällt, ἐπὶ τῆς 'Ασίης οἰκεῖν, ἐπὶ εἰρήνης, ἐπὶ Κύρου schliessen sich unmittelbar an jenes οῦ, νυκτός u. dgl. an Sollte nun ἐπὶ Σάρδεων φεύγειν, ἐπὶ Σάμου πλεῖν u. dgl. nicht nach der analogie jenes örtlichen genetivs zu erklären sein?

Ueber μέχρι und ἄχρι sagt der verfasser p. 101 "Μέχρι (vor vocalen μέχρις, doch hauptsäehlich nur bei dichtern, während σ in der attischen prosa so häusig vor vocalen féhlt, dass manche atticisten die form μέχρις als gänzlich unattisch verwarfen) und ἄχρι (und gewöhnlich vor vocalen ἄχρις)" u.s.w. Warum ein unterschied zwischen ἄχρι und μέχρι hinsichtlich des zutretenden σ? Thukydides hat nach Thomas Magister eben so wenig ἄχρις als μέχρις. Moeris erinnert: ἄχρι ἄτεν τοῦ σ ἀλτικοί, ἄχρις Ελλητες. Phrynichos: Μέχρις καὶ ἄχρις σὺν τῷ σ ἀδόκιμα μέχρι δὲ καὶ ἄχρι λέγε. Demgemäss hat Ludw. Dindorf in seinen neuesten ausgaben der grösseren Xenophontischen werke mit recht unter verwerfung der entgegenstehenden lesarten überall die form ἄχρι und μέχρι hergestellt.

Von  $\eta \rho \delta s$  wird p. 121 bemerkt, dass es in der verbindung mit allen drei casus seine grundbedeutung des vor festhalte. Dies kann weder aus der sanskritischen untrennbaren präposition prati, deren grundbedeutung vielmehr gegen (zugekehrt, gegenüber, entgegen) zu sein scheint, noch aus dem adverbialen oder präpositionalen gebrauch des griechischen  $\eta \rho \delta s$  erwiesen werden. Wenn  $\eta \rho \delta s$  mit genetiv bei räumlichen verhältnissen "als richtung von der vorderseite her" aufgefasst wird, so ist der begriff der vorderseite reine zuthat des verfassers. Mit dem genetiv ist  $\eta \rho \delta s$  won seiten, sowohl in räumlicher als in causaler bedeutung.

Zu  $\dot{\nu}n\dot{\epsilon}\varrho$  erinnert Fritsch "bei Homer  $\dot{\nu}n\dot{\epsilon}\dot{\iota}\varrho$  geschrieben in der verbindung  $\dot{\nu}n\dot{\epsilon}\dot{\iota}\varrho$   $\dot{\alpha}\dot{\lambda}\dot{\alpha}\dot{\varsigma}$ " (vielmehr  $\dot{\nu}n\dot{\epsilon}\dot{\iota}\varrho$   $\ddot{\alpha}\lambda\alpha$ ) "was aber verwerflich ist, sowohl etymologisch als metrisch, da die arsis bei Homer eine mora aufwiegt". Zwar bemerkt Heyne zu  $\Psi$  227  $\dot{\nu}n\dot{\epsilon}\iota\varrho$  ante  $\ddot{\alpha}\lambda\alpha$  non dubito esse grammaticum commentum, et  $\dot{\nu}n\dot{\epsilon}\varrho$  fuisse olim scriptum, cuius ultima ipso tono producitur". R. Payne Knight hat in seine ausgabe  $\dot{\nu}n\dot{\epsilon}\varrho$   $\dot{\epsilon}\alpha\lambda\alpha$  aufgenommen, aber Spitzner erinnert dagegen mit recht, dass  $\dot{\nu}n\dot{\epsilon}\iota\varrho$  durch die handschriften und sonstige zeuglisse geschützt ist; und so haben bis auf die neueste Bekkersche recension herab alle ausgaben  $\dot{\nu}n\dot{\epsilon}\iota\varrho$  beibehalten. Da das  $\dot{\epsilon}$  auch in andern fällen, wo von einer ursprünglichen verwandtschaft mit dem  $\dot{\epsilon}$  nicht die rede sein kann, in  $\dot{\epsilon}\iota$  gedehnt erscheint, um dem auge eine länge zu repräsentiren, so ist durchaus kein grund vorhanden, von der handschriftlich überlieferten lesart abzugehen.

Ich finde nicht begründet, wenn der verfasser p. 158 über die construction von ὑπό mit dativ sagt: "wir sind gewöhnt, in dieser art von verbindungen (δαμήναι, φοβεῖσθαι ὑπό τιτι u. dgl.) den dativ in der bedeutung des genetivs von, her zu nehmen". Die gewöhnliche richtige auffassung ist vielmehr die, dass ὑπό mit dativ die sinnliche anschauung des unterliegens unter jemand gibt. Denn auch ein mittel, wie p. 159 gesagt wird, ist mit ὑπὸ χεροὶ δαμήναι nicht angegeben, sondern der überwältigte befindet sich unter den armen. Unrichtig ist p. 171 die angabe, κατά bezeichne in der zusammensetzung eine "verstärkung und steigerung". Es sollte heissen, dass κατά zu dem verbum den begriff der vollständigkeit hinzubringt: καταφαγεῖν (nicht φάγειν), καταλέγειν, κατακοίλειν, καταφιλεῖν (mit küssen bedecken).

Wenn p. 30 zu Xen. Anab. II, 5, 27 iέναι παρὰ Τισσαφίρτει bemerkt wird: "Schneiders conjectur Τισσαφέρτην beruht auf einem verkennen der grundbedeutung des dativs hin", so hätte eine vergleichung der Oxforder ausgabe von L. Dindorf lehren können, dass Τισσαφέρτην keineswegs blosse conjectur, sondern beachtenswerthe lesart ist. — Bei ένεκα p. 241 sollte die formel ἀπὸ — ένεκα = von wegen Thuc. VIII, 92, 9. Xen. h. gr. II, 4, 31 nicht übergangen sein.

 Ueber das innere object im sprachgebrauch des Sophokles von W. H. Kolster, rector der Meldorfer gelehrtenschule. Itzehoe. 1858.

Herr rector Kolster behandelt in diesem programme, ohne sich ausschliesslich auf den sprachgebrauch des Sophokles zu beschränken, jene bekannte erscheinung der griechischen sprache, welche (von andern als accusativ des inhalts bezeichnet) das verbum in verbindung mit einem nach stamm oder begriff verwandten object zeigt, durch welches der inhalt des verbums näher beschrieben wird. — Wir rechten nicht um den namen. Denn wenn der verfasser sagt: "inneres, d. h. in der handlung schon enthaltenes object", so ist das eben, was der name accusativ des inhalts beschreiben sollte, und den vorwurf des pleonasmus, welchen der verfasser letzterem namen macht, kann man nach der gegebenen definition auch gegen jenen erheben.

Das wesentliche der construction findet der verfasser, Wunders erklärung in seiner kritik der zweiten Lobeckschen ausgabe des Aias von Sophokles annehmend und berichtigend, in der aufnahme eines nebenbegriffs (p. 5) "die griechische sprache gestattet in ihrer lebendigkeit und ihrem streben nach anschaulichkeit dem verbum, einen nebenbegriff heranzuziehen und ihn als einen höchst wichtigen gesichtspunkt dem ausdruck zu grunde zu legen, worauf der eigentliche verbalbegriff, von dem das object abhängig ist, sich in die blosse grammatische form dieses nebenbegriffs zurückzieht". P. 7. "dies innere object wird diejenigen accusative umfassen, welche abhängig sind von einem verbum,

das um der plastischen form willen einen nebenbegriff aus diesem object oder seine verhältnisse in sich aufgenommen hat". Wenn referent diese auffassung für die mehrzahl der fälle ganz zutreffend findet, wenn zur unterstützung dieser heranziehung eines nebenbegriffs verwiesen werden kann auf die im griechischen übliche verknüpfung zweier verschiedener anschauungen in einer satzform, die σύγγυσις zweier constructionen, die verbindung eines verbums der bewegung mit dem verhältniss der ruhe und umgekehrt, so ist doch zu bezweifeln, ob bei der vom referenten in seiner schulgrammatik §. 442, 2, hervorgehobenen und auch vom verf. nicht übergangenen verknüpfung eines verbums und accusativs von gleichem stamm ohne weiteren zusatz, wie ἀργὴν ἄργειν, ἐπιβολὴν ἐπιβάλ-Les u. dgl. von der aufnahme eines nebenbegriffs die rede sein kann. Vielmehr ist diese verbindung eines verbums und objects von gleichem stamm die allereinfachste, am nächsten sich darbietende. Wenn es z. b. Od. VI, 60 f. heisst καὶ δὲ σοὶ αὐτῷ ἔοικε μετὰ πρώτοισιν έόντα βουλάς βουλείειν oder wenn wir Andoc. de myst. §. 73 lesen ἄρξαντες ἀρχάς, έγγυὰς ἡγγυήσαντο, so hiesse es den charakter der griechischen rede verkennen, wollten wir den verben βουλεύειν, άργειν, έγγυᾶσθαι andre von allgemeinerer bedeutung unterschieben, und annehmen, für sie seien dann erst die spezielleren ἄρχειν, βουλεύειν u.s.w. vorgezogen worden. Wenn der lateinischen und deutschen sprache eine solche verknüpfung von verbum und object des gleichen stamms nicht natürlich ist, so erklärt sich diess daraus, dass überhaupt diese sprachen die wiederholung des gleichen wortes vermeiden, und nur zu rhetorischen zwecken dieselbe zulassen, während im griechischen bekanntlich die mehrmalige, unbeschränkte wiederholung desselben wortes dem einfachsten und schlichtesten stil angehört.

Es werden nun von dem verfasser folgende arten des gebrauchs unterschieden: P. 8 die erste, "wo das als object erscheinende abstractum zugleich in dem verbum erscheint". Das eigentliche verbum wäre etwa ἔγειν, ποιεῖν, τιθέναι, aber "das im object erscheinende abstractum erscheint als leitend bei der wahl des in jene form aufzunehmenden nebenbegriffs". - P. 10 "die zweite art des innern objects ist die, wo das in das verbum aufgenommene abstractum in folge dessen verschwunden ist, aber die spuren seines daseins zurückgelassen hat. Diese können dreifach sein; erstens: es ist noch das adjectiv vorhanden, welches zu jenem abstractum gehörte, und verlangt auch durch seine form die ergänzung desselben; oder zweitens: das neutrum des adjectivs, sei es singular oder plural, vertritt das verschwundene abstractum; oder drittens: das adjectiv hat sich selbst in das dazu gehörige abstracte substantiv verwandelt". Letztere art erklärt Kolster p. 11 durch das beispiel Soph. Ai. 434 τὰ πρώτα καλλιστεί άριστεύσας στρατού πρός οίκον ήλθε = τὰ πρώτα καὶ κάλλιστα άριστεία άριστεύσας. "Hier aber schliesst sich eine höchst be-

deutsame erscheinung an: es lag nämlich nahe, statt des abstractum ein metaphorisch für dasselbe gesetztes concretum zu setzen": z. b. Aesch. Sept. 498 φόβον βλέπων = φοβερον βλέμμα βλέπων. Hom. Od. XIX, 446 πῦρ δ' ὀφθαλμοῖσι δεδορκώς. Ferner p. 12 "kommt eine zahl von fällen vor, wo in das verb das zum abstracten objecte gehörige adjectiv aufgenommen ist. Soph. Phil. 1038 στόλον πλεύσαι = στόλον πλευστικόν στέλλεσθαί". - "Die nächste art des inneren objectes geht noch einen erheblichen schritt weiter, indem sie das abstractum beibehält, aber in das verbum den begriff einer vergleichung mit der im objecte ausgedrückten handlung aufnimmt. Soph. Ai. 206. Αΐας θολερφ κείται χειμώνι Gedacht ist offenbar θολερά νόσφ und der χειμών int νοσήσας. nur als vergleichung herangezogen". Als fünfte art des inneren objectes wird p. 13 angeführt "wo in das verb der begriff des mittels, wodurch man die handlung zuwegebringt, aufgenommen ist". Ai. 55 έκειρε πολυκέρων (richtiger πολύκερων) φόνος -άντι του κείρων εποίησε. P. 13 "die nächste art ist mit der vorliegenden so nahe verwandt, dass es zuweilen schwer fällt, die scheidung scharf zu machen; es ist diejenige, wo in das verbum der begriff der art und weise, wie die handlung ins leben gesetzt werden soll, aufgenommen ist", z. b. Soph. Phil. 216 βοᾶ τηλωπόν ιωάν. P. 14 ,,die letzte gattung des inneren objects umfasst diejenigen fälle, wo das verbum ein moment der entwicklung der handlung, anfang, fortgang und ende bezeichnet", z. b. anfang: Eur. Alc. 660 ύστάτην όδον έξιουσαν = έξιουσαν έργομένην την ύστάτην όδόν.

- 6) Scholae Suerinensi tertia sacra saecularia gratulatur — Schola cathedralis Gustroviensis. (Aken) commentatio historica et grammatica de particula ão. Gustrovii 1853.
- 7) Domschule zu Güstrow 1858. Einladung zur öffentlichen prüfung vom director G. C. H. Raspe. — Tempora und Modi im Griechischen (erste hälfte). Von Aken,
- 8) Angedenken an die feier des 25jährigen dienstjubilämms des herrn gymnasialdirectors dr. Raspe. Beigegeben ist eine grammatische bagatelle (von Aken). Güstrow. 1858.

Herr Aken hat in den letzten jahren theils in selbständigen gelegenheitsschriften und programmen, theils in abhandlungen, welche die jahrbücher für philologie brachten 1), die griechische medallehre in verbindung mit der lehre von der partikel är und den negationen nach verschiedenen seiten hin behandelt, und hiebei namentlich meinem system eine nähere berücksichtigung geschenkt. Da der herr verfasser von dem gleichen princip, wie ich, nämlich mit verwerfung apriorischer constructionen von der nothwendigkeit historischer erforschung des positiven sprachgebrauchs ausgeht, andrerseits in wesentlichen punkten dem system des referenten

1) Eine übersicht derselben gibt herr Aken selbst in der abhandlung über die Tempora und Modi p. 1. anm. entgegentritt, so liegt für diesen, der es nie für schicklich hielt, gegentheilige ansichten, wenn sie etwa unbequem sind, zu ignoriren, hierin ein besonderer beweggrund, in eine discussion über die wichtigeren differenzpunkte offen einzugehen.

Referent beschränkt sich mit übergehung der in den jahrbüchern für philologie enthaltenen abhandlungen auf eine anzeige der oben genannten programme nicht nur, weil er zweifelt, ob es passend sei, eine zeitschrift vor das forum der andern zu ziehen, sondern auch, weil die dort behandelten partieen entschieden die wichtigsten der griechischen syntax, zugleich auch diejenigen sind, in welchen die wege des referenten und des verfassers am meisten aus einander gehen. -- Wir erhalten in der abhandlung über die tempora und modi zuerst p. 3 ff. vgl. auch p. 13 eine "ursprüngliche tempustabelle". Hier werden drei "verba" unterschieden: "verb. imperfect. stamm  $TT\Pi T$ -", verb. perfect. stamm  $TETT\Pi$ -" "verb. aorist. stamm  $TT\Pi$ -". Ich möchte die neuerung:  $\tau v\pi$  -  $\tau v\pi \tau$  -  $\tau s \tau v\pi$  - als besondere verba zu bezeichnen, nicht gutheissen. Consequent müsste man dann auch die reduplicirten perfecte im lateinischen und deutschen. und warum nicht auch die mit verlängertem wurzelvokal? -man müsste die verbalformen mit umlaut oder ablaut, oder die, welche durch anhängung von o, von u oder v entstehen, für besondere verba erklären. Würde man damit gegen die natürliche ansicht, welche aus einem verbalstamm durch organische kraft, durch innere und äussere veränderungen verschiedene formen hervorgehen lässt, etwas gewinnen?

Aken stellt den unterschied der werdenden, vollendeten, momentanen handlung ("dauer, vollendung, punkt") d. i. p. 4 "der absoluten zeitbestimmung" über den der "relativen, welche vom standpunkt des sprechenden aus bestimmt, d. h. nach vergangenheit, gegenwart und zukunft". "Die tempora und modi des einen verbums verhalten sich zu denen des andern durchaus nicht temporal im gewöhnlichen sinn, d. h. nicht relativ temporal. Die relative zeitangabe findet nur im gegensatz der hauptund nebentempora ihren ausdruck. Letztere, die augmenttempora, zeigen die bedeutung der vergangenheit". - So wichtig es mir scheint, dass im griechischen verbum, wie im hebräischen, der wesentliche gegensatz zwischen dem werden und der vollendung der handlung hervorgehoben werde, wie ich es schon 1852 in "meiner übersichtlichen zusammenstellung der regeln über den gebrauch der tempora" und dann in meiner schulgrammatik gethan habe, so möchte ich doch nicht zu den folgerungen vorschreiten, wie der verfasser gethan hat. Die handlung, welche (ohne den standpunkt in der vergangenheit zu nehmen) als werdend dargestellt wird, kann nur als gegenwärtig oder zukünftig aufgefasst werden; die handlung, welche an sich (vom standpunkt des sprechenden aus) als vollendet dargestellt wird, erscheint eben damit

als vergangen. — Wenn in der griechischen und deutschen sprache die unterschiede der werdenden und vollendeten handlung als wesentliche hervortreten, so liefern diese sprachen zugleich auch die belege für den ganz natürlichen übergang in die eigentliche

temporelle bedeutung.

Es ist von mir schon früher (untersuchungen über die modi p. 36 ff.) ausgeführt worden, wie im griechischen, besonders bei Homer, nicht wenige präsensformen zugleich futur- und präsensbedeutung haben; es ist ebendaselbst p. 40 auf den deutschen sprachgebrauch hingewiesen worden, der seit den ältesten zeiten bis auf die gegenwart herab das präsens auch als futur gebraucht. Während die handlung wesentlich als eine werdende dargestellt wird, lässt sich andrerseits ihre temporelle bedeutung als präsens oder futur nicht verkennen. Die ganze, von dem referenten wie er glaubt bis zur evidenz durchgeführte ansicht bleibt von dem verfasser unberücksichtigt, der p. 3 έδομαι, πίομαι, ἀνύω, ἐρύω als ursprüngliche "conjunctive von indicativen auf µι erklärt, gebildet durch einsetzung eines bindevocals, noch nicht durch die des verlängerten der conjugation auf o." Referent hätte gewünscht. seine ansicht entweder widerlegt oder offen angenommen zu sehen. Wollten wir selbst die obigen erklärungsversuche, so unwahrscheinlich sie sind, gelten lassen, so sind damit die übrigen präsensformen, die im sinn eines futurs aber auch eines präsens vorkommen, namentlich elui, nicht erklärt. — Der verfasser beruft sich für "die existenz völlig zeitloser verbalformen" auf das hebräische. Die beiden sogenannten tempora seien zu "fassen als haupttempora zweier tempusstämme, zu denen die sprache nur noch keine nebentempora geschaffen habe". Aber verkennen lässt es sich nicht. dass, was man früher futur, seit Ewald richtiger imperfect nennt, an und für sich am natürlichsten zum futur wird, und dass das perfect vorzugsweise mit der vollendung einerseits die vergangenheit, andrerseits die grösste gewissheit ausdrückt, was, wie wir sehen werden mit des verfassers theorie in geradem widerspruch steht.

Es ist aber von dem verfasser auch übersehen worden, wie der aorist nicht blos den punkt, sondern in einer reichen anzahl unbestreitbarer fälle die vollendung, abgeschlossenheit der handlung bezeichnet, worüber referent der kürze wegen auf seine schulgrammatik §. 520 ff. verweist. Keine vorliebe für irgend welche theorie darf sich der anerkennung dieser thatsache verschliessen, und für die schule eben ist die hervorhebung des positiven sprachgebrauchs das wichtigste. Nicht ganz klar ist, ob der verfasser, wenn er mit berufung namentlich auf den homerischen sprachgebrauch, wie Od. III, 304 das particip des aorists zum ausdruck der coincidenz zweier punkte macht, das part. aor. eben dazu gewählt glaubt, um dies zu bezeichnen. Die coincidenz macht sich von selbst, indem beide handlungen, ohne in ein verhältniss der gleichzeitigkeit oder der

priorität zu einander gesetzt zu werden, durch den aorist in die vergangenheit fallen.

Eine eigenthümliche ansicht, aus der sich weitgehende consequenzen ergeben, spricht der verfasser p. 8 aus: "da die älteste sprache, wie alles denken, von sinnlicher auffassung ausgeht, auch das geistige nur unter solchem bilde zu fassen vermag, - so war das sinnlich vorliegende allein des aussprechens bedürftig, und dies war zugleich gegenwärtig. Im gegensatz dazu bildete sich zunächst eine form für das nicht sinnlich vorliegende; in dieser fand dann theils die vergangenheit ihren ausdruck, da diese, als doch schon einmal sinnlich erfasst gewesen, dieser anschauung weit näher lag, als die zukunft, die noch völlig dem reich des gedachten angehört; theils blieb jene form in ihrer modalen bedeutung, im griechischen wenigstens, noch daneben, in welcher sie nichtwirklichkeit ausspricht. Denn, wo nur das sinnlich gegenwärtige als etwas wirkliches galt, da musste das nicht sinnlich vorliegende etwas nicht wirkliches sein" (vgl. die comment. de partic. av p. 14). Hier haben wir apriorische deductionen, nicht resultate historischer forschung. Die wirklichkeit ist den Griechen so wenig auf die gegenwart beschränkt, dass vielmehr das geschehensein als hauptanzeichen der wirklichkeit gilt. ders erklärt sich der sogenannte aorist der erfahrungswahrheit und der aoristus gnomicus? Soll nicht mit dem aorist eben die thatsächlichkeit, die wirklichkeit nachdrücklich hervorgehoben werden? Wer mag in abrede ziehen, dass  $\hat{\epsilon}\pi\hat{\eta}\nu\epsilon\sigma\alpha$  u. dgl. die wirklichkeit nachdrücklicher behauptet, als ἐπαινω? Und wie in dem aorist der erfahrungswahrheit aus dem geschehensein das fortwährende geschehen oder dessen möglichkeit geschlossen werden soll, so wird das adjectivum verbale auf —  $\tau \partial \varsigma$ , urspünglich = participium praeteriti zum ausdruck einer fortwährenden passiven fähigkeit.

Der verfasser ist geneigt, bei den verbalformen für die vergangenheit der modalen bedeutung der nichtwirklichkeit sogar den vorzug der ursprünglichkeit zu geben, wenn er sagt "theils blieb jene form in ihrer modalen bedeutung noch daneben bestehen, in welcher sie die nichtwirklichkeit ausspricht" oder (de part. är p. 14) "haec (praeterita) a praesentibus suis initio non temporaliter, sed modaliter differebant" und p. 1 der letzten abhandlung "aus der urspünglichen bedeutung der nichtwirklichkeit ist die temporale der vergangenheit erst abgeleitet". Wie ist das gegenüber der thatsache zu rechtfertigen, dass die formen des präteritums überall die bedeutung der vergangenheit und der vollendung haben, die fälle allein ausgenommen, wo sie in verbindung mit är, mit bedingungs- und absichtspartikeln stehen? Nöthigt nicht diese wahrnehmung, die bedeutung der nichtwirklichkeit eben nur aus dieser verknüpfung herzuleiten?

Ehe wir die lehre von den tempora verlassen, ist noch über den conj. perf. im lateinischen so wie das präteritum (sogenannkeine thätigkeit aber ohne bewegung und richtung gedacht werden kann. Als blosse richtungsbezeichnungen also ging ihr begriff der thätigkeit und der bewegung in dem begriff des durch das adverb bestimmten verbs (und verbales) unter."

Wenn jedoch in den suffixen Di, Ger, de, bei ibi, ubi, inde, unde oder in den casusendungen an eine ableitung aus dem verbum nicht zu denken ist, wenn jeder versuch dazu weit über die historische erscheinung zurück, in das gebiet eines willkürlichen spiels der phantasie sich verlieren würde, so ist nicht abzusehen, wesshalb die sprache nicht auch in adverbien und präpesitionen von anfang an diese verhältnisse ausgedrückt haben sollte. Betrachten wir dann die sprachliche form der präpositionen, wie sie in dem sanskrit, dem griechischen, lateinischen, germanischen, theilweise auch in ihrer wesentlichen gleichheit das gepräge der einfachheit und ursprünglichkeit an sich tragen, so muss der gedanke an eine ableitung von verben als völlig unbegründet erscheinen. Wer kann bei dem sanskrit apa (untrennbar), ano, ab, goth. af, ahd. apa; bei sanscr. api (untrennbar), ini, goth. bi, ahd. bi, bi, oder bei er, lat. goth. und ahd. in, bei pari, περί, bei pra, πρό, pro, goth. faúr, faúra, ahd. uri, fora, nhd. für, vor; bei sam, αμα, σύν cum, samt; bei antar, inter, unter; upara, ὑπέρ, super, ufar, über, die grossentheils schon vor aller geschichtlichen erscheinung der verschiedenen indogermanischen sprachen, vor der scheidung der sprachstämme im wesentlichen ihre feste form erhalten hatten — wer kann bei solchen wörtern, denen jede ableitungsform abgeht, sich berechtigt glauben, an ableitung zu denken? ---

Doch der verfasser führt seine ansicht im einzelnen durch. Er leitet apa, ἀπό, von der sanskritwurzel ap, ἄπτειν, haften, ab. "Sonach gehörte zu ihrer ursprünglichsten geltung der begriff des haftens [vgl. wegen ihrer bezeichnung der richtung von, her, und ihrer verbindung mit dem casus dieser selben richtung, dem griechischen genitiv (lateinischen ablativ) die construction απτεσθαί τινος und απτεσθαι από τινος] des engen, berührenden verbundenseins; diese aber hat sich in der weise verflacht, dass unserer präposition im allgemeinen überall die örtliche bezeichnung der richtung von einem gegenstande her inhärirt, ohne unterscheidung, ob ein haften an dem ausgangspunkt, was allerdings, wie gesagt, zur grundbedeutung gehört, oder bloss ein - näher oder ferner - liegen auf der von ihm ausgehenden richtungslinie stattfinde." Wir müssen ernstlich gegen eine methode protestiren, die ohne historische gründe den ursprung der präpositionen aus verben, dann des apa aus ap, des από aus απτομαι (hat nicht schon der spiritus asper, der sonst aus o entsteht, den verfasser bedenklich gemacht?) annimmt, und dann aus dieser willkürlichen ableitung sofort zurückschliesst auf die ursprüngliche bedeutung. Referent hat jedoch an des verfassers erörterung über and nech

anderes auszustellen. Er sagt p. 48 "Anó (ånai, welches wie saoai u. a. eine alte weibliche form zu sein scheint, nach art von πη, τη, πέρα (statt πέραι), πάλαι; das ἀπαί findet sich bei Homer nur Il. 11, 664: ἀπαὶ νευρῆς, wofür aber jetzt ἀπό gelesen wird, freilich nur aus dem unerwiesenen grunde, dass die auf den diphthong as ausgehenden poëtischen formen der präpositionen - nur vor mutis, nicht vor liquidis vorkommen sollen.)" — War es unkenntniss oder absicht dass der sachverhalt so falsch dargestellt ist? Scheint es doch, als ob  $\dot{\alpha}\pi\alpha i$  die handschriftlich überlieferte, nur aus willkür verlassene lesart sei, während gerade  $\alpha\pi\delta$  auf handschriftlicher autorität beruht! Vergl. Spitzner z. d. st. - Unterwerfen wir die einzelnen der präposition beigelegten bedeutungen einer prüfung, so kann es referent nicht billigen, wenn hier und da der aus dem zusammenhang resultirende schein der bedeutung mit dieser selbst verwechselt wird. Statt p. 55 dem  $\alpha \pi \delta$  die bedeutung "des thätigen grundes" beizulegen, "von welchem eine thätigkeit oder ein sein als dessen wirkung oder schöpfung ausgeht," würde besser gesagt, dass an der stelle des für die wirkende ursache gewöhnlichen ausdrucks ὑπό c. genetivo zuweilen nur die unbestimmte bezeichnung, con wo her, stehe, wie Thuc, I, 17 ἐπράχθη ἀπ' αὐτων. Dagegen waren belege wie Soph. Oed. R. 415 aq' oloo' aq' or εί; 1364 ἀφ' ών αυτός έφυν, Od. XIX, 163 ούκ ἀπό δρυός οὐδ' ἀπὸ πέτρης ἐστίν auszuschliessen, weil hier ἀπό nichts als den ausgangspunkt angiebt. Ebensowenig möchte ich mit dem verfasser p. 58  $\alpha n \delta$  als bezeichnung des mittels auffassen unter beziehung auf stellen, wie Il. XI, 675  $\ddot{\epsilon}\beta\lambda\eta\dot{z}' = \dot{\epsilon}\mu\tilde{\eta}\dot{\varsigma}$   $\dot{\alpha}n\dot{\delta}$   $\gamma\epsilon\iota$ cóc, oder (p. 59) als bezeichnung des logischen grundes und der gemässheit; ἀπό τινος καλείσθαι heisst nur, dass der name von einer gewissen person hergenommen ist. - Wenn endlich p. 68, 4 από in der composition "das causative verwandeln, zu etwas machen" bezeichnen soll: ,, ἀπανδροῦν zum manne machen, ἀπογλαυχοῦν in eine eule verwandeln", so hat sich der verfasser offenbar durch die wörterbücher von Passow und Rost verleiten lassen; denn die bedeutung: zu etwas machen, liegt lediglich in der verbalbildung  $\delta\omega$ ; dagegen kann  $\partial\pi\delta$  nur andeuten, dass der vorige zustand aufgegeben wird.

Auffallen muss in dem abschnitt von der stellung der präpositionen, wo p. 33 bemerkt wird, dass es mitunter schwer werde, zu entscheiden, ob die präposition als solche oder als adverbium gebraucht sei, der zweifel, ob Il. XI, 831 nęοτί als präposition, oder nicht vielmehr "als adverb in der bedeutung vorher, früher" zu nehmen sei. Von einer solchen adverbiellen bedeutung ist ja sonst lediglich nichts bekannt. — Als erstes beispiel, "dass bei einzelnen präpositionen die grundbedeutung sich sehr getrübt hat", ist "naçá per beide zu sskr, para der andere" angeführt. Referent will nicht in abrede ziehen, dass das sskr. para mit per

verwandt sein könne, da im sanskrit  $\check{\alpha}$  vielfach dem  $\check{e}$  und  $\check{o}$  entspricht (vgl. Bopp gramm. crit. l. Sanscr. §. 10) und die in Bopps glossar angeführten bedeutungen remotior, ulterior, eximius sind mit andern dieses stamms verwandt; allein es darf nicht überschen werden, dass allen mit per-sicher verwandten wörtern, dem enklitischen  $\pi \varepsilon \varrho$ ,  $\pi \check{\varepsilon} \varrho \alpha$ ,  $\pi \varepsilon \varrho \check{\alpha} \omega$ ,  $\pi \varepsilon \iota \check{\varrho} \omega$ ,  $\pi \varepsilon \varrho \iota$  der vokal a fern liegt, und dass die bedeutung von  $\pi \alpha \varrho \acute{\alpha}$  keine berührungspunkte mit jenen wörtern, die  $\varepsilon$  und  $\varepsilon$  haben, darbietet.

Sehr gewagt ist p. 6 bei in-ter, prae-ter, sub-ter, propter, sup-er, ὑπ-έρ die ableitung von dem comparativsuffix tero oder ebd. und p. 66 die behauptung: "auch πρό, πρός, pro, prae (fem.) sind comparativformen von ἐπί sanskr. api, ferner lat. per (sanscr. para, apara ultra gr. πέραν) und παρά — von ab, ἀπό u. s. w." Vgl. auch p. 114 "pro, πρό (sanscr. pra), prae, prae ter (doppelt componirt), πάρος (poët.), πρὸς, πρόσω u. s. w. sind nur verschiedene formen eines von sanscr. pi" (api?) "gr. ini lat. ape (in apud) gebildeten comparativs (also ihre eigentlichste bedeutung in grösserer nähe), haben jedoch zum theil sehr verschieden gestaltete gebrauchssphären; übereinstimmend aber sind sie darin, dass sie mit ausnahme von  $\pi \rho \delta \varsigma$  und praeter das unbestimmte verhältniss der nähe bestimmter als ein verhältniss der nähe an der vorderseite zu bezeichnen pflegen". - So wenig geläugnet werden kann, dass der ableitungsform reg ter sowohl die comparativform wie die beziehung auf ein zweites anhaftet, so wenig lässt sich verkennen, dass ter auch eine adverbialendung ist, die mit jenem gebrauch nichts zu thun hat. Vollends pro, πρό, prae als comparativform von  $\partial ni$ , per als comparativform von  $\partial no$  zu betrachten, ist reine einbildung, die weder in den formen noch in der bedeutung noch in der entwicklung verwandter sprachen irgend welche stütze hat. Die begriffe der (grösseren) nähe und des vor fallen an und für sich und im sprachgebrauch aus einander; pro, soo bezeichnen das vor, vorwärts, fort, und keine nähe, παρά, πρός bezeichnen die nähe, aber kein vor.

Das über die ableitung der präposition int, die mit ànó auf die sanskritwurzel ap zurückgeführt wird, gesagte will referent übergehen, um das hervorzuheben, was der verfasser p. 74 über int c. gen. zur "bezeichnung einer bewegung oder richtung nach einem ort als ziel" bemerkt: "statt der richtung des hin, nach fasst der Grieche (gleich wie bei den begriffen des zieles) das ziel als den ort auf, von wo aus die bestimmung der richtung hergenommen wird, und insofern erscheint hier ini genau betrachtet causal". "Wenn diese deduction zu künstlich scheint, so fragt sich, ob die genetive bei ausdrücken des zielens, verlangens, erlangens nicht vielmehr mit jenem genetiv zusammengehören, welcher den raum, innerhalb dessen etwas stattfindet, oder das ganze, woran etwas theilnimmt, zu bezeichnen hat. Jener genetiv zu angabe der sphäre, in welche eine handlung fällt, (man vgl. ob, ausen,

runτός, ἡμέρας, χειμῶνος u. dgl.) ist so ursprünglich, und so wenig auf den begriff des woher zu reduciren, dass es nahe liegt, zu prüfen, ob nicht hieran manche genetive mit und ohne präposition sich anreihen können: ἔρχεσθαι πεδίοιο oder διὰ πεδίου, Πύλου, "Αργεος, Μυκήνης, διὰ πολλοῦ χρόνου, ἐπί mit genetiv zur angabe des (ausgedehnten) raumes, der zeit, innerhalb dessen oder deren eine handlung fällt, ἐπὶ τῆς 'Ασίης οἰκεῖν, ἐπὶ εἰρήνης, ἐπὶ Κύρου schliessen sich unmittelbar an jenes οὖ, νυκτός u. dgl. an Sollte nun ἐπὶ Σάρδεων φεύγειν, ἐπὶ Σάμου πλεῖν u. dgl. nicht nach der analogie jenes örtlichen genetivs zu erklären sein?

Ueber μέχρι und ἄχρι sagt der verfasser p. 101 "Μέχρι (vor vocalen μέχρις, doch hauptsäehlich nur bei dichtern, während σ in der attischen prosa so häusig vor vocalen féhlt, dass manche atticisten die form μέχρις als gänzlich unattisch verwarfen) und ἄχρι (und gewöhnlich vor vocalen ἄχρις)" u.s.w. Warum ein unterschied zwischen ἄχρι und μέχρι hinsichtlich des zutretenden σ? Thukydides hat nach Thomas Magister eben so wenig ἄχρις als μέχρις. Moeris eriunert: ἄχρι ἄτεν τοῦ σ ἀλτικοί, ἄχρις Ελληνες. Phrynichos: Μέχρις καὶ ἄχρις σὺν τοῦ σ ἀδόκιμα μέχρι δὲ καὶ ἄχρι λέγε. Demgemäss hat Ludw. Dindorf in seinen neuesten ausgaben der grösseren Xenophontischen werke mit recht unter verwerfung der entgegenstehenden lesarten überall die form ἄχρι und μέχρι hergestellt.

Von  $n\varrho\delta\varsigma$  wird p. 121 bemerkt, dass es in der verbindung mit allen drei casus seine grundbedeutung des vor festhalte. Dies kann weder aus der sanskritischen untrennbaren präposition prati, deren grundbedeutung vielmehr gegen (zugekehrt, gegenüber, entgegen) zu sein scheint, noch aus dem adverbialen oder präpositionalen gebrauch des griechischen  $n\varrho\delta\varsigma$  erwiesen werden. Wenn  $n\varrho\delta\varsigma$  mit genetiv bei räumlichen verhältnissen "als richtung von der vorderseite her" aufgefasst wird, so ist der begriff der vorderseite reine zuthat des verfassers. Mit dem genetiv ist  $n\varrho\delta\varsigma$  won seiten, sowohl in räumlicher als in causaler bedeutung.

Zu  $\dot{v}n\dot{\epsilon}\varrho$  erinnert Fritsch "bei Homer  $\dot{v}n\dot{\epsilon}\dot{\varrho}$  geschrieben in der verbindung  $\dot{v}n\dot{\epsilon}\dot{\varrho}$   $\dot{\alpha}\lambda\dot{\alpha}\dot{\varsigma}$ " (vielmehr  $\dot{v}n\dot{\epsilon}\dot{\varrho}$   $\ddot{\alpha}\lambda\alpha$ ) "was aber verwerflich ist, sowohl etymologisch als metrisch, da die arsis bei Homer eine mora aufwiegt". Zwar bemerkt Heyne zu  $\Psi$  227  $\dot{v}n\dot{\epsilon}\dot{\varrho}$  ante  $\ddot{\alpha}\lambda\alpha$  non dubito esse grammaticum commentum, et  $\dot{v}n\dot{\epsilon}\varrho$  fuisse olim scriptum, cuius ultima ipso tono producitur". R. Payne Knight hat in seine ausgabe  $\dot{v}n\dot{\epsilon}\varrho$   $\dot{\rho}\dot{\alpha}\lambda\alpha$  aufgenommen, aber Spitzner erinnert dagegen mit recht, dass  $\dot{v}n\dot{\epsilon}\dot{\varrho}$  durch die handschriften und sonstige zeugnisse geschützt ist; und so haben bis auf die neueste Bekkersche recension herab alle ausgaben  $\dot{v}n\dot{\epsilon}\dot{\varrho}$  beibehalten. Da das  $\dot{\epsilon}$  auch in andern fällen, wo von einer ursprünglichen verwandtschaft mit dem  $\dot{\epsilon}$  nicht die rede sein kann, in  $\dot{\epsilon}\iota$  gedehnt erscheint, um dem auge eine länge zu repräsentiren, so ist durchaus kein grund vorhanden, von der handschriftlich überlieferten lesart abzugehen.

Ich finde nicht begründet, wenn der verfasser p. 158 über die construction von ὑπό mit dativ sagt: "wir sind gewöhnt, in dieser art von verbindungen (δαμηται, φοβεῖσθαι ὑπό τιτι u. dgl.) den dativ in der bedeutung des genetivs von, her zu nehmen". Die gewöhnliche richtige auffassung ist vielmehr die, dass ὑπό mit dativ die sinnliche anschauung des unterliegens unter jemand gibt. Denn auch ein mittel, wie p. 159 gesagt wird, ist mit ὑπὸ χεφοὶ δαμηται nicht angegeben, sondern der überwältigte befindet sich unter den armen. Unrichtig ist p. 171 die angabe, κατά bezeichne in der zusammensetzung eine "verstärkung und steigerung". Ks sollte heissen, dass κατά zu dem verbum den begriff der vollständigkeit hinzubringt: καταφαγεῖν (nicht φάγειν), καταλέγειν, κατακόπτειν, καταφιλεῖν (mit küssen bedecken).

Wenn p. 30 zu Xen. Anab. II, 5, 27 iέναι παρὰ Τισσαφέρνει bemerkt wird: "Schneiders conjectur Τισσαφέρνη» beruht auf einem verkennen der grundbedeutung des dativs hin", so hätte eine vergleichung der Oxforder ausgabe von L. Dindorf lehren können, dass Τισσαφέρνη» keineswegs blosse conjectur, sondern beachtenswerthe lesart ist. — Bei ένεκα p. 241 sollte die formel ἀπὸ — ένεκα = von wegen Thuc. VIII, 92, 9. Xen. h. gr. II, 4, 31 nicht übergangen sein.

 Ueber das innere object im sprachgebrauch des Sophokles von W. H. Kolster, rector der Meldorfer gelehrtenschule. Itzehoe. 1858.

Herr rector Kolster behandelt in diesem programme, ohne sich ausschliesslich auf den sprachgebrauch des Sophokles zu beschränken, jene bekannte erscheinung der griechischen sprache, welche (von andern als accusativ des inhalts bezeichnet) das verbum in verbindung mit einem nach stamm oder begriff verwandten object zeigt, durch welches der inhalt des verbums näher beschrieben wird. — Wir rechten nicht um den namen. Denn wenn der verfasser sagt: "inneres, d. h. in der handlung schon enthaltenes object", so ist das eben, was der name accusativ des inhalts beschreiben sollte, und den vorwurf des pleonasmus, welchen der verfasser letzterem namen macht, kann man nach der gegebenen definition auch gegen jenen erheben.

Das wesentliche der construction findet der verfasser, Wunders erklärung in seiner kritik der zweiten Lobeckschen ausgabe des Aias von Sophokles annehmend und berichtigend, in der aufnahme eines nebenbegriffs (p. 5) "die griechische sprache gestattet in ihrer lebendigkeit und ihrem streben nach anschaulichkeit dem verbum, einen nebenbegriff heranzuziehen und ihn als einen höchst wichtigen gesichtspunkt dem ausdruck zu grunde zu legen, worauf der eigentliche verbalbegriff, von dem das object abhängig ist, sich in die blosse grammatische form dieses nebenbegriffs zurückzieht". P. 7. "dies innere object wird diejenigen accusative umfassen, welche abhängig sind von einem verbum.

das um der plastischen form willen einen nebenbegriff aus diesem object oder seine verhältnisse in sich aufgenommen hat". Wenn referent diese auffassung für die mehrzahl der fälle ganz zutreffend findet, wenn zur unterstützung dieser heranziehung eines nebenbegriffs verwiesen werden kann auf die im griechischen übliche verknüpfung zweier verschiedener anschauungen in einer satzform, die σύγγυσι; zweier constructionen, die verbindung eines verbums der bewegung mit dem verhältniss der ruhe und umgekehrt, so ist doch zu bezweifeln, ob bei der vom referenten in seiner schulgrammatik §. 442, 2, hervorgehobenen und auch vom verf. nicht übergangenen verknüpfung eines verbums und accusativs von gleichem stamm ohne weiteren zusatz, wie ἀρχὴν ἄρχειν, ἐπιβολὴν ἐπιβάλles u. dgl. von der aufnahme eines nebenbegriffs die rede sein kann. Vielmehr ist diese verbindung eines verbums und objects von gleichem stamm die allereinfachste, am nächsten sich darbietende. Wegn es z. b. Od. VI, 60 f. heisst καὶ δὲ σοὶ αὐτῷ ἔοικε μετά πρώτοισιν έόντα βουλάς βουλείειν oder wenn wir Andoc. de myst. §. 73 lesen ἄρξαντες ἀρχάς, έγγυὰς ἡγγυήσαντο, so hiesse es den charakter der griechischen rede verkennen, wollten wir den verben βουλεύειν, ἄργειν, έγγυᾶσθαι andre von allgemeinerer bedeutung unterschieben, und annehmen, für sie seien dann erst die spezielleren ἄρχειν, βουλεύειν u.s.w. vorgezogen worden. Wenn der lateinischen und deutschen sprache eine solche verknüpfung von verbum und object des gleichen stamms nicht natürlich ist, so erklärt sich diess daraus, dass überhaupt diese sprachen die wiederholung des gleichen wortes vermeiden, und nur zu rhetorischen zwecken dieselbe zulassen, während im griechischen bekanntlich die mehrmalige, unbeschränkte wiederholung desselben wortes dem einfachsten und schlichtesten stil angehört.

Es werden nun von dem verfasser folgende arten des gebrauchs unterschieden: P. 8 die erste, "wo das als object erscheinende abstractum zugleich in dem verbum erscheint". Das eigentliche verbum wäre etwa έγειν, ποιείν, τιθέναι, aber "das im object erscheinende abstractum erscheint als leitend bei der wahl des in jene form aufzunehmenden nebenbegriffs". - P. 10 "die zweite art des innern objects ist die, wo das in das verbum aufgenommene abstractum in folge dessen verschwunden ist, aber die spuren seines daseins zurückgelassen hat. Diese können dreifach sein; erstens: es ist noch das adjectiv vorhanden, welches zu jenem abstractum gehörte, und verlangt auch durch seine form die ergänzung desselben; oder zweitens: das neutrum des adjectivs, sei es singular oder plural, vertritt das verschwundene abstractum; oder drittens: das adjectiv hat sich selbst in das dazu gehörige abstracte substantiv verwandelt". Letztere art erklärt Kolster p. 11 durch das beispiel Soph. Ai. 434 τὰ πρῶτα καλλιστεί' άριστεύσας στρατού πρός οίκον ήλθε = τα πρώτα καὶ κάλλιστα άριστεία άριστεύσας. "Hier aber schliesst sich eine höchst be-

deutsame erscheinung an: es lag nämlich nahe, statt des abstractum ein metaphorisch für dasselbe gesetztes concretum zu setzen": z. b. Aesch. Sept. 498 φόβον βλέπων = φοβερον βλέμμα βλέπων. Hom. Od. XIX, 446 αῦρ δ ὀφθαλμοῖσι δεδορχώς. Ferner p. 12 "kommt eine zahl von fällen vor, wo in das verb das zum abstracten objecte gehörige adjectiv aufgenommen ist. Soph. Phil 1038 στόλον πλεύσαι = στόλον πλευστικόν στέλλεσθαί". - "Die nächste art des inneren objectes geht noch einen erheblichen schritt weiter, indem sie das abstractum beibehält, aber in das verbum den begriff einer vergleichung mit der im objecte ausgedrückten handlung aufnimmt. Soph. Ai. 206. Αΐας θολερφ κείται χειμώνι νοσήσας. Gedacht ist offenbar θολερά νόσφ und der γειμών ist nur als vergleichung herangezogen". Als fünfte art des inneren objectes wird p. 13 angeführt "wo in das verb der begriff des mittels, wodurch man die handlung zuwegebringt, aufgenommen ist". Ai. 55 έκειρε πολυκέρων (richtiger πολύκερων) φόνος -αντί του κείρων εποίησε. P. 13 "die nächste art ist mit der vorliegenden so nahe verwandt, dass es zuweilen schwer fällt, die scheidung scharf zu machen; es ist diejenige, wo in das verbum der begriff der art und weise, wie die handlung ins leben gesetzt werden soll, aufgenommen ist", z. b. Soph. Phil. 216 βοᾶ τηλωπον ίωάν. P. 14 "die letzte gattung des inneren objects umfasst diejenigen fälle, wo das verbum ein moment der entwicklung der handlung, anfang, fortgang und ende bezeichnet", z. b. anfang: Eur. Alc. 660 ύστάτην όδον έξιουσαν = έξιουσαν έργομένην την ύστατην όδόν.

- 6) Scholae Suerinensi tertia sacra saecularia gratulatur — Schola cathedralis Gustroviensis. (Aken) commentatio historica et grammatica de particula ão. Gustrovii 1853.
- 7) Domschule zu Güstrow 1858. Einladung zur öffentlichen prüfung vom director G. C. H. Raspe. — Tempora und Modi im Griechischen (erste hälfte). Von Aken.
- 8) Angedenken an die feier des 25jährigen dienstjubilämms des herrn gymnasialdirectors dr. Raspe. Beigegeben ist eine grammatische bagatelle (von Aken). Güstrow. 1858.

Herr Aken hat in den letzten jahren theils in selbständigen gelegenheitsschriften und programmen, theils in abhandlungen, welche die jahrbücher für philologie brachten 1), die griechische modallehre in verbindung mit der lehre von der partikel är und den negationen nach verschiedenen seiten hin behandelt, und hiebei namentlich meinem system eine nähere berücksichtigung geschenkt. Da der herr verfasser von dem gleichen princip, wie ich, nämlich mit verwerfung apriorischer constructionen von der nothwendigkeit historischer erforschung des positiven sprachgebrauchs ausgeht, andrerseits in wesentlichen punkten dem system des referenten

1) Eine übersicht derselben gibt herr Aken selbst in der abhandlung über die Tempora und Modi p. 1. anm. entgegentritt, so liegt für diesen, der es nie für schicklich hielt, gegentheilige ansichten, wenn sie etwa unbequem sind, zu ignoriren, hierin ein besonderer beweggrund, in eine discussion über die wichtigeren differenzpunkte offen einzugehen.

Referent beschränkt sich mit übergehung der in den jahrbüchern für philologie enthaltenen abhandlungen auf eine anzeige der oben genannten programme nicht nur, weil er zweifelt. ob es passend sei, eine zeitschrift vor das forum der andern zu ziehen, sondern auch, weil die dort behandelten nartieen entschieden die wichtigsten der griechischen syntax, zugleich auch diejenigen sind, in welchen die wege des referenten und des verfassers am meisten aus einander gehen. -- Wir erhalten in der abhandlung über die tempora und modi zuerst p. 3 ff. vgl. auch p. 13 eine "ursprüngliche tempustabelle". Hier werden drei "verba" unterschieden: "verb. imperfect. stamm  $TT\Pi T$ -", verb. perfect. stamm  $TETT\Pi$ -" "verb. aorist. stamm  $TT\Pi$ -". Ich möchte die neuerung:  $\tau v\pi$  -  $\tau v\pi \tau$  -  $\tau s \tau v\pi$  - als besondere verba sn bezeichnen, nicht gutheissen. Consequent müsste man dann auch die reduplicirten perfecte im lateinischen und deutschen. und warum nicht auch die mit verlängertem wurzelvokal? --man müsste die verbalformen mit umlaut oder ablaut, oder die, welche durch anhängung von o, von u oder v entstehen, für besondere verba erklären. Würde man damit gegen die natürliche ansicht, welche aus einem verbalstamm durch organische kraft, durch innere und äussere veränderungen verschiedene formen hervorgehen lässt, etwas gewinnen?

Aken stellt den unterschied der werdenden, vollendeten, momentanen handlung ("dauer, vollendung, punkt") d. i. p. 4 "der absoluten zeitbestimmung" über den der "relativen, welche vom standpunkt des sprechenden aus bestimmt, d. h. nach vergangenheit, gegenwart und zukunft". "Die tempora und modi des einen verbums verhalten sich zu denen des andern durchaus nicht temporal im gewöhnlichen sinn, d. h. nicht relativ temporal. Die relative zeitangabe findet nur im gegensatz der hauptund nebentempora ihren ausdruck. Letztere, die augmenttempora, zeigen die bedeutung der vergangenheit". - So wichtig es mir scheint, dass im griechischen verbum, wie im hebräischen, der wesentliche gegensatz zwischen dem werden und der vollendung der handlung hervorgehoben werde, wie ich es schon 1852 in "meiner übersichtlichen zusammenstellung der regeln über den gebrauch der tempora" und dann in meiner schulgrammatik gethan habe, so möchte ich doch nicht zu den folgerungen vorschreiten, wie der verfasser gethan hat. Die handlung, welche (ohne den standpunkt in der vergangenheit zu nehmen) als werdend dargestellt wird, kann nur als gegenwärtig oder zukünftig aufgefasst werden; die handlung, welche an sich (vom standpunkt des sprechenden aus) als vollendet dargestellt wird, erscheint eben damit

als vergangen. — Wenn in der griechischen und deutschen sprache die unterschiede der werdenden und vollendeten handlung als wesentliche hervortreten, so liefern diese sprachen zugleich auch die belege für den ganz natürlichen übergang in die eigentliche

temporelle bedeutung.

Es ist von mir schon früher (untersuchungen über die modi p. 36 ff.) ausgeführt worden, wie im griechischen, besonders bei Homer, nicht wenige präsensformen zugleich futur- und präsensbedeutung haben; es ist ebendaselbst p. 40 auf den deutschen sprachgebrauch hingewiesen worden, der seit den ältesten zeiten bis auf die gegenwart herab das präsens auch als futur gebraucht. Während die handlung wesentlich als eine werdende dargestellt wird, lässt sich andrerseits ihre temporelle bedeutung als präsens oder futur nicht verkennen. Die ganze, von dem referenten wie er glaubt bis zur evidenz durchgeführte ansicht bleibt von dem verfasser unberücksichtigt, der p. 3 έδομαι, πίομαι, ἀνύω, έρύω als ursprüngliche "conjunctive von indicativen auf µı erklärt, gebildet durch einsetzung eines bindevocals, noch nicht durch die des verlängerten der conjugation auf w." Referent hätte gewünscht, seine ansicht entweder widerlegt oder offen angenommen zu sehen. Wollten wir selbst die obigen erklärungsversuche, so unwahrscheinlich sie sind, gelten lassen, so sind damit die übrigen präsensformen, die im sinn eines futurs aber auch eines präsens vorkommen, namentlich elui, nicht erklärt. — Der verfasser beruft sich für "die existenz völlig zeitloser verbalformen" auf das hebräische. Die beiden sogenannten tempora seien zu "fassen als haupttempora zweier tempusstämme, zu denen die sprache nur noch keine nebentempora geschaffen habe". Aber verkennen lässt es sich nicht. dass, was man früher futur, seit Ewald richtiger imperfect nennt. an und für sich am natürlichsten zum futur wird, und dass das perfect vorzugsweise mit der vollendung einerseits die vergangenheit, andrerseits die grösste gewissheit ausdrückt, was, wie wir sehen werden mit des verfassers theorie in geradem widerspruch steht.

Es ist aber von dem verfasser auch übersehen worden, wie der aorist nicht blos den punkt, sondern in einer reichen anzahl unbestreitbarer fälle die vollendung, abgeschlossenheit der handlung bezeichnet, worüber referent der kürze wegen auf seine schulgrammatik §. 520 ff. verweist. Keine vorliebe für irgend welche theorie darf sich der anerkennung dieser thatsache verschliessen, und für die schule eben ist die hervorhebung des positiven sprachgebrauchs das wichtigste. Nicht ganz klar ist, ob der verfasser, wenn er mit berufung namentlich auf den homerischen sprachgebrauch, wie Od. III, 304 das particip des aorists zum ausdruck der coincidenz zweier punkte macht, das part. aor. eben dazu gewählt glaubt, um dies zu bezeichnen. Die coincidenz macht sich von selbst, indem beide handlungen, ohne in ein verhältniss der gleichzeitigkeit oder der

priorität zu einander gesetzt zu werden, durch den aorist in die vergangenheit fallen.

Eine eigenthümliche ansicht, aus der sich weitgebende consequenzen ergeben, spricht der verfasser p. 8 aus: "da die älteste sprache, wie alles denken, von sinnlicher auffassung ausgeht, auch das geistige nur unter solchem bilde zu fassen vermag, - so war das sinnlich vorliegende allein des aussprechens bedürftig, und dies war zugleich gegenwärtig. Im gegensatz dazu bildete sich zunächst eine form für das nicht sinnlich vorliegende; in dieser fand dann theils die vergangenheit ihren ausdruck, da diese, als doch schon einmal sinnlich erfasst gewesen, dieser anschauung weit näher lag, als die zukunft, die noch völlig dem reich des gedachten angehört; theils blieb jene form in ihrer modalen bedeutung, im griechischen wenigstens, noch daneben, in welcher sie nichtwirklichkeit ausspricht. Denn, wo nur das sinnlich gegenwärtige als etwas wirkliches galt, da musste das nicht sinnlich vorliegende etwas nicht wirkliches sein" (vgl. die comment. de partic. ar p. 14). Hier haben wir apriorische deductionen, nicht resultate historischer forschung. Die wirklichkeit ist den Griechen so wenig auf die gegenwart beschränkt, dass vielmehr das geschehensein als hauptanzeichen der wirklichkeit gilt. ders erklärt sich der sogenannte aorist der erfahrungswahrheit und der aoristus gnomicus? Soll nicht mit dem aorist eben die thatsächlichkeit, die wirklichkeit nachdrücklich hervorgehoben werden? Wer mag in abrede ziehen, dass  $\hat{\epsilon}\pi\hat{\eta}\nu\epsilon\sigma\alpha$  u. dgl. die wirklichkeit nachdrücklicher behauptet, als ἐπαινῶ? Und wie in dem aorist der erfahrungswahrheit aus dem geschehensein das fortwährende geschehen oder dessen möglichkeit geschlossen werden soll, so wird das adjectivum verbale auf —  $\tau \partial c$ , urspünglich — participium praeteriti zum ausdruck einer fortwährenden passiven fähigkeit.

Der verfasser ist geneigt, bei den verbalformen für die vergangenheit der modalen bedeutung der nichtwirklichkeit sogar den vorzug der ursprünglichkeit zu geben, wenn er sagt "theils blieb jene form in ihrer modalen bedeutung noch daneben bestehen, in welcher sie die nichtwirklichkeit ausspricht" oder (de part. är p. 14) "haec (praeterita) a praesentibus suis initio non temporaliter, sed modaliter differebant" und p. 1 der letzten abhandlung "aus der urspünglichen bedeutung der nichtwirklichkeit ist die temporale der vergangenheit erst abgeleitet". Wie ist das gegenüber der thatsache zu rechtfertigen, dass die formen des präteritums überall die bedeutung der vergangenheit und der vollendung haben, die fälle allein ausgenommen, wo sie in verbindung mit är, mit bedingungs- und absichtspartikeln stehen? Nöthigt nicht diese wahrnehmung, die bedeutung der nichtwirklichkeit eben nur aus dieser verknüpfung herzuleiten?

Ehe wir die lehre von den tempora verlassen, ist noch über den conj. perf. im lateinischen so wie das präteritum (sogenanntes imperfect) eine bemerkung zu machen. Aken meint, das perf. conj. im lateinischen stehe "bei Cornelius Nepos, Livius häufig, manchmal auch bei Cicero nach consecutivem ut, wo man ein imperf. conj. erwarten müsste". Der gebrauch ist nicht auf. die genannten schriftsteller beschränkt, steht aber keineswegs im sinn eines imperf. conj. Vielmehr hebt das perf. conj. etwas als besondre thatsache und behauptung hervor, wie osts mit indic. der historischen tempora, während das imperf. conj. gleich osts mit infin. lediglich eine nebenbestimmung gibt.

Das deutsche imperfect deckt nicht bloss, wie der verfasser sagt, den aorist (das historische perfect) und das imperfect, sondern auch in manchen fällen das absolute perfect; "ich war es" kann im sinn von "ich bin es gewesen, bin es nicht mehr" ge-

braucht werden.

In der modalität unterscheidet der verfasser p. 17 "auf dem wege von wirklichkeit zur nichtwirklichkeit vier stufen", "1) indicat. = wirklichkeit; 2) conjunctio = erwartung; 3) optatio = das rein gedachte; 4) präteritum = nichtwirklichkeit." Ueber letsteres ist bereits gesprochen; auch 2 und 3 kann ich nicht exact nennen. Der conjunctiv ist mit dem worte erwartung nicht genügend charakterisirt. "Tendenz zur verwirklichung" würde besser alle gebrauchsweisen umfassen. Die beschränkung des optativs auf das rein gedachte leidet an einem noch wesentlicheren mangel, sie nöthigt den reinen wunsch auf den reinen gedanken zurückzuführen, was eben sowohl psychologisch unrichtig, wie unnöthig ist. Damit, dass man das gewünschte als "etwas rein gedachtes vor sich hinstellt" erhält letzteres keineswegs den charakter eines wunsches. Der wunsch ist eine form des begehrens und geht als solches nicht in dem denken auf. Wenn die sprache in dem imperativ einen unmittelbaren ausdruck der (milderen oder stärkeren) forderung geschaffen hat, warum sollte sie nicht auch einen unmittelbaren ausdruck des wunsches besitzen? Wie auffallend, dass die überaus häufigen optative des rein subjectiven wunsches auf den ausdruck des rein gedachten, von dem sich im unabhängigen satz so äusserst seltene beispiele finden, zurückgeführt werden sollen!

Beim imperativ wird die längst widerlegte behauptung Hermanns (Viger. p. 807, 4te ausg.) wiederholt "der imp. praes. verbietet schon begonnenes." Der verfasser lese etwa Isokrates παραίνεσις πρὸς Δημόνικον, und er wird sich von der unhaltbarkeit dieser bestimmung überzeugen. — Ein unpassender ausdruck ist es wohl nur, wenn beispiele wie αὐτίκα τεθναίην als optativ der betheuerung bezeichnet werden. Es sind verwünschungen, mit bezug auf einen zweiten gedanken concessionen.

Wir kommen zu des verfassers ansicht von der partikel av. Die ältere commentatio, welche die partikel zum eigentlichen gegenstand ihrer untersuchungen gemacht hat, behandelt zuerst wes enunciatorum genera in quibus ar apud Atticos inveniatur et in quibus non" p. 3—10, und beschäftigt sich dann p. 10 ff. mit ihrem ursprung und ihrer bedeutung. Wir werden uns vornehmlich an die spätere abhandlung zu halten haben, auf die frühere nur zur vergleichung uns beziehen.

Obwohl der verfasser comment. p. 1, tempp. u. modi p. 19 das etymologisiren ausdrücklich verwirft, so erklärt er dennoch p. 10 "particulam är, ex adverbio temporali aut locali et ex radice pronominali ad eam, quam prae se fert, vim logicam procedere potuisse," und verweist auf fälle des gebrauchs, "quo a» aperte tum significare videatur" (p. 11) "das år fassen wir als eine alte pronominalform, von der bedeutung gleich dann, in welcher es noch in den hauptsätzen der allgemeinen relativen sätze beim präteritum oft erscheint. Dies hat dann eine logische verwendung erfahren, ist wesentlich modalpartikel zur markirung gewisser satzvehältnisse geworden, so dass irgend welche übersetzung zu seiner bestimmung nicht genügt." "Jenes ar = "dann" ist häusig allerdings demonstratives correlat zu si geworden." Wie im deutschen das "wann" in ein conditionales "wenn" verwandelt, und in diesem fall aus den adverbien der art und weise als correlativ "so" genommen worden sei, so sei abalich im griechischen das demonstrativ aus dem adverbium temporale (ar = tum), das relativ aus dem adverbium modi (zi = si, correl. zu sic) genommen worden (vgl. comment. p. 10-11). Diese modale bedeutung wird p. 18 als "abhängigkeit von den umständen" gefasst: optativ c. ar also denkbarkeit, d. i. möglichkeit nach umständen." (Aehnlich sagt Krüger in seiner griechischen sprachlehre "Av bezeichnet eine durch umstände bedingte möglichkeit"). "Ar könne auf "eine vorhandene factische sachlage," ein "weil", oder "auf einen einzelnen bestimmten umstand, mit dessen realisirung auch die der haupthandlung eintreten würde," auf ein "wenn" hinweisen (vgl. comment. p. 12-13).

Wenn demnach alle sätze mit år logisch unselbständig sein sollen, wenn sie durch år immer und nur als folge aus vorhandenen und gegebenen, oder aus angenommenen bedingungen erscheinen, ist hiermit klar und präcis das ansgedrückt, was ein lebendiges, sicheres gefühl des griechischen in dem optativ mit år, dem indicativ der historischen tempora mit år oder in ἐάτ, ὅτατ, ὅς ἄτ u. s. w. mit conjunctiv findet? Wie soll in den zahllosen fällen des optativ mit år, in fällen, wo solche sätze zusammenhangslos und abgerissen stehen, jederzeit eine abhängigkeit von den umständen angedeutet sein? Man vergleiche etwa Plato Ap. p. 17c ἀκούσεσθε εἰκῆ λεγόμετα τοῖς ἐπιτυχοῦσιν ἀνόμασι· πιστεύω γὰρ δίκαια εἶναι ἃ λέγω καὶ μηδεὶς ὑμῶν προςδοκησάτω ἄλλως. οὐδὲ γὰρ ἀν δήπου πρέποι, ὧ ἄνδρες, τῆδε τῆ ἡλικία, ὧσσερ μειρακίφ πλάττοντι λόγους εἰς ὑμᾶς εἰσιέται. Für ἀκούσεσθε εἰκῆ λεγόμενα ist ein doppelter grund angegeben: πιστεύω γὰρ, und οὐδὲ γὰρ ᾶν πρέ-

Letztere behauptung erscheint so wenig logisch wie grammatisch von irgend einem im zusammenhang der rede stehenden oder zu supplirenden gedanken abhängig: jede ergänzung von "unter den gegebenen umständen" oder "wenn gewisse umstände eintreten" ist unstatthaft. Die kategorie der "denkbarkeit, d. i. die möglichkeit nach umständen" ist völlig unanwendbar; denn der satz enthält schlechthin eine behauptung, wenn auch in der form eines subjectiven urtheils. Selbständig und durch nichts bedingt erscheint auch ebd. p. 10 C ὑπολάβοι οὖν ἄν τις ὑμῶν ἴσως D-Ε ούτοι δε τάχ' αν - σοφοί είεν. In gleicher weise ist p. 22 E πότερα δεξαίμην αν lediglich gemilderte subjective hehauptung; eine abhängigkeit von den umständen, denkbarkeit und möglichkeit liegt in dem optativ mit av nicht. Namentlich wird diese selbständigkeit und logische unabhängigkeit des gedankens fühlbar in den fällen, wo der optativ mit av als milderung des imperativs steht. Plato Phaedr. p. 227 C λέγοις αν., 229 B προάγοις αν. Soph. El. 1491 Xwooic ar eion oùr rayet Phil. 674 ymooic αr είσω. Es hiesse diesen stellen gewalt anthun, wollte man in dem ar eine beziehung auf irgend welche vorhandene oder vorausgesetzte bedingungen, den ausdruck einer denkbarkeit oder möglichkeit finden. Vielmehr steht an der stelle der forderung das gemässigte urtheil: du wirst es wohl thun. Wie wir es mit aller entschiedenheit tadeln müssen, wenn man diesem optativen är überall die beziehung auf umstände aufdringen will, so hinwiederum, dass die ganze bedeutung des ar beim optativ oder indicativ auf diese äusserliche abhängigkeit reducirt werden soll. Wir müssen es geradezu aussprechen: wer irgend gefühl hat für den sinn der griechischen rede und ihrer modalformen, muss anerkennen, dass durch  $\tilde{\alpha}v$  beim optativ und indicativ der historischen tempora eine innere, modale modification des sinns vorgeht, nicht bloss ein äusserliches verhältniss der folge oder bedingtheit, in welchem der eine satz zum andern steht, angedeutet werden soll. — Der verfasser irrt sich sehr, wenn er p. 11 der comm. äussert: "Atqui totum quoddam genus usus extat, quo ar aperte tum significare videatur:" Xen. An. II, 3, 11 xal el τις αὐτῷ δοκοίη βλακεύειν, επαισεν άν. Hellen. VI, 2, 28: πολλάκις, δποι μέλλοι άριστοποιείσθαι, έπανήγαγεν αν." und tempp. u. modi p. 19 "in welcher (bedeutung = dann) es noch in den hauptsätzen der allgemeinen relativsätze beim präteritum oft erscheint". Wäre dies der fall, so würde der indicativ an sich unberührt bleiben, und durch ar nur ein verhältniss (der folge) zu dem vorangehenden satz ausgedrückt sein. Aber das sollte jeder fühlen, dass in den vielen beispielen dieser construction (ich verweise der kürze wegen auf meine untersuchungen p. 150 ff.) nicht möglich ist, dem indicativ sein xév oder av zu nehmen, ohne dass die modalität des satzes merklich verändert würde. Kann z. b. Od. X, 184 ένθα κ' ἄυπνος ἀνὴρ δοιούς ἐξήρατο μισθούς oder XXIV, 60 f.

ένθα κεν οῦτιν ἀδάκρυτόν γ' ἐνίησας Αργείων, oder in είδες ἄν, 
ἔσθει ἄν τις, ἔγνω ἄν τις und dgl. oder Soph. Phil. 289 ff. ὅ
μοι βάλοι — ἄτρακτος, αὐτὸς ᾶν — εἰλυόμην — πρὸς τοῦτ'
ᾶν — εἰτα πῦρ ᾶν οὐ παρῆν, Arist. Nub. 853 f. ὅτι μάθοιμ'
ἐκάστοτε, ἐπελανθανόμην ᾶν εὐθύς die partikel ἄν und κέν weggelassen werden, ohne dass fühlbar der indicativ, die objectivität
der behauptung geändert wird? Schon die stellung der partikel
zeigt, dass sie kein äusseres verhältniss des einen satzes zum
andern ausdrückt, sondern den modus afficirt. Wer kann erwarten, dass ein correlatives demonstrativ: tum eine tonlose stelle
selbst hinter dem prädicat einnimmt? Zeigt nicht eben die stellung
des ᾶν hinter dem modus, dass dieser durch das ἄν afficirt wird?

Versuchen wir es dann unter voraussetznng der von dem verfasser angenommenen bedeutung den gebrauch der partikeln xir und ar in den bedingungs-relativ-zeitbestimmungssätzen mit conjunctiv zu erklären, so muss es doch wohl auch dem minder wählerischen unerträglich scheinen, dass diese voraussetzungen einer eintretenden wirklichkeit alle selbst wieder als von umständen abhängig erscheinen sollen, während umgekehrt diejenigen sätze, welche von jenen voraussetzungen — also den darin angegebenen umständen — abhängig sind, wenn sie das futur, das präsens indic., den imperativ, conjunctiv haben, ungeachtet ihrer abhängigkeit von den umständen, xir und ar nicht haben und haben können? Es gehört eine grosse vorliebe für eine theorie dazu, um sich diesen thatsachen, welche ich schon seit mehr als zwanzig jahren gegen die Hermannsche theorie geltend gemacht habe, zu verschliessen.

Müssen wir behaupten, dass der gebrauch der partikel aus dem vom verfasser aufgestellten begriff sich nicht erklären lässt, so können wir nicht umhin hinzuzufügen: eben so wenig ihr nichtgebrauch. — Was steht denn an sich im wege, eine forderung, aufforderung, einen wunsch von umständen abhängig zu machen, durch besondere verhältnisse, unter denen wunsch und forderung gelten sollen, zu beschränken? Die forderung, der wunsch, die aufforderung, die frage der unschlüssigkeit sind ja in der that zuweilen von bedingungen und umständen abhängig gemacht (ich habe für eine unbestreitbare sache zum überfluss die belege gegeben in meinen untersuchungen p. 55 f.) wie kommt es, dass demungeachtet der imperativ, der conjunctiv in der aufforderung, dem befehl, der frage, der optativ im wunsch die partikeln xér und ar nicht zu sich nehmen? Dass hier ein unzweifelhafter fester sprachgebrauch die partikel av nicht zulässt, sollte bei dem versuch, die Hermannsche theorie in irgend einer modification zu retten, bedenklich machen. -

Der vorwurf, welchen Aken p. 21 meiner theorie macht, dass, wofern  $\tilde{\alpha}\nu$  mit dem optativ eine subjective behauptung über gegenwart (und zukunft), mit dem präteritum über vergangenes

bezeichnen solle, man auch beim indic. praes. und futur. as erwarten würde, lässt sich mit mehr recht gegen ihn selbst kehren. Denn es ist nicht einzusehen, warum der indicativ der haupttempora nicht von umständen abhängig gemacht werden, durch die beziehung auf eine factische sachlage motivirt oder durch vorausgesetzte umstände beschränkt werden könnte? Fälle dieser art liegen in genügender anzahl vor, ohne dass die partikel gebraucht wäre. — Anders verhält es sich bei der von mir aufgestellten theorie. Wenn durch är etwas als wirklich gesetst (nicht behauptet) wird, so kann die verbindung der partikel mit dem indicativ des präsens und futurs nur dazu dienen, die objective behauptung in eine subjective zu verwandeln. Wir erhalten demgemäss eine construction, die an sich nicht unmöglich ist, wie denn zer, ar namentlich mit dem futur bei Homer nicht selten vorkommt, und auch für die attische sprache in manchen stellen nicht zweifelhaft scheint, - die aber, da für die subjective behauptung über gegenwärtiges und zukünftiges der optativ mit år herrschend im gebrauch war, als überflüssig aufgegeben ward. Noch sei bemerkt, wie der verfasser von der wahrnehmung, dass der optativ mit  $\tilde{\alpha}_r$  in einigen fällen auch von der vergangenheit steht (vgl. untersuchungen p. 294 ff.) einen missbrauch macht, wenn er p. 23 sagt: "das griechische hatte anfangs den optativ mit  $\tilde{\alpha}_{\nu}$  auch zugleich von der vergangenheit gebraucht." In den verhältnissmässig wenigen stellen dieser art findet wohl wie bei dem historischen präsens, eine vertauschung des standpunktes der vergangenheit mit dem der gegenwart statt.

Die allgemeinen grundsätze, welche in der abhandlung über die tempora und modi überhaupt dargelegt sind, finden ihre anwendung in dem zuletzt aufgeführten programm, welches von den constructionen sou a, si und sou, si handelt. Der verfasser nimmt p. 1 für έδει, χοῆν mit und ohne αν "die modale bedeutung der nichtwirklichkeit" in anspruch "eder musstest thun, sc. thust aber nicht; eder av müsstest, sc. musst aber nicht." "Die fernere frage, wie denn in ἔδει, χρῆν u. s. w. ein ausdruck der nichtwirklichkeit statuirt werden kann, wenn doch das müssen als wirklich gelten soll, beantwortet sich durch hinweisung auf ein in allen drei sprachen" (dem griecbischen, lateinischen, deutschen) "geltendes gesetz der verschiebung der modalität, indem die hülfsverba des sollens, müssens, könnens, wollens bäufig in diejenige modalform treten, welche eigentlich ihrem inhalte, d. h. der meist im infinitiv folgenden handlung gebührt." P. 2 "es giebt allerdings stellen, wo das präteritum c. ar entschieden jene bedeutung" (der subjectiven behauptung über vergangenes) "kat, und man hat dies als eine eigene classe, als eine verwendung der ursprünglich für andere zwecke entstandenen form anzusehen, analog, wie auch im lateinischen dicerem zunächst zweiter conjunctiv zu dicam und dico und zwar für die gegenwart ist; zweitens

aber auch das in vergangenheit gesetzte dicam. - Wir statuiren sogar noch eine dritte classe des präteritum c. ar, diejenige, we das ar eine wiederholung ausdrücken soll. Das ar ist dort aber nichts nothwendiges; die bedeutung der wiederholung entsteht dort einzig und allein durch den nebensatz, der durch seine conditionalen modi den sinn eines "so oft" bewirkt; das a" steht dann ganz in seiner ursprünglichen bedeutung = "dann". "So können wir nicht, wie Bäumlein, einen vorzug seiner erklärung darin sehen, dass nach ihr für alle diese fälle eine einzige bedeutung aufge-Zunächst kommt es darauf an, diese classen zu stellt wird. scheiden, und dann aus ihrer entstehungsart die möglichkeit des verschiedenen bedeutungen nachzuweisen. - Will man alles auf jene einheitliche Bäumleins zurückführen, so geschieht jenen stellen gewalt, wo die präterita mit av offenbar geradezu die nichtwirkhichkeit aussprechen wollen. — Man ist aber jene zwei classen zu statuiren, und zwar den temporalen gebrauch als eine verwendung ursprünglich modalen ausdrucks anzuerkennen, um so mehr gezwungen, als in ältester zeit für ein präteritum c. ar als subjective behauptung über vergangenes ein bedürfniss gar nicht verhanden war, vielmehr der optativ c. « ebensogut von vergangenheit stand, wie von gegenwart u. s. w." Die allgemeine grundlage dieser ansichten hat schon in dem voranstehenden ihre würdigung gefunden; hier ist speciell noch die angebliche "verschiebung der modalität," welche dem griechischen und lateinischen gleich dem deutschen vindicirt wird, zu besprechen. Es ist dies ein offenbarer rückschritt, der griechisches und lateinisches auf die norm des deutschen sprachgebrauchs zurückführt, und die eigentliche bedeutung des edei im gegensatz zu edei av verkennen lehrt. Wie im lateinischen mit recht debebas, poteras als unbedingte behauptung der pflicht, der möglichkeit aufgefasst wird, so ist in allen stellen, welche ἔδει, ἐχρῆν, εἰκὸς ἦν, προςῆκε u. dgl. haben, schlechthin behauptet, dass es pflicht, schicklich u. s. w. war. Davon muss eine vergleichung der belege, die G. Hermann in seiner schrift de part. ar p. 58 ff. oder ich meinen untersuchungen p. 141-145 gebe, nothwendig überzeugen. Die incorrecte verschiebung findet nur im deutschen statt, und auch hier nicht durchaus. Wenigstens tritt auch im deutschen die logische correctheit des griechischen und lateinischen, wenn wir uns der wendung: es war pflicht, es war die möglichkeit vorhanden u. s. w. bedienen, hervor.

Wie ich nicht zustimmen kann, wenn der verfasser p. 3 sagt "ἔδει ἄν behauptet ebenso objectiv die nichtwirklichkeit" (das war überall nur eine petitio principii von seiten des verfassers und nirgends bewiesen), "das δεῖν als δεῖ die wirklichkeit", so findet er es unpassend, wenn ein unterschied zwischen ἔδει und ἔδει ἄν darin p. 3 gesucht wird "dass die form ohne ἄν stets eine nichterfüllte verpflichtung und in sofern eine forde-

rung ausspreche," denn wir können letzteres mit demselben grund oder ungrund von beiden constructionen behaupten. Beide enthalten an sich ein urtheil, keine forderung; will man urgiren, dass dem einen eine forderung zu grunde liege, so lässt sich die forderung, dass etwas hätte geschehen sollen, auch in dem präteritum mit är finden. — Wir wollen an einem beispiele sehen, welche anwendung der verfasser von seiner behauptung macht. Lys. Erat. §. 48 καίτοι είπες ην ανης άγαθός, έχοην αν πρώτον μέν μή παρανόμως ἄρχειν (warum sollte hierin nicht ebensogut eine forderung gefunden werden können?)". Hier, meint Bäumlein, müsse nach Hermanns regel erone de atehen. — Aber erstens fehlte das αν, so würde γρην das μη παρατόμως άργειν als verpflichtung und forderung an den Eratosthenes gerichtet aussprechen. Es handelt sich vielmehr offenbar nur um eine logische nothwendigkeit, um demonstration eines satzes zum beweise den richtern. Der sinn ist: είπερ ή άνθρ άγαθός, οὐκ ἂν παρανόμως ήρχεν oder ήρξεν: durch zusatz von γρην soll er werden: "wenn er wirklich ἀγαθός wäre, so wäre es nothwendig (nämlich für den begriff des ayaboc), dass sich zeigte, dass etc. Darin liegt "sobald wir annehmen, dass er kein άγαθό, sei, fällt diese nothwendigkeit weg", so dass also doch ein άλλ' οὐ χρή in jenem ἐχρῆν ἄν liegt." Wenn ich zugebe, dass durch die annahme einer nichtwirklichkeit auch im nachsatze der ausdruck der nichtwirklichkeit herbeigeführt scheint, so bin ich doch fortwährend der ansicht, dass im sinn des redners syone stehen musste, wenn die von Hermann aufgestellte norm durchaus anwendbar wäre. Denn der redner giebt an, wie Eratosthenes hätte handeln sollen. Eine bloss logische entwickelung des begriffs anavós liegt dem redner fern. — Für Dem. Timocr. §. 125 ziehe ich nicht in abrede, dass ich mich durch den vulgären text verleiten liess, ar in ulogoùr low; ar hr als acht zu betrachten. -Und nun möge es zum schluss verstattet sein, ansicht der ansicht gegenüber zu stellen, um so mehr als herr Aken meine theorie vielfach irrig auffasst oder darstellt.

Aken vindicirt dem ¿¿¿¿ mit und ohne å, die modale bedeutung der nichtwirklichkeit, er vindicirt dies überhaupt als ursprüngliche bedeutung den verbalformen der vergangenheit — mit welchem rechte, haben wir oben gesehen; er nimmt neben dieser modalen bedeutung des präteritum mit å, noch zwei weitere classen dieser construction an, die der subjectiven behauptung und die der scheinbaren wiederholung einer handlung, wo jedoch å, nur in seiner ursprünglichen bedeutung — dann stehe. Wir haben auch letzteres als in jeder hinsicht unpassend, den sinn der construction nicht treffend zurückweisen müssen; aber noch erhebt sich eine frage: auf welche weise der verfasser aus der ursprünglichen modalen bedeutung die beiden andern gebrauchsweisen ableitet? Wir erhalten darüber in den besprochenen ab-

bandlungen keinen aufschluss; ohne dass der verfasser den versuch gemacht hätte, den ursprung des einen aus dem andern begreiflich zu machen, stehen sich drei bedeutungen der construction von as mit dem indicativ der historischen tempora unvermittelt gegenüber: nichtwirklichkeit, subjective behauptung, wirklichkeit abhängig von vorhandenen oder vorausgesetzten umständen. Wir haben also (wir vordem, da man der construction die bedeutung der nichtwirklichkeit und der wiederholung beilegte) abermals für dieselbe construction entgegengesetzte bedeutungen. — Ist das natürlich? Ich bin in meinen untersuchungen von einigen schlagenden stellen ausgegangen, denen ebensowenig die bedeutung der nichtwirklichkeit, als die der wiederholung beigelegt werden kann, sondern nur die einer subjectiven behauptung oder präciser der setzung eines factums, Od. IV, 546 f. " ner κτείνεν, Plato Ap. p. 18 C. εν η αν μάλιστα επιστεύσατε, Xen. b. gr. III, 4, 18. IV, 4, 12 οἶον οὐδ' εὕξαντό ποτ' αν, Ar. Ran. 960 f.  $\dot{\epsilon}\xi$   $\ddot{\omega}\nu$   $\dot{\gamma}$   $\ddot{\alpha}\nu$   $\dot{\epsilon}\xi\eta\lambda\epsilon\gamma\gamma\delta\mu\eta\nu$  —  $\ddot{\eta}\lambda\epsilon\gamma\gamma\sigma\nu$   $\ddot{\alpha}\nu$ , ich habe nachgewiesen, dass diese setzung eines factums auch in den formeln ຮັງຈາດ ພັກ ເເຊ, ຍໄປຮຽ ພັກ stattfindet, wo wir im deutschen den ausdruck der möglichkeit haben, dass überall wo man eine wiederholung annahm, dennoch eine objective behauptung nicht vorliegt, dass überall ar die reine objectivität beseitigt, das factum nicht behauptet, sondern nur setzt, und es fragte sich nun, ob von diesen sicheren resultaten aus auch jene fälle erklärt werden können, in welchen für die nächste und natürlichste auffassung die andeutung einer nichtwirklichkeit enthalten ist. - Dass nun eine construction, welche die reine objectivität aufhebt, je nach dem zusammenhang auch zur andeutung der nichtwirklichkeit verwendet werden konnte, dürfte nicht unnatürlich erscheinen. deutschen dürfte die dem griechischen genau nachgebildete formel schwerlich einem missverständniss unterliegen. Wer auf eine frage oder bitte erwiedert: εἰ ἤδειν, ἔλεγον ἄν oder εἰ εἶγον, ἐδίdour ar wenn ich es wusste, so ist anzunehmen, dass ich's sagte, wenn ich hatte, so gab ich wohl, wird kaum missver-Dass ein historisches tempus in verbindung mit standen werden. är (keines allein) diesen sinn bewirkt, dass das imperfect mit är dann für die gegenwart steht, muss alles natürlich erscheinen. Wenn einerseits die sache in die vergangenheit gerückt, dadurch als etwas bezeichnet wird, um dessen wirklichkeit es sich nicht mehr handelt, andererseits durch av das factum nur gesetzt, nicht als wirklich bezeichnet wird, so konnte es nach dem zusammenhang auch als nicht wirklich erscheinen. Auch dem vordersatz musste in solcher verbindung derselbe charakter mitgetheilt werden, ähnlich wie bei Schiller der reine indicativ im nachsatz diesen charakter annimmt, nachdem im vordersatz die form der nichtwirklichkeit gebraucht worden war. In den Piccolomini sagt Illo: "doch wären wir, wofür der hof uns nimmt gefährlich war's, die

rethett inn in genom. That a Waldonstein tolk sagt Max su betavo: ..., wirst in wate geweson ind gerado, nio kam as doint also stitus master

Ween on an grandouseaung ter construction des indicative for instorment consequence and is in-course enter factores, die subective consumment der reconsent ment nier also dans letatees wie ter recussor i. Lieuwer — thornil nur eine ballebige
miderung für des seinent ware) reconsentle, und hierane, als
mer geneemannen grandlage its remember gehomehaweinen erciärt mes. So men en tamet ment gestugent und geho genn zu,
mas a sen menseer fähen, we times construction für nicht wirkiebe remaitmasse gegranent ware, die mopringliche bedautung
ma semmesteen um presenenten fern ägt, wie ju mich von len
ment eine engree at, dass der manumennung der absolutapartikel
met sem rentreet at, dass der manumennung der absolutapartikel
met sem rentreet at, dass der manumennung der absolutapartikel

be received variously for received and laterialistic urraces for the four research and the four four morrows blicked 1868. Birker-coe penhandras: 1 V tow 144.

When en secon won in its incomes the evident their dister presentender ourselend the production and intrinsiches
there exists and the metalesses are productive individual horselender, when estate to make the discount of the metalesses and the entering meaningments, who has perfect
the enter a store greater mattrees and imprincipality.
There is individually estate in the transference and imprincipality.
There constitute estate is the transference in the interior has been entered in the entered which the best has been entered in the entered entered in the entered has been entered in the entered entered in the ente

TO THE E OF THE PROPERTY OF STREET, BUILDINGS TO ATVITTED IST STIETTING HE TIME MITTHER HE WILL, MARKE see, tours-statutes my tolkortanism mondings my most my narnanierung ermenegischer ergebneutgen, und as auch bei ten enanotitomen previences se: Dans de grande avendan adperion un communicationem de suom unites incidentes Mil. 160 mett bet westmuch bies, as mangion, und wir bie-1981 IS REEL PETERMENT MONTHS WORTH THAN TOURNESS MAKESON. COM-WE MAY MARKEY THATTER, THE TIP YOU MAKE THE PROPERTIES. PRINCES THERES. THE S. A. C. MIN. BEVERHALTHER MAY WANTED Permanent with 2 t .. in 'son the conjugations with the conjugation of otherms. Im wester word with the most im animalism SETTE STEERING THE RECEIPT OF THE NEW PROCESSIONS SHOW HE COM MEPERIOR THREE BERNOR BERNOR. MEN SERVICE WIND THE THE PROPERTY OF THE PERIOR PROPERTY OF THE PERIOR PARTY TO PERSONAL THE MARKET ARMS MANAGEMENT THE COMPANIES. MR SHEMELING, WHE HE MAN WHITHOUT HE WHITE MINES AND steht, wie over. Ich habe nicht die absicht, alle die partikeln durchzugehen, in welchen ich von der auffassung des verfassers abweiche; ich will nur die negationen und die partikeln zer und der prüfen, da hier mehr als bei andern adverbien die richtigkeit der ansicht an allgemein anerkannten kriterien gemessen werden kann, und hierbei namentlich die äusserungen hervorheben, in welchen der verfasser selbst seine unsicherheit oder den mangel ausreichender beobachtung bekennt.

Die etymologischen phantasien über die herleitung der genannten partikeln übergehen wir, sie sind nicht geeignet, philologen der alten schule für die vergleichenden sprachstudien, demen doch die griechische und lateinische philologie viel verdankt, zu gewinnen, und wenn sich auch gegen ihre richtigkeit kein zweifel aufdrängen sollte, so wird doch für die bedeutung und den gebrauch dieser partikeln nichts durch sie gewonnen.

"Ueber den unterschied und gebrauch von o $\dot{v}$ » und  $\mu\dot{\eta}$ " lesen wir zunächst p. 136: "wie ein grund in objectiver beziehung dreifacher art sein kann, ein realer: weil es kalt ist, so erfrieren die blumen, ein logischer: da die blumen erfrieren (erkenntmissgrund) so -- (logische folgerung): und ein moralischer: weil er ihn fürchtete (beweggrund) so - ebenso kann in subjectiver besiehung auch die verneinung dreifacher art sein und dem griechischen nun dient ovx zur realen verneinung (und demgemäss auch zur bezeichnung des gegentheils eines begriffs) —  $\mu\eta$  dagegen sur logischen und moralischen. Arist. Av. 194 μα γην - μη γω τόημα κομψότερον ήκουσά πω: ούκ ήκουσα hiesse: ich habe in wirklichkeit nicht gehört, dagegen sagt  $\mu \hat{\eta}$   $\hat{\eta}$ xovoa: meines wissens (so viel ich mich erinnere) habe ich" etc. Was soll man sagen, wenn das griechische auf diese weise ausgelegt und missverstanden wird? Dazu gehört p. 139: "directe urtheile, mit  $\mu \dot{\eta}$ negirt, führen die grammatiken bis jetzt nicht an - wir glauben sie entschieden in den sätzen zu erkennen, welche die grammatik als schwur-sätze (betheuerungen) ausscheidet" und es werden dann Ar. Av. 194. Eccl. 991 — μη γού σε ἀφήσω, Il. 10, 329 und 15, 41 angeführt. - Ist es möglich, dass der verfasser glaubt, diese schwüre oder betheurungen sollen die limitation "so viel ich weiss" ein element, das die betheuerung wieder aufhebt, in sich enthalten? - Ist es möglich, müssen wir weiter fragen, dass der verfasser übersehen hat, wie bei den partikeln, die einen erkenntniss- oder beweggrund angeben, enei, eneidh entschieden die negation ov gebraucht wird, weil überhaupt der correcte sprachgebrauch in allen causalsätzen ov verlangt? - Der verfasser stellt p. 151 hierüber folgende behauptungen auf: "adverbialsätze des wirklichen (realen, logischen oder moralischen) grundes. Diese erhalten, insofern ihr inhalt als objectiv gültig gedacht wird und werden soll, zur negirung das reale ovx." - "Beabsichtigt indessen der redende den negativ ausgedrückten grund als einen von ihm bloss gedachten darzustellen, so wird er das

logische  $\mu \dot{\eta}$  gebrauchen; jedoch soll diese ausdrucksweise nach den bisherigen beobachtungen nur wenig im gebrauch gewesen sein und mehr bloss der späteren zeit angehören, Luc. D. Mar. 5". Damit widerspricht sich der verfasser selbst, weil nach seinen prämissen in dem erkenntniss - und beweggrund μή zu gebrauchen wäre. Es liegt aher in den angeführten worten die eigene unsicherheit der beobachtung ausgedrückt. Bei grösserer vertrautheit mit dem sprachgebrauch der guten und der späteren zeit musste für alle causalsätze ov als regel der guten gräcität anerkannt und bestimmt ausgesprochen werden, dass erst in späterer zeit, in welcher überhaupt der gebrauch von μή um sich greift, auch für causalsätze letztere negation gebraucht ward. Der feinere unterschied, den z. b. Hermann hier zwischen ov und  $\mu\eta'$  finden wollte, erweist sich schon dadurch als illusorisch, weil eben für  $\mu\eta$  die belege nur aus späteren autoren beigebracht werden können. Wäre der unterschied gegründet, welchen der verfasser für die behauptungssätze zwischen ov und μή zieht, haftete dem letzteren ein "meines wissens, so viel ich mich erinnere" etc. an, so würden wir in solchem fall auch grund zu einem subjectiven urtheil erhalten, aber auch dann nur ov haben. Wiederum sollte man nach dem verfasser in den behauptungssätzen, welche in die oratio obliqua verslochten sind, μή erwarten, während sie où haben.

Mit jener völligen verkennung der schwursätze und der kraft, die hier dem  $\mu\eta$  inwohnt (ich habe vor zwanzig jahren in dem archiv für philologie jene sätze erörtert) hängt zusammen, was wir p. 137 lesen: "der aufgestellte unterschied der realen und logischen verneinungswörter hat natürlich, gleich dem der beiden modi (indicativus und conjunctivus, unter dem auch der optativ begriffen ist) "immer zunächst nur eine subjective geltung und ihre wahl wird daher, wo der usus nicht feste gränzen vorgezeichnet hat, in der willkür des redenden stehen, so dass dieser z. b. da, wo er eine behauptung mit grösserer entschiedenheit ausdrücken will, ovx, und wo mit mehr bescheidener zurückhaltung,  $\mu \dot{\eta}$  gebrauchen wird." Ebendaselbst heisst es, weil der conjunetiv leider nach der noch immer nicht aufgegebenen Buttmann'schen lehre als abhängiger modus, als "modus eines mittelbaren urtheiles des sprechenden oder angeredeten oder besprochenen subjectes ist" "die reale verneinung — οὐκ und die logische μή wird sowohl zu dem indicativus als dem conjunctivus gesetzt: z. b. où τέθνηκε, οὐ τεθνήκη er ist, sei (in wirklichkeit) nicht gestorben, μη τέθνηκε, μη τεθνήκη er ist, sei (möglicherweise, vermuthlich u. s. w.) nicht gestorben." Solche behauptungen bedürfen keiner widerlegung, aber bedauern müsste man äussern, wenn irgendwo schüler nach solchen theorien unterrichtet werden dürften.

Weitere belege der unsicherheit und ungründlichkeit des verfassers finden wir p. 145 hinsichtlich des optativ mit ασ für den imperativ "auch das logische μή hat die beobachtung bisher

nirgends gewahrt, sondern überall nur das reale ovx." Demnach scheint der verfasser von weiteren beobachtungen auch wohl ein "logisches  $\mu\eta$ " beim optativ mit  $\alpha\nu$  zu erwarten. P. 147 "die bisherige" (d. i. die in Preussen übliche Buttmann'sche) grammatik stellt die regel auf, dass die verneinten objectssätze mit den einleitenden conjunctionen ozi oder og - und folgendem verbum fixitum regelmässig nur o $\dot{v}$ x enthielten, während  $\mu\dot{\eta}$  sich auf die verkürzten infinitivsätze beschränkte." P. 148 "Was ώς μή betrifft, so darf a priori nicht geleugnet werden, dass die sprache dasselbe auf den finalen werth könnte beschränkt haben; durch fernere genaue beobachtung muss hier bestätigung oder widerlegung gewonnen werden. Das bleibende der bisherigen lehre wird sonach also nur noch dahin lauten dürfen, dass nach dem wahrgenommenen usus in den casussätzen ovx mehr beim verbum Anitum als bein infinitiv, und umgekehrt  $\mu \dot{\eta}$  mehr beim infinitiv als beim verbum finitum gebraucht werde." Es war nicht so schwer zu beobachten, dass die mit ozi und os eingeleiteten beheuptungs - (objects -) sätze durchgreifend ov haben, und einige umschau in der einschlagenden literatur hätte den verfasser gelehrt, dass man lange schon angefangen hat, die classen von verben genau zu sondern, welche den infinitiv mit ov und welche den infinitiv mit  $\mu \dot{\eta}$  nach sich haben. Auch p. 156 f. wo von où und un beim infinitiv gehandelt wird, fehlt es an genauer bestimmtheit, wozu der verfasser anhaltspunkte in meiner abhandlung in der zeitschrift für die alterthumswissenschaft 1847 nr. 98 und schulgrammatik §. 635 und 653 finden konnte. — Ein merkwürdiges beispiel von confusion lesen wir p. 153 "dieser unsrer lehre — gemäss werden wir sagen, dass — auch bei den mit  $\dot{\omega}_s$ ,  $\ddot{\omega}\sigma\tau s = \dot{\epsilon}\phi$ ,  $\dot{\phi}$ ,  $\dot{\epsilon}\phi$ ,  $\dot{\phi}\tau s$  eingeleiteten folgesätzen o $\dot{\nu}x$  die subjectiv reale,  $\mu\dot{\eta}$  die subjectiv logische verneinung sei. Wenn nun, was uns indessen noch keineswegs genug beobachtet scheint, in folgesätzen ovx wirklich nur mit dem indicativ, wir möchten lieber sagen mit dem verbum finitum (also indicativ, conjunctiv und optativ) ausser dem imperativ, und  $\mu \dot{\eta}$  nur mit dem infinitiv und imperativ verbunden wird, so folgte daraus, dass hier (auch ohne negation) der indicativ, conjunctiv (zu belegen weiss ich letzteren bis jetzt nicht) und optativ zur bezeichnung einer realen folge, der infinitiv einer logischen - oder wie der imperativ - einer moralischen, einer beabsichtigten folge diene" Gerade das gegentheil der wahrheit sinden wir p. 164 "im griechischen heben sich weder oux oux auf, noch auch  $\mu \dot{\eta} \mu \dot{\eta}$ , sondern die wiederholung der negation bildet eher - eine verstärkte negation."

Sonach gehen wir zu den partikeln  $\varkappa\acute{e}r$  und  $\alpha r$  über. "Ar wird (wie die untrennbare negation) p. 176 f. von dem sanskr. an - jas alius und ana ille abgeleitet;  $\varkappa\acute{e}$  und  $\varkappa\acute{e}r$  dor.  $\varkappa\acute{\alpha}$  gehören dem pronominalstamm  $\varkappa\acute{o}$  ( $\pi\acute{o}$ ) an. "Ihrer bedeutung nach sind  $\alpha r$  (illud, aliud) und  $\varkappa\acute{e}r$ ,  $\varkappa\acute{e}$  ( $\imath$ ) indefinite — und werden

als copulaadverbia der möglichkeit gebraucht, gleich wie im deutschen das ebenfalls pronominale etwa und das pronomen ir gend", p. "Uebrigens findet zwischen ar, das bei den Attikern ausschliesslich im gebrauche ist, und xér, xé, welches der epischen und ionischen (sic) sprache, die beide aber auch ar nicht verschmäht haben, angehört u. s. w." P. 179 "Es steht dieses modaladverb der möglichkeit A. beim verbum finitum (also beim indicativ, conjunctiv und imperativ) eines jeden tempus. Die vererbte lehre freilich lautet dahin, dass der indicativ des präsens und perfects, ebenso der imperativ und theilweise auch der indicativ des futurs von der verbindung mit  $\tilde{\alpha}_{r}$ ,  $\kappa_{\epsilon}(r)$  ausgeschlossen sei; und auf diese satzung hin hat man denn verbindungen dieser art, wo sie sich irgend fanden, durch allerlei sogenannte conjecturen, selbst gegen die autorität aller handschriften - zu entfernen gesucht". Es sollte denn doch nicht übersehen sein, dass diese satzungen auf dem ausdrücklichen zeugniss der alten griechischen grammatiker beruhen, und dass ihr zeugniss einen herrschenden attischen sprachgebrauch voraussetzt. Diess schliesst nicht aus, dass seltenere fälle des gebrauchs vorkommen können. Indessen je seltener die fälle sind, desto mehr liegt der verdacht nahe, dass wir nur schreibfehler, manchmal auch eine veränderte construction vor uns haben. Dass nicht nur bei Homer (mit zie und  $\tilde{a}_{\sigma}$ ) sondern auch bei den Attikern zuweilen das futurum ind. mit der partikel construirt wird, kann wohl nicht bestritten werden: auch mit dem präsens ind. (wie referent schon in seinen natersuchungen p. 162-167 darlegte) konnte av construirt werden; nur darf man nicht mit dem verfasser Od. XXIV, 87 eine construction ore xer mit dem indicativ annehmen. Wie wenig aber derselbe sich bei den anzuführenden belegstellen in eine genauere ermittelung des urkundlichen textes einlässt, wie geneigt er ist, ohne weiteres für die partikel, wie für eine unterdrückte sache, partei zu nehmen, zeigt namentlich der abschnitt über är beim imperativ. So sagt der verfasser p. 182 über Od. XII, 81 f. ήπες αν ύμεις νηα - ίθύνετε "weil einmal αν nicht beim imperativ vorkommen sollte, ein streichen oder tauschen des är hier aber nicht bequem sich ausführen liess, so wählte man den leichteren ausweg, das idivere für die alte(?) form des conjunctivs zu erklären". Als ob nicht hier die construction mit av und conjunctiv die natürlichste wäre, oder über die verkürzung der modusvocale des conjunctivs bei Homer ein zweifel sein könnte. - Bei Xen. Anab. I, 4, 8 möge sich herr Fritsch aus der Oxforder ausgabe L. Dindorfs überzeugen, dass iovrov av keineswegs als das handschriftlich beglaubigte sich darstellt. Plato Alc. maj. p. 122 D ist ar bei έστω ein fortgeerbter druckfehler, endlich Ar. Equ. 725 ist gewiss έξελθε δητ'. (Κλ.) ω Δημίδιον das natürlichere. Das angeführte mag zur characterisirung der schrift und zur begründung des oben ausgesprochenen urtheils genügen.

10) Friderico Thierschio gradum etc. Doctoris philosophias per-

ecto lustro decimo gratulatur Gymnasium Erlangense, interpren tibus D. Lud. Doederlein et D. Gothofr. Friedlein. 4. Erlangee 1858.

Unser referat kann sich nur auf den ersten theil des programms p. 3—11: Homerica particula γάρ nusquam refertur ad insequentem sententiam. Scripsit Lud. Döderlein, beziehen, da die abhandlung von Friedlein "über perinde quasi und proinde quasi bei Cicero" unsrer gegenwärtigen aufgabe fern liegt. - Der name Döderlein berechtigt zu der erwartung, dass der von ihm gewählte gegenstand von irgend einer neuen, originellen seite aufgefasst und in anregender weise behandelt sei, und in dieser erwartung finden wir uns nicht getäuscht. Denn hatte Classen in seinen beobachtungen über den homerischen sprachgebrauch, 1s heft 1854, p. 6 ff. in einer reihe von stellen γάρ als proleptische begründung aufgefasst, indem "sich dem hauptgedanken, welchen man im ruhigen gange des ausdrucks vorangestellt erwartet hätte, in der lebhaften bewegung des moments irgend ein nebengedanke, sei es eine begründung oder ein zweifel und einwand oder eine im voraus zusagende versicherung vorauf dränge", so erklärt dagegen Döderlein p. 4: "Nego, γάρ illud Homericum usquam secuturae demum sententiae probationi inservire; aio contra, γάρ quoties credatur ad sequentia verba spectare, reddere gestus potius alicuius nutusve rationem, qui aliquo animi motu expressus, orationem loquentis praecesseril aut comitetur. Quippe non reperitur hic usus praeterquam in orationibus. Ergo illud γάρ non dicta et audita interpretatur ac demonstrat, sed tacite significata et tantummodo spectata". Gebärden und mienen, fügt Döderlein hinzu, vertreten die stelle der rede: p. 5: "Exemplis illius idiotismi, quae deinceps enumeraturus sum, immiscebo eos etiam versus, in quibus γάρ interrogationi additur, quoniam par eademque est huius usus ratio. Ad gestum aliquem certum et qui oculis, non auribus percipiatur, referendum est  $\gamma \alpha \rho$ , non ad enuntiationem aliquam suppressam - Qui pro simplici pronomine τίς γάρ polius, vel qui s n a m ? vel wer denn? usurpant, ii addita particula — aliquantum stomachi vel saltem morae quandam impatientiam ipso vultu produnt." - Telemacho Od. XV, 545 Theoclymenum hospitem commendanti et tradenti adnuit aperto Piraeus, tanquam, ad exceptionem hospitis promtus. dicat: θάρσει τὸ τοῦδε· Τηλέμαχ'. εί γάρ κεν σὺ πολὺν γρότον ενθάδε μίμνοις, τόνδε δ' έγω κομιώ. — Eodem nutu vultuque Od. XII, 208 Ulysses socios erigit comiter adnuens: θαρσείτε, ω φίλοι, ου γάρ πω τι κακαν άδαήμονες είμεν p. 6 f. sind die beispiele der recusatio tacita, für welche yao den grund angibt. Anderswo bezieht sich nach dem verfasser γάρ auf traurige mienen und thränen (p. 7). — P. 9: Non raro (damit verlässt der verfasser den angenommenen standpunkt) idem γάο nihil praeter causam appellandi continet Od. XII, 154. X, 226. — Ich überlasse die vertheidigung ihrer sache denjenigen, freiheit uns zu geben." Und in Wallensteine Octavio: "o, wärst du wahr gewesen und gerhin, alles stünde anders!"

Wenn ich als grundbedeutung der conder historischen tempora mit är die setzung
jective behauptung über vergangenes (nich
res wie der verfasser p. 2 deutet —
milderung für den indicativ wäre) festy
einer gemeinsamen grundlage die einklärt habe, so habe ich damit nicht gdass in den meisten fällen, wo diese
liche verhältnisse gebraucht ward,
dem bewusstsein der sprechenden fenicht zu leugnen ist, dass der zusmit dem relativen Tra den Attikern

9) Vergleichende bearbeitung de partikeln von Dr. E. Aug. Fi zu Wetzlar. 1ter theil die r sche buchhandlung, s. X um Wenn ich schon oben bei d

ser vergleichenden bearheitung partikeln manche auffallende un heben musste, so habe ich bepflicht, offen meine verwunderu ser als lebrer in einem geboselbst so unläugbare belege verben seiner kenntnisse giebt. Un ten urtheil entschlossen, aber der fall ist, belegt werden schonung eine schriftstellere wissenschaft noch der prasi

Es werden in secha adverbien der steigerung oder copula-adverbien und zugrundlegung etymologie den präpositionen gesch verbien und conjunction sind, sich nicht fest benen es dem verfasser wir hier manches celerwarten würden, wo vermissen, wie z scheint. Am bester satze stehen, also adverhien gerechnet zu verknüpfumnen zuzuali -

eren
grecitat
n spilsich
t wurd,
weiselt,
gebrecht
iden der

balen.

en und
er bei
er bei
er uptaeinen und
en er bei
er uptaeinen und
en einen
en ein

all nur das reale ovx." Demnach teren beobachtungen auch wohl ein iit av zu erwarten. P. 147 "die sen übliche Buttmann'sche) grammadie verneinten objectssätze mit den sı oder ώς — und folgendem verbum x enthielten, während  $\mu \dot{\eta}$  sich auf die eschränkte." P. 148 "Was ώς μή beht geleugnet werden, dass die sprache --werth könnte beschränkt haben; durch ung muss hier bestätigung oder widerle-Das bleibende der bisherigen lehre r noch dahin lauten dürfen, dass nach dem is in den casussätzen ovx mehr beim verbum finitiv, und umgekehrt  $\mu \dot{\eta}$  mehr beim infinitiv finitum gebraucht werde." Es war nicht so ten, dass die mit ort und os eingeleiteten bets-) sätze durchgreifend ov haben, und einige einschlagenden literatur hätte den verfasser gelange schon angefangen hat, die classen von verondern, welche den infinitiv mit ov und welche nit  $\mu \dot{\eta}$  nach sich haben. Auch p. 156 f. wo von im infinitiv gehandelt wird, fehlt es an genauer bewozu der verfasser anhaltspunkte in meiner abhandzeitschrift für die alterthumswissenschaft 1847 nr. Ilgrammatik §. 635 und 653 finden konnte. — Ein es beispiel von confusion lesen wir p. 153 "dieser re — gemäss werden wir sagen, dass — auch bei ;, ωστε — ἐφ' φ, ἐφ' φτε eingeleiteten folgesätzen οὐκ ctiv reale, μή die subjectiv logische verneinung sei. in, was uns indessen noch keineswegs genug beobachtet in folgesätzen ovx wirklich nur mit dem indicativ, wir i lieber sagen mit dem verbum finitum (also indicativ, conund optativ) ausser dem imperativ, und  $\mu \dot{\eta}$  nur mit dem iv und imperativ verbunden wird, so folgte daraus, dass hier ohne negation) der indicativ, conjunctiv (zu belegen weiss letzteren bis jetzt nicht) und optativ zur bezeichnung einer den folge, der infinitiv einer logischen — oder wie der impetiv - einer moralischen, einer beabsichtigten folge diene" erude des gegentheil der wahrheit sinden wir p. 164 "im grieischen heben sich weder our our auf, noch auch  $\mu \dot{\eta}$   $\mu \dot{\eta}$ , sonrn die wiederholung der negation bildet eher - eine verarkte negation."

Sonnch gehen wir zu den partikeln  $\varkappa\acute{s}r$  und  $\alpha r$  über. Ar ird (wie die untrennbare negation) p. 176 f. von dem sanskr. s- jas alius und ans ille abgeleitet;  $\varkappa\acute{s}$  und  $\varkappa\acute{s}r$  dor.  $\varkappa \alpha$  gehöm dem pronom stamm  $\varkappa\acute{o}$  ( $\pi\acute{o}$ ) an. "Three bedeutung nach den filled, alus) und  $\varkappa\acute{e}r$ ,  $\varkappa\acute{s}$  ( $\imath\acute{o}$ ) indefinite — und werden

logische μή gebrauchen; jedoch soll diese ausdrucksweise nach den bisherigen beobachtungen nur wenig im gebrauch gewesen sein und mehr bloss der späteren zeit angehören, Luc. D. Mar. 5". Damit widerspricht sich der verfasser selbst, weil nach seinen prämissen in dem erkenntniss · und beweggrund μή zu gebrauchen wäre. Es liegt aber in den angeführten worten die eigene unsicherheit der beobachtung ausgedrückt. Bei grösserer vertrautheit mit dem sprachgebrauch der guten und der späteren zeit musste für alle causalsätze ov als regel der guten gräcität anerkannt und bestimmt ausgesprochen werden, dass erst in späterer zeit, in welcher überhaupt der gebrauch von  $\mu \dot{\eta}$  um sich greift, auch für causalsätze letztere negation gebraucht ward. Der feinere unterschied, den z. b. Hermann hier zwischen ov und  $u\eta$  finden wollte, erweist sich schon dadurch als illusorisch, weil eben für  $\mu\eta$  die belege nur aus späteren autoren beigebracht werden können. Wäre der unterschied gegründet, welchen der verfasser für die behauptungssätze zwischen ov und  $\mu \dot{\eta}$  zieht, haftete dem letzteren ein "meines wissens, so viel ich mich erinnere" etc. an, so würden wir in solchem fall auch grund zu einem subjectiven urtheil erhalten, aber auch dann nur ov haben. Wiederum sollte man nach dem verfasser in den behauptungssätzen, welche in die oratio obliqua verslochten sind, μή erwarten, während sie ov haben.

Mit jener völligen verkennung der schwursätze und der kraft, die hier dem  $\mu\eta$  inwohnt (ich habe vor zwanzig jahren in dem archiv für philologie jene sätze erörtert) hängt zusammen, was wir p. 137 lesen: "der aufgestellte unterschied der realen und logischen verneinungswörter hat natürlich, gleich dem der beiden modi (indicativus und conjunctivus, unter dem auch der optativ begriffen ist) "immer zunächst nur eine subjective geltung und ihre wahl wird daher, wo der usus nicht feste gränzen vorgezeichnet hat, in der willkür des redenden stehen, so dass dieser z. b. da, wo er eine behauptung mit grösserer entschiedenheit ausdrücken will, ovx, und wo mit mehr bescheidener zurückhaltung,  $\mu\eta$  gebrauchen wird." Ebendaselbst heisst es, weil der conjunctiv leider nach der noch immer nicht aufgegebenen Buttmann'schen lehre als abhängiger modus, als "modus eines mittelbaren urtheiles des sprechenden oder angeredeten oder besprochenen subjectes ist" "die reale verneinung — ovx und die logische un wird sowohl zu dem indicativus als dem conjunctivus gesetzt: z. b. où τέθνηκε, οὐ τεθνήκη er ist, sei (in wirklichkeit) nicht gestorben, μη τέθνηκε, μη τεθνήκη er ist, sei (möglicherweise, vermuthlich u. s. w.) nicht gestorben." Solche behauptungen bedürfen keiner widerlegung, aber bedauern müsste man äussern, wenn irgendwo schüler nach solchen theorien unterrichtet werden dürften.

Weitere belege der unsicherheit und ungründlichkeit des verfassers finden wir p. 145 hinsichtlich des optativ mit  $\tilde{a}_{\sigma}$  für den imperativ "auch das logische  $\mu_{\tilde{\eta}}$  hat die beobachtung bisher

nirgends gewahrt, sondern überall nur das reale ovx." Demnach scheint der verfasser von weiteren beobachtungen auch wohl ein "logisches  $\mu \dot{\eta}$ " beim optativ mit  $\ddot{\alpha}_{\nu}$  zu erwarten. P. 147 "die bisherige" (d. i. die in Preussen übliche Buttmann'sche) grammatik stellt die regel auf, dass die verneinten objectssätze mit den einleitenden conjunctionen őzi oder és — und folgendem verbum filitum regelmässig nur ovx enthielten, während  $\mu\eta$  sich auf die verkürzten infinitivsätze beschränkte." P. 148 "Was ώς μή betrifft, so darf a priori nicht geleugnet werden, dass die sprache dasselbe auf den finalen werth könnte beschränkt haben; durch fernere genaue beobachtung muss hier bestätigung oder widerlegung gewonnen werden. Das bleibende der bisherigen lehre wird sonach also nur noch dahin lauten dürfen, dass nach dem wahrgenommenen usus in den casussätzen ovx mehr beim verbum finitum als bein infinitiv, und umgekehrt  $\mu \dot{\eta}$  mehr beim infinitiv als beim verbum finitum gebraucht werde." Es war nicht so schwer zu beobachten, dass die mit őze und ws eingeleiteten behauptungs - (objects -) sätze durchgreifend ov haben, und einige umschau in der einschlagenden literatur hätte den verfasser gelehrt, dass man lange schon angefangen hat, die classen von verben genau zu sondern, welche den infinitiv mit ov und welche den infinitiv mit  $\mu\eta'$  nach sich haben. Auch p. 156 f. wo von ου und μή beim infinitiv gehandelt wird, fehlt es an genauer bestimmtheit, wozu der verfasser anhaltspunkte in meiner abhandlung in der zeitschrift für die alterthumswissenschaft 1847 nr. 98 und schulgrammatik §. 635 und 653 finden konnte. — Ein merkwürdiges beispiel von confusion lesen wir p. 153 "dieser unsrer lehre — gemäss werden wir sagen, dass — auch bei den mit ως, ωστε — έφ' φ, έφ' φτε eingeleiteten folgesätzen oùx die subjectiv reale,  $\mu \dot{\eta}$  die subjectiv logische verneinung sei. Wenn nun, was uns indessen noch keineswegs genug beobachtet scheint, in folgesätzen ovx wirklich nur mit dem indicativ, wir möchten lieber sagen mit dem verbum finitum (also indicativ, conjunctiv und optativ) ausser dem imperativ, und  $\mu\eta$  nur mit dem infinitiv und imperativ verbunden wird, so folgte daraus, dass hier (auch ohne negation) der indicativ, conjunctiv (zu belegen weiss ich letzteren bis jetzt nicht) und optativ zur bezeichnung einer realen folge, der infinitiv einer logischen — oder wie der imperativ - einer moralischen, einer beabsichtigten folge diene" Gerade das gegentheil der wahrheit finden wir p. 164 "im griechischen heben sich weder  $o\dot{v} \times o\dot{v} \times auf$ , noch auch  $\mu\dot{\eta}$   $\mu\dot{\eta}$ , sondern die wiederholung der negation bildet eher - eine verstärkte negation."

Sonach gehen wir zu den partikeln  $x\acute{s}r$  und  $\alpha r$  über. "Ar wird (wie die untrennbare negation) p. 176 f. von dem sanskr. an - jas alius und ana ille abgeleitet;  $x\acute{s}$  und  $x\acute{s}r$  dor.  $x\acute{\alpha}$  gehören dem pronominalstamm  $x\acute{o}$  ( $\pi\acute{o}$ ) an. "Ihrer bedeutung nach sind  $\alpha r$  (illud. aliud) und  $x\acute{s}r$ ,  $x\acute{s}$  ( $z\acute{t}$ ) indefinite — und werden

ale copulaadoerbia der möglichkeit gebraucht, gleich wie im deutschen das ebenfalls pronominale etwa und das pronomen irgend", p. "Uebrigens findet zwischen av, das bei den Attikern ausnehlienslich im gebrauche ist, und xér, xé, welches der epischen und ionischen (sic) sprache, die beide aber auch as nicht verschmäht haben, angehört u.s.w." P. 179 "Es steht dieses modaladverb der möglichkeit A, beim verbum finitum (also beim inticativ, conjunctiv und imperativ) eines jeden tempus. Die vererbte lehre freilich lautet dahin, dass der indicativ des präsens und perfects, ebenso der imperativ und theilweise auch der indicativ des futura von der verbindung mit  $\tilde{\alpha}_{r}$ ,  $\kappa \dot{\epsilon}(r)$  ausgeschlossen sei; und auf diese satzung hin hat man denn verbindungen dieser art, wo sie sich irgend fanden, durch allerlei sogenannte conjecturen, selbst gegen die autorität aller handschriften - zu entfernen gesucht". Es sollte denn doch nicht übersehen sein, dass diese satzungen auf dem ausdrücklichen zeugniss der alten griechischen grammatiker beruhen, und dass ihr zeugniss einen herrschenden attischen sprachgebrauch voraussetzt. Diess schliesst nicht aus, dass seltenere fälle des gebrauchs vorkommen können. Indessen je seltener die fälle sind, desto mehr liegt der verdacht nahe, dass wir nur schreibfehler, manchmal auch eine veränderte construction vor uns haben. Dass nicht nur bei Homer (mit z/s und ar) sondern auch bei den Attikern zuweilen das futurum ind. mit der partikel construirt wird, kann wohl nicht bestritten werden; auch mit dem präsens ind. (wie referent schon in seinen untersuchungen p. 162-167 darlegte) konnte är construirt werden; nur darf man nicht mit dem verfasser Od. XXIV, 87 eine construction ors xer mit dem indicativ annehmen. Wie wenig aber derselbe sich bei den anzuführenden belegstellen in eine genauere ermittelung des urkundlichen textes einlässt, wie geneigt er ist, ohne weiteres für die partikel, wie für eine unterdrückte sache, partei zu nehmen, zeigt namentlich der abschnitt über år So sagt der verfasser p. 182 über Od. XII, beim imperativ. 81 f. ήπες αν ύμεις νηα · ίθύνετε "weil einmal αν nicht beim imperativ vorkommen sollte, ein streichen oder tauschen des ar hier aber nicht bequem sich ausführen liess, so wählte man den leichteren ausweg, das idvivere für die alte (?) form des conjunctivs zu erklären". Als ob nicht hier die construction mit av und conjunctiv die natürlichste wäre, oder über die verkürzung der modusvocale des conjunctivs bei Homer ein zweifel sein könnte. - Bei Xen. Anab. I, 4, 8 möge sich herr Fritsch aus der Oxforder ausgabe L. Dindorfs überzeugen, dass ιόντων αν keineswegs als das handschriftlich beglaubigte sich darstellt. Plato Alc. maj. p. 122 D ist αν bei εστω ein fortgeerbter druckfehler, endlich Ar. Equ. 725 ist gewiss έξελθε δητ'. (Κλ.) ω Δημίδιον das natürlichere. Das angeführte mag zur characterisirung der schrift und zur begründung des oben ausgesprochenen urtheils genügen.

10) Friderico Thierschio gradum etc. Doctoris philosophiae per-

ecto lustro decimo gratulatur Gymnasium Erlangense, interprentibus D. Lud. Doederlein et D. Gothofr. Friedlein.
4. Erlangee 1858.

Unser referat kann sich nur auf den ersten theil des programms p. 3—11: Homerica particula γάρ nusquam refertur ad insequentem sententiam. Scripsit Lud. Döderlein, beziehen, da die abbandlung von Friedlein "über perinde quasi und proinde quasi bei Cicero" unsrer gegenwärtigen aufgabe fern liegt. — Der name Döderlein berechtigt zu der erwartung, dass der von ihm gewählte gegenstand von irgend einer neuen, originellen seite aufgefasst und in anregender weise behandelt sei, und in dieser erwartung finden wir uns nicht getäuscht. Denn hatte Classen in seinen beobachtungen über den homerischen sprachgebrauch, 1s heft 1854, p. 6 ff. in einer reihe von stellen  $\gamma \alpha \rho$  als proleptische begründung aufgefasst, indem "sich dem hauptgedanken, welchen man im ruhigen gange des ausdrucks vorangestellt erwartet hätte, in der lebhaften bewegung des moments irgend ein nebengedanke, sei es eine begründung oder ein zweifel und einwand oder eine im voraus zusagende versicherung vorauf dränge", so erklärt dagegen Döderlein p. 4: "Nego, γάρ illud Homericum usquam secuturae demum sententiae probationi inservire; aio contra, γάρ quoties credatur ad sequentia verba spectare, reddere q e s t u s potius a li c uius nutusve rationem, qui aliquo animi motu expressus, orationem loquentis praecesserit aut comitetur. Quippe non reperitur hic usus praeterquam in orationibus. Ergo illud yao non dicta et audita interpretatur ac demonstrat, sed tacite significata et tantummodo spectata". Gebärden und mienen, fügt Döderlein hinzu, vertreten die stelle der rede: p. 5: "Exemplis illius idiotismi, quae deinceps enumeraturus sum, immiscebo eos etiam versus, in quibus γάρ interrogationi additur, quoniam par eademque est huius usus ratio. Ad gestum aliquem certum et qui oculis, non auribus percipiatur, referendum est  $\gamma \acute{a} \rho$ , non ad enuntiationem aliquam suppressam — Qui pro simplici pronomine τίς γάρ potius, vel quisnam? vel wer denn? usurpant, ii addita particula — aliquantum stomachi vel saltem morae quandam impatientiam ipso vultu produnt." - Telemacho Od. XV, 545 Theoclymenum hospitem commendanti et tradenti adnuit aperto Piraeus, tanquam, ad exceptionem hospitis promtus, dicat: θάρσει τὸ τοῦδε· Τηλέμαχ'. εί γάρ κεν σὺ πολύν γρότον ένθάδε μίμνοις, τόνδε δ' έγω χομιώ. — Eodem nutu vultuque Od. XII, 208 Ulysses socios erigit comiter adnuens: θαρσείτε, ώ φίλοι, ου γάρ πώ τι κακᾶν άδαήμονες είμεν p. 6 f. Häufiger sind die beispiele der recusatio tacita, für welche γάρ den grund angibt. Anderswo bezieht sich nach dem verfasser γάρ auf traurige mienen und thränen (p. 7). - P. 9: Non raro (damit verlässt der verfasser den angenommenen standpunkt) idem γάρ nihil praeter causam appellandi continet Od. XII, 154. X, 226. — Ich überlasse die vertheidigung ihrer sache denjenigen,

rung ausspreche," denn wir können letzteres mit demselben grund oder ungrund von beiden constructionen behaupten. Beide enthalten an sich ein urtheil, keine forderung; will man urgiren, dass dem einen eine forderung zu grunde liege, so lässt sich die forderung, dass etwas hätte geschehen sollen, auch in dem präteritum mit är finden. — Wir wollen an einem beispiele sehen, welche anwendung der verfasser von seiner behauptung macht. Lys. Erat. §. 48 καίτοι είπερ ητ ατήρ άγαθός, έγρητ ατ πρώτον μέν μη παρανόμως άρχειν (warum sollte hierin nicht ebensogut eine forderung gefunden werden können?)". Hier, meint Baumlein, musse nach Hermanns regel exons ohne as atehen. — Aber erstens fehlte das αν, so würde γρην das μή παρατόμως άρχειν als verpflichtung und forderung an den Eratosthenes gerichtet aussprechen. Es handelt sich vielmehr offenbar nur um eine logische nothwendigkeit, um demonstration eines satzes zum beweise den richtern. Der sinn ist: είπερ ήν άνλο ἀγαθός, οὐκ ἂν παρανόμως ήρχεν oder ήρξεν: durch zusatz von χρῆν soll er werden: "wenn er wirklich ἀγαθός wäre, so wäre es nothwendig (nämlich für den begriff des arabos), dass sich zeigte, dass etc. Darin liegt "sobald wir annehmen, dass er kein άγαθός sei, fällt diese nothwendigkeit weg", so dass also doch ein άλλ' οὐ χρή in jenem ἐχρῆν ἄν liegt." Wenn ich zugebe. dass durch die annahme einer nichtwirklichkeit auch im nachsatze der ausdruck der nichtwirklichkeit herbeigeführt scheint, so bin ich doch fortwährend der ansicht, dass im sinn des redners ivon stehen musste, wenn die von Hermann aufgestellte norm durchaus anwendbar wäre. Denn der redner giebt an, wie Eratosthenes hätte handeln sollen. Eine bloss logische entwickelung des begriffs ayavos liegt dem redner fern. - Für Dem. Timocr. §. 125 ziehe ich nicht in abrede, dass ich mich durch den vulgären text verleiten liess, ar in uloyoùr low; ar hr als ächt zu betrachten. -Und nun möge es zum schluss verstattet sein, ansicht der ansicht gegenüber zu stellen, um so mehr als herr Aken meine theorie vielfach irrig auffasst oder darstellt.

Aken vindicirt dem ¿ðsi mit und ohne år die modale bedeutung der nichtwirklichkeit, er vindicirt dies überhaupt als ursprüngliche bedeutung den verbalformen der vergangenheit — mit welchem rechte, haben wir oben gesehen; er nimmt neben dieser modalen bedeutung des präteritum mit år noch zwei weitere classen dieser construction an, die der subjectiven behauptung und die der scheinbaren wiederholung einer handlung, wo jedoch år nur in seiner ursprünglichen bedeutung — dans stehe. Wir haben auch letzteres als in jeder hinsicht unpassend, den sinn der construction nicht treffend zurückweisen müssen; aber noch erhebt sich eine frage: auf welche weise der verfasser aus der ursprünglichen modalen bedeutung die beiden andern gebrauchsweisen ableitet? Wir erhalten darüber in den besprochenen ab-

handlungen keinen aufschluss; ohne dass der verfasser den versuch gemacht hätte, den ursprung des einen aus dem andern begreiflich zu machen, stehen sich drei bedeutungen der construction von ar mit dem indicativ der historischen tempora unvermittelt gegenüber: nichtwirklichkeit, subjective behauptung, wirklichkeit abhängig von vorhandenen oder vorausgesetzten umständen. Wir haben also (wir vordem, da man der construction die bedeutung der nichtwirklichkeit und der wiederholung beilegte) abermals für dieselbe construction entgegengesetzte bedeutungen. -Ist das natürlich? Ich bin in meinen untersuchungen von einigen schlagenden stellen ausgegangen, denen ebensowenig die bedeutung der nichtwirklichkeit, als die der wiederholung beigelegt werden kann, sondern nur die einer subjectiven behauptung oder präciser der setzung eines factums, Od. IV, 546 f. n xev хтейве, Plato Ap. p. 18 C. έν ή αν μάλιστα έπιστεύσατε, Xen. h. gr. III, 4, 18. IV, 4, 12 οἶον οὐδ' εὕξαντό ποτ' αν. Ar. Ran. 960 f. es  $\tilde{\omega}_{\nu}$   $\gamma'$   $\tilde{\alpha}_{\nu}$  es  $\tilde{\epsilon}_{\nu}$   $\tilde{\epsilon}_{\nu}$   $\tilde{\epsilon}_{\nu}$   $\tilde{\epsilon}_{\nu}$   $\tilde{\epsilon}_{\nu}$   $\tilde{\epsilon}_{\nu}$   $\tilde{\epsilon}_{\nu}$  ich habe nachgewiesen, dass diese setzung eines factums auch in den formeln έγνω αν τις, είδες αν stattfindet, wo wir im deutschen den ausdruck der möglichkeit haben, dass überall wo man eine wiederholung annahm, dennoch eine objective behauptung nicht vorliegt, dass überall ar die reine objectivität beseitigt, das factum nicht behauptet, sondern nur setzt, und es fragte sich nun, ob von diesen sicheren resultaten aus auch jene fälle erklärt werden können, in welchen für die nächste und natürlichste auffassung die andeutung einer nichtwirklichkeit enthalten ist. - Dass nun eine construction, welche die reine objectivität aufhebt, je nach dem zusammenhang auch zur andeutung der nichtwirklichkeit verwendet werden konnte, dürfte nicht unnatürlich erscheinen. deutschen dürfte die dem griechischen genau nachgebildete formel schwerlich einem missverständniss unterliegen. Wer auf eine frage oder bitte erwiedert: εἰ ἤδειν, ἔλεγον ἄν oder εἰ εἶγον, ἐδίdour ar wenn ich es wusste, so ist anzunehmen, dass ich's sagte, wenn ich hatte, so gab ich wohl, wird kaum missverstanden werden. Dass ein historisches tempus in verbindung mit är (keines allein) diesen sinn bewirkt, dass das imperfect mit ar dann für die gegenwart steht, muss alles natürlich erscheinen. Wenn einerseits die sache in die vergangenheit gerückt, dadurch als etwas bezeichnet wird, um dessen wirklichkeit es sich nicht mehr handelt, andererseits durch av das factum nur gesetzt, nicht als wirklich bezeichnet wird, so konnte es nach dem zusammenhang auch als nicht wirklich erscheinen. Auch dem vordersatz musste in solcher verbindung derselbe charakter mitgetheilt werden, ähnlich wie bei Schiller der reine indicativ im nachsatz diesen charakter annimmt, nachdem im vordersatz die form der nichtwirklichkeit gebraucht worden war. In den Piccolomini sagt Illo: "doch wären wir, wofür der hof uns nimmt gefährlich war's, die

freiheit uns zu geben." Und in Wallensteins tod sagt Max zu Octavio: "o, wärst du wahr gewesen und gerade, nie kam es dehin, alles stünde anders!"

Wenn ich als grundbedeutung der construction des indicatives der historischen tempora mit är die setsung eines factums, die subjective behauptung über vergangenes (nicht aber also dass letzteres wie der verfasser p. 2 deutet — überall nur eine beliebige milderung für den indicativ wäre) festgestellt, und hieraus, als einer gemeinsamen grundlage die einzelnen gebrauchsweisen erklärt habe, so habe ich damit nicht geleugnet und gebe gern zu, dass in den meisten fällen, wo diese construction für nicht wirkliche verhältnisse gebraucht ward, die ursprüngliche bedeutung dem bewusstsein der sprechenden fern lag, wie ja auch von ire nicht zu leugnen ist, dass der zusammenhang der absiehtspartikel mit dem relativen ira den Attikern nicht mehr fühlbar war.

9) Vergleichende bearbeitung der griechischen und lateinischen partikeln von Dr. E. Aug. Fritsch, oberlehrer am gymnasium zu Wetzlar. 1ter theil die adverbien. Giessen 1856. Rickersche buchhandlung, s. X und 194.

Wenn ich schon oben bei der anzeige des zweiten theils dieser vergleichenden bearbeitung der griechischen und lateinischen partikeln manche auffallende und unbegründete ansichten hervorheben musste, so habe ich bei diesem theile die unerfreuliche pflicht, offen meine verwunderung auszusprechen, wie der verfasser als lehrer in einem gebiete auftreten mag, in welchem er selbst so unläugbare belege von unsicherheit und ungründlichkeit seiner kenntnisse giebt. Ungern habe ich mich zu diesem harten urtheil entschlossen, aber wo ein solches in der art, wie hier der fall ist, belegt werden kann, da ist es pflicht der kritik, ohne schonung eine schriftstellerei zu charakterisiren, welche weder der wissenschaft noch der praxis zum nutzen gereicht.

Es werden in sechs capiteln die ortsadverbien, zeitadverbien, adverbien der steigerung, des grades, adverbien der weise, modusoder copula-adverbien und fragadverbien behandelt und zwar mit zugrundlegung etymologischer vergleichungen, wie es auch bei den präpositionen geschehen ist. Dass die gränze zwischen adverbien und conjunctionen, die einem dritten theil vorbehalten sind, sich nicht fest bestimmen lässt, ist natürlich, und wir können es dem verfasser deshalb nicht zum vorwurf machen, dass wir hier manches erhalten, was wir erst unter den conjunctionen erwarten würden, wie z. b. oir, und hinwiederum hier manches vermissen, wie z. b.  $\tilde{\alpha}\rho\alpha$ , was den conjunctionen vorbehalten scheint. Am besten wohl würde alles, was auch im einfachen satze stehen, also diesen an und für sich bestimmen kann, zu den adverbien gerechnet werden, auch wenn es, wie aua, weiterhin zu verknüpfung von sätzen dient; dagegen wäre den conjunctionen zuzuzählen, was nie ohne beziehung auf einen andern satz

steht, wie ov. Ich habe nicht die absicht, alle die partikeln durchzugehen, in welchen ich von der auffassung des verfassers abweiche; ich will nur die negationen und die partikeln zer und die pretikeln zer und die pretikeln zer und die pretikeln zer und die partikeln zer und die richtigkeit der ansicht an allgemein anerkannten kriterien gemessen werden kann, und hierbei namentlich die äusserungen hervorheben, in welchen der verfasser selbst seine unsicherheit oder den mangel ausreichender beobachtung bekennt.

Die etymologischen phantasien über die herleitung der genannten partikeln übergehen wir, sie sind nicht geeignet, philologen der alten schule für die vergleichenden sprachstudien, deaen doch die griechische und lateinische philologie viel verdankt, zu gewinnen, und wenn sich auch gegen ihre richtigkeit kein zweifel aufdrängen sollte, so wird doch für die bedeutung und den gebrauch dieser partikeln nichts durch sie gewonnen.

"Ueber den unterschied und gebrauch von oux und u\u00e4" lesen wir zunächst p. 136: "wie ein grund in objectiver beziehung dreifacher art sein kann, ein realer: weil es kalt ist, so erfrieren die blumen, ein logischer: da die blumen erfrieren (erkenntmissgrund) so -- (logische folgerung); und ein moralischer: weil er ihn fürchtete (beweggrund) so — ebenso kann in subjectiver besiehung auch die verneinung dreifacher art sein und dem griechischen nun dient ovx zur realen verneinung (und demgemäss auch zur bezeichnung des gegentheils eines begriffs) —  $\mu \dot{\eta}$  dagegen sur logischen und moralischen. Arist. Av. 194 μα γην — μη 'γώ σόημα κομψότερον ήκουσά πω: οὐκ ήκουσα hiesse: ich habe in wirklichkeit nicht gehört, dagegen sagt  $\mu \dot{\eta}$   $\ddot{\eta}$ xovoa: meines wissens (so viel ich mich erinnere) habe ich" etc. Was soll man sagen, wenn das griechische auf diese weise ausgelegt nnd missverstanden wird? Dazu gehört p. 139: "directe urtheile, mit  $\mu\eta$ negirt, führen die grammatiken bis jetzt nicht an - wir glauben sie entschieden in den sätzen zu erkennen, welche die grammatik als schwur-sätze (betheuerungen) ausscheidet" und es werden dann Ar. Av. 194. Eccl. 991 —  $\mu \dot{\gamma}$ '  $\gamma \dot{\omega}$  σε άφήσω, Il. 10, 329 und 15, 41 angeführt. — Ist es möglich, dass der verfasser glaubt, diese schwüre oder betheurungen sollen die limitation,,so viel ich weiss" ein element, das die betheuerung wieder aufhebt, in sich enthalten? — Ist es möglich, müssen wir weiter fragen, dass der verfasser übersehen hat, wie bei den partikeln, die einen erkenntniss- oder beweggrund angeben, ἐπεί, ἐπειδή entschieden die negation  $o\dot{v}$  gebraucht wird, weil überhaupt der correcte sprachgebrauch in allen causalsätzen ov verlangt? - Der verfasser stellt p. 151 hierüber folgende behauptungen auf: "adverbialsätze des wirklichen (realen, logischen oder moralischen) grundes. Diese erhalten, insofern ihr inhalt als objectiv gültig gedacht wird und werden soll, zur negirung das reale ovx." - "Beabsichtigt indessen der redende den negativ ausgedrückten grund els einen von ihm bloss gedachten darzustellen, so wird er das

logische μή gebrauchen; jedoch soll diese ausdrucksweise nach den bisherigen beobachtungen nur wenig im gebrauch gewesen sein und mehr bloss der späteren zeit angehören, Luc. D. Mar. 5". Damit widerspricht sich der verfasser selbst, weil nach seinen prämissen in dem erkenntniss - und beweggrund μή zu gebrauchen wäre. Es liegt aher in den angeführten worten die eigene unsicherheit der beobachtung ausgedrückt. Bei grösserer vertrautheit mit dem sprachgebrauch der guten und der späteren zeit musste für alle causalsätze ov als regel der guten gräcität anerkannt und bestimmt ausgesprochen werden, dass erst in späterer zeit, in welcher überhaupt der gebrauch von  $\mu \dot{\eta}$  um sich greift, auch für causalsätze letztere negation gebraucht ward. Der feinere unterschied, den z. b. Hermann hier zwischen ov und  $\mu\eta$  finden wollte, erweist sich schon dadurch als illusorisch, weil eben für  $\mu\eta$  die belege nur aus späteren autoren beigebracht werden können. Wäre der unterschied gegründet, welchen der verfasser für die behauptungssätze zwischen ov und μή zieht, haftete dem letzteren ein "meines wissens, so viel ich mich erinnere" etc. an, so würden wir in solchem fall auch grund zu einem subjectiven urtheil erhalten, aber auch dann nur ov haben. Wiederum sollte man nach dem verfasser in den behauptungssätzen, welche in die oratio obliqua verflochten sind, un erwarten, während sie ov haben.

Mit jener völligen verkennung der schwursätze und der kraft, die hier dem  $\mu \dot{\eta}$  inwohnt (ich habe vor zwanzig jahren in dem archiv für philologie jene sätze erörtert) hängt zusammen, was wir p. 137 lesen: "der aufgestellte unterschied der realen und logischen verneinungswörter hat natürlich, gleich dem der beiden modi (indicativus und conjunctivus, unter dem auch der optativ begriffen ist) "immer zunächst nur eine subjective geltung und ihre wahl wird daher, wo der usus nicht feste gränzen vorgezeichnet hat, in der willkür des redenden stehen, so dass dieser z. b. da, wo er eine behauptung mit grösserer entschiedenheit ausdrücken will, ovx, und wo mit mehr bescheidener zurückhaltung,  $\mu\eta$  gebrauchen wird." Ebendaselbst heisst es, weil der conjunetiv leider nach der noch immer nicht aufgegebenen Buttmann'schen lehre als abhängiger modus, als "modus eines mittelbaren urtheiles des sprechenden oder angeredeten oder besprochenen subjectes ist" "die reale verneinung —  $o\dot{v}x$  und die logische  $\mu\dot{\eta}$  wird sowohl zu dem indicativus als dem conjunctivus gesetzt: z. b. où τέθνηκε, οὐ τεθνήκη er ist, sei (in wirklichkeit) nicht gestorben, μη τέθνηκε, μη τεθνήκη er ist, sei (möglicherweise, vermuthlich u. s. w.) nicht gestorben." Solche behauptungen bedürfen keiner widerlegung, aber bedauern müsste man äussern, wenn irgendwo schüler nach solchen theorien unterrichtet werden dürften.

Weitere belege der unsicherheit und ungründlichkeit des verfassers finden wir p. 145 hinsichtlich des optativ mit α für den imperativ "auch das logische μή hat die beobachtung hisher

nirgends gewahrt, sondern überall nur das reale ovz." Demnach scheint der verfasser von weiteren beobachtungen auch wohl ein "logisches μή" beim optativ mit αν zu erwarten. P. 147 "die bisherige" (d. i. die in Preussen übliche Buttmann'sche) grammatik stellt die regel auf, dass die verneinten objectssätze mit den einleitenden conjunctionen őzi oder ás - und folgendem verbum fixitum regelmässig nur ovx enthielten, während  $\mu\eta$  sich auf die verkürzten infinitivsätze beschränkte." P. 148 "Was ως μή betrifft, so darf a priori nicht geleugnet werden, dass die sprache dasselbe auf den finalen werth könnte beschränkt haben; durch fernere genaue beobachtung muss hier bestätigung oder widerlegung gewonnen werden. Das bleibende der bisherigen lehre wird sonach also nur noch dahin lauten dürfen, dass nach dem wahrgenommenen usus in den casussätzen ovx mehr beim verbum finites als bein infinitiv, und umgekehrt  $\mu\eta$  mehr beim infinitiv als beim verbum finitum gebraucht werde." Es war nicht so schwer zu beobachten, dass die mit ozi und og eingeleiteten behauptungs - (objects -) sätze durchgreifend ov haben, und einige umschau in der einschlagenden literatur hätte den verfasser gelehrt, dass man lange schon angefangen hat, die classen von verben genau zu sondern, welche den infinitiv mit ov und welche den infinitiv mit  $\mu \dot{\eta}$  nach sich haben. Auch p. 156 f. wo von où und  $\mu\eta$  beim infinitiv gehandelt wird, fehlt es an genauer bestimmtheit, wozu der verfasser anhaltspunkte in meiner abhandlung in der zeitschrift für die alterthumswissenschaft 1847 nr. 98 und schulgrammatik §. 635 und 653 finden konnte. — Ein merkwürdiges beispiel von confusion lesen wir p. 153 "dieser unsrer lehre — gemäss werden wir sagen, dass — auch bei den mit  $\dot{\omega}_s$ ,  $\ddot{\omega}_{\sigma\tau\epsilon} = \dot{\epsilon} \dot{\varphi}$ ,  $\dot{\dot{\varphi}}$ ,  $\dot{\epsilon} \dot{\varphi}$ ,  $\dot{\dot{\varphi}}_{\tau\epsilon}$  eingeleiteten folgesätzen  $\dot{ov}_{\kappa}$  die subjectiv reale,  $\dot{\mu}\dot{\eta}$  die subjectiv logische verneinung sei. Wenn nun, was uns indessen noch keineswegs genug beobachtet scheint, in folgesätzen our wirklich nur mit dem indicativ, wir möchten lieber sagen mit dem verbum finitum (also indicativ, conjunctiv und optativ) ausser dem imperativ, und  $\mu\eta'$  nur mit dem infinitiv und imperativ verbunden wird, so folgte daraus, dass hier (auch ohne negation) der indicativ, conjunctiv (zu belegen weiss ich letzteren bis jetzt nicht) und optativ zur bezeichnung einer realen folge, der infinitiv einer logischen - oder wie der imperativ — einer moralischen, einer beabsichtigten folge diene" Gerade das gegentheil der wahrheit finden wir p. 164 "im griechischen heben sich weder oux oux auf, noch auch  $\mu\dot{\eta}$   $\mu\dot{\eta}$ , sondern die wiederholung der negation bildet eher - eine verstärkte negation."

Sonach gehen wir zu den partikeln  $\varkappa\acute{e}r$  und  $\alpha r$  über. "Ar wird (wie die untrennbare negation) p. 176 f. von dem sanskr. an - jas alius und ana ille abgeleitet;  $\varkappa\acute{e}$  und  $\varkappa\acute{e}r$  dor.  $\varkappa\acute{\alpha}$  gehören dem pronominalstamm  $\varkappa\acute{o}$  ( $\pi\acute{o}$ ) an. "Ihrer bedeutung nach sind  $\alpha r$  (illud, aliud) und  $\varkappa\acute{e}r$ ,  $\varkappa\acute{e}$  ( $\imath$ ) indefinite — und werden

als copulaadoerbia der möglichkeit gebraucht, gleich wie im deutschen das ebenfalls pronominale etwa und das pronomen irgend", p. "Uebrigens findet zwischen av, das bei den Attikern ausschliesslich im gebrauche ist, und xer, xe, welches der epischen und ionischen (sic) sprache, die beide aber auch ar nicht verschmäht haben, angehört u. s. w." P. 179 "Es steht dieses modaladverb der möglichkeit A, beim verbum finitum (also beim indicativ, conjunctiv und imperativ) eines jeden tempus. Die vererbte lehre freilich lautet dahin, dass der indicativ des präsens und perfects, ebenso der imperativ und theilweise auch der indicativ des futurs von der verbindung mit  $\tilde{\alpha}v$ ,  $\kappa \dot{\epsilon}(v)$  ausgeschlossen sei; und auf diese satzung hin hat man denn verbindungen dieser art, wo sie sich irgend fanden, durch allerlei sogenannte conjecturen, selbst gegen die autorität aller handschriften - zu entfernen gesucht". Es sollte denn doch nicht übersehen sein, dass diese satzungen auf dem ausdrücklichen zeugniss der alten griechischen grammatiker beruhen, und dass ihr zeugniss einen herrschenden attischen sprachgebrauch voraussetzt. Diess schliesst nicht aus, dass seltenere fälle des gebrauchs vorkommen können. Indeasen je seltener die fälle sind, desto mehr liegt der verdacht nahe, dass wir nur schreibfehler, manchmal auch eine veränderte construction vor uns haben. Dass nicht nur bei Homer (mit zie und as sondern auch bei den Attikern zuweilen das futurum ind. mit der partikel construirt wird, kann wohl nicht bestritten werden; auch mit dem präsens ind. (wie referent schon in seinen untersuchungen p. 162-167 darlegte) konnte av construirt werden; nur darf man nicht mit dem verfasser Od. XXIV, 87 eine construction ors xer mit dem indicativ annehmen. Wie wenig aber derselbe sich bei den anzuführenden belegstellen in eine genauere ermittelung des urkundlichen textes einlässt, wie geneigt er ist, ohne weiteres für die partikel, wie für eine unterdrückte sache, partei zu nehmen, zeigt namentlich der abschnitt über ar So sagt der verfasser p. 182 über Od. XII, beim imperativ. 81 f. ηπερ αν ύμεις νηα · ίθύνετε "weil einmal αν nicht beim imperativ vorkommen sollte, ein streichen oder tauschen des ar bier aber nicht bequem sich ausführen liess, so wählte man den leichteren ausweg, das idivere für die alte(?) form des conjunctivs zu erklären". Als ob nicht hier die construction mit av und conjunctiv die natürlichste wäre, oder über die verkürzung der modusvocale des conjunctivs bei Homer ein zweifel sein könnte. — Bei Xen. Anab. I, 4, 8 möge sich herr Fritsch aus der Oxforder ausgabe L. Dindorfs überzeugen, dass iovrov ar keineswegs als das handschriftlich beglaubigte sich darstellt. Plato Alc. maj. p. 122 D ist as bei sorw ein fortgeerbier druckfehler, endlich Ar. Equ. 725 ist gewiss ἔξελθε δητ'. (Κλ.) ω Δημίδιον das natürlichere. Das angeführte mag zur characterisirung der schrift und zur begründung des oben ausgesprochenen urtheils genügen.

10) Friderico Thierschio gradum etc. Doctoris philosophiae per-

meto lustro decimo gratulatur Gymnasium Erlangense, interpren tibus D. Lud. Doederlein et D. Gothofr. Friedlein. 4. Brlangee 1858.

Unser referat kann sich nur auf den ersten theil des programms p. 3—11: Homerica particula γάρ nusquam refertur ad insequentem sententiam. Scripsit Lud. Döderlein, beziehen, da die abhandlung von Friedlein "über perinde quasi und proinde quasi bei Cicero" unsrer gegenwärtigen aufgabe fern liegt. - Der name Döderlein berechtigt zu der erwartung, dass der von ihm gewählte gegenstand von irgend einer neuen, originellen seite aufgefasst und in anregender weise behandelt sei, und in dieser erwartung finden wir uns nicht getäuscht. Denn hatte Classen in seinen beobachtungen über den homerischen sprachgebrauch, 1s heft 1854, p. 6 ff. in einer reihe von stellen  $\gamma \alpha \rho$  als proleptische begründung aufgefasst, indem "sich dem hauptgedanken, welchen man im ruhigen gange des ausdrucks vorangestellt erwartet hätte, in der lebhaften bewegung des moments irgend ein nebengedanke, sei es eine begründung oder ein zweifel und einwand oder eine im voraus zusagende versicherung vorauf dränge", so erklärt dagegen Döderlein p. 4: "Nego, γάρ illud Homericum usquam secuturae demum sententiae probationi inservire; aio contra, γάρ quoties credatur ad sequentia verba spectare, reddere q est us potius a li cuius nutusve rationem, qui aliquo animi motu expressus, orationem loquentis praecesserit aut comitetur. Quippe non reperitur hic usus praeterquam in orationibus. Ergo illud yao non dicta et audita interpretatur ac demonstrat, sed tacite significata et tantummodo spectata". Gebärden und mienen, fügt Döderlein hinzu, vertreten die stelle der rede: p. 5: "Exemplis illius idiotismi, quae deinceps enumeraturus sum, immiscebo eos etiam versus, in quibus γάρ interrogationi additur, quoniam par eademque est huius usus ratio. Ad gestum aliquem certum et qui oculis, non auribus percipiatur, referendum est  $\gamma \acute{a} \varrho$ , non ad enuntiationem aliquam suppressam - Qui pro simplici pronomine τίς γάρ polius, vel quisnam? vel ver denn? usurpant, ii addita particula — aliquantum stomachi vel saltem morae quandam impatientiam ipso vultu produnt." - Telemacho Od. XV, 545 Theoclymenum hospitem commendanti et tradenti adnuit aperto Piraeus, tanquam, ad exceptionem hospitis promtus, dicat: θάρσει τὸ τοῦδε· Τηλέμαχ'. εἰ γάρ κεν σὺ πολὺν γρόνον ένθάδε μίμνοις, τόνδε δ' έγω χομιώ. — Eodem nutu vultuque Od. XII, 208 Ulysses socios erigit comiter adnuens: θαρσείτε, ώ φίλοι, οὐ γάρ πώ τι κακᾶν ἀδαήμονες είμεν p. 6 f. Häufiger sind die beispiele der recusatio tacita, für welche γάρ den grund angibt. Anderswo bezieht sich nach dem verfasser γάρ auf traurige mienen und thränen (p. 7). - P. 9: Non raro (damit verlässt der verfasser den angenommenen standpunkt) idem γάρ nihil praeter causam appellandi continet Od. XII, 154. X. 226. — Ich überlasse die vertheidigung ihrer sache denjenigen,

welche schlechthin in allen fällen für  $\gamma\acute{\alpha}\varrho$  die causale bedeutung festhalten, und indem sie einen unabhängigen gebrauch der partikel nicht kennen, dieselbe auf einen unterdrückten gedanken oder als proleptische begründung auf das folgende beziehen müssen. Ich meinerseits kann mich nur wundern, wie man an dieser voraussetzung, dass  $\gamma\acute{\alpha}\varrho$  überall einem causalen susammenhang diene, so sehr festhalten mag, einer voraussetzung, die weder durch die sichere entstehung aus  $\gamma\acute{\epsilon}$  und  $\mathring{\alpha}\varrho\alpha$ , noch durch den sprachgebrauch begründet werden kann, welcher  $\gamma\acute{\alpha}\varrho$  unzählige male als partikel der objectiven, unbestrittenen gewissheit, namentlich auch in zustimmenden antworten zeigt. Ich erlaube mir auf meine bemerkungen gegen Classen (ztschr. für d. alt. wiss. 1857. n. 8) zu verweisen.

Maulbronn.

Bäumlein.

# Additamentum ad M. Porcii Catonis Reliquias.

Viros doctos quotquot colligendis M. Porcii Catonis Censorii reliquiis operam dederunt effugisse videntur quae apud Senecam (de vita beata 21) leguntur: M. Cato cum laudaret Curium et Coruncanium (Pyrrhi regis aequales: cf. Cicer. Cat. mai. VI, 15) et illud seculum in quo censorium crimen erat paucae argenti lamellae etc. Quibus verbis Catonianis persimilis est locus Ovidii (Fast. I, 208), ut ipsa quae maximi momenti esse videantur verba utrique scriptori communia inveniantur. Legitur enim apud Ovidium: et levis argenti lamina crimen erat.

Inde, nisi fallor, certius firmiusque quam ea sunt quibus Rud. Merkelius (Prolegom. pag. LXXXII sqq.) usus est argumentum deducitur quo in componendis Fastorum libris poetam etiam Catonis libros in auxilium vocasse comprobetur. Ex eodem loco hausisse videtur Horatius (Odd. II, 2. 1):

nullus argento color est avaris abdito terris, inimice lamnae Crispe Sallusti, nisi temperato splendeat usu.

in quibus verbis interpretandis notandus est Theodorus Obbarius Lob. Sam. filius, qui de laminis aureis poetam agere statuit. Iam vero et in Horatiano carmine (v. 13):

crescit indulgens sibi dirus hydrops nec sitim pellit

et in loco Ovidiano (v. 215):

sic quibus intumuit suffusa venter ab unda quo plus sunt potae, plus sitiuntur aquae eadem invenitur aequalium avaritiae cum siti hydropica comparatio, quo consensu nescio an etiam Catonem in illa oratione eadem hydropici comparatione usum esse satis comprobetur.

Rudolphopoli.

Brnestus Khussmann.

# III. MISCELLEN.

# A. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

# 1. Die apostrophe in Ilias und Odyssee.

Diese figur, die apostrophe, der gebrauch der anrede als rhetorische weise des dichters bei eigener erzählung, nicht als form dramatischer darstellung, sie mag wohl bei ihrer besonderheit zuerst den eindruck einer individuellen wahl und kunstweise ma-Wie sie sich eben in gewissen einzelnen partien beider homerischen epopoen häufig findet, konnte sie den anschein haben, als gäbe sie gegenüber den andern rhapsodien, wo sie nicht sich hervorthut, zeugniss von einem verschiedenen dichter, oder einer neuen periode epischer kunstweise. Eine umfassendere und genauere zusammenstellung und besichtigung führt zu einem andern ergebniss. Eine solche ist, so viel bekannt, noch nicht geleistet. Der sechste jahrgang dieser zeitschrift enthielt zwar auf p. 563 und 64 unter der aufschrift: zwei eigenthümlichkeiten des 16ten und 17ten buches der Ilias eine summarische aufzählung in dem angedeuteten sinne, aber der verfasser hat ausser seiner vergleichenden zählung sich zu nichts herbeigelassen und weder alle beispiele beachtet, noch auch wenigstens ihre äussere gestalt mit hellen augen betrachtet. Möge denn diese zuerst auf das wahre hinweisen.

Zwischen der Odyssee und der Ilias findet an fällen der genannten figur das eigene verhältniss statt, dass in jener der name des Eumäos ganz ausschliesslich allein in diesem vocativ erscheint, also in den büchern Od. 14—17. Er kehrt in diesen dreizehn mal wieder: ξ, 55. 165. 360. 442. 507. 0, 325. π, 60. 135. 465. ρ, 272. 311. 380. 579. Aber was wohl zu beachten, es ist auch immer ganz derselbe vers. Es wechselt nämlich der dichter bei allen den stellen, da Eumäos in diesen selben büchern sprechend eintritt nur mit den zwei formen: τὸν δ' ἀπαμειβόμενος προσέφης, Εύμαιε συβώτα und dem τὸν δ' ἡμείβετ' ἔπειτα συβώτης, ὅρχαμος ἀνδρῶτ, den wir ξ, 121 lesen oder diesen mit der kleinen variante τὸν δ' αὖτε προσέειπε συβώτης, ὅρχαμος ἀν-

Wir sehn, der einmal gebildete vers mit dem vocativ diente dem dichter als stehende epische formel und es zählt dieser vers zu den nach massgabe der namen und deren beschaffenheit für das versmass zu den gebilden der epischen darstellung, welche eben wiederkehrende formeln liebt und so viel angewendet hat. Die beiden jüngsten erklärer der Odyssee, Faesi und Ameis, fanden im charakter des Eumäos einen gemüthlichen grund des dichters, gerade diesen durch die lebhafte form auszuzeichnen, zu 5, 55 Faesi: "diese affectvolle apostrophe beim übergang zu einer andern sprechenden oder handelnden person kommt in der Iliade bei verschiedenen personen vor, in der Odyssee ausschliesslich bei dem das gemüth besonders ansprechenden Eumäos".-Ameis: προσέφης Εύμαιε, eine gemüthliche anrede des dichters an die sprechende person, wie sie in der Odyssee nur beim Eumäos und in der Ilias beim Patroklos vorkommt, vergl. zu II, 20" -, zu dieser stelle bemerkt Faesi einstimmend: "es ist natürlich, dass der jetzt so tief bekümmerte und bald so unverdient unterliegende Patroklos die besondere theilnahme des dichters in anspruch nimmt".

Der somit von beiden erklärern dem dichter beigemessene grund zur wahl der apostrophe hat bei Eumäos und Patroklos an sich seine wahrheit. Der scholiast B. spricht sich bei vs. 787 sehr ebendahin aus; allein der dichter hat ja den namen des Patroklos doch formelhaft zur bildung seiner hexameter angewandt. Erstens öfters in dem ausgang Πατρόκλεες ίππεῦ: π, 20 τὸν δὲ βαρύ στενάγων προσέφης, Πατρόκλεες ίππεῦ, 744 τὸν δ' ἐπικορτομέων προσέφης, Πατρόκλεις ίππευ, 843 τον δ' όλιγοδρανέων προσέφης, Πατράκλεες inπεν. Dann ist es in demselben buche. der eigentlichen Patrokleia, doch eben dieser name mit seiner metrischen beschaffenheit, der im vocativ noch fünfmal vorkommt: einmal 812 mit demselben ausgang ός τοι πρώτος έφηκε βέλος, Πατρόκλεες inner, dann 584 ώς ίθὺς Αυκίων, Πατρόκλυες innoxéλευθε, έσσυο καὶ Τρώων, κεγόλωσο δὲ κῆρ έτάροιο (des von Hektor getödteten), 754 ώς επί Κεβριόνη, Πατρόκλεες, άλσο μεμαώς, 787 ένθ' άρα τοι Πάτροκλε φάνη βιότοιο τελευτή, und in der mehr gebrauchten fragformel 692 ένθα τίνα πρώτον, τίνα δ' δοτανον έξενάριξας Πατρόκλεις, ότε δή σε θεοί θανατόνδε κάλεπσαν. Diese fragformel mit metrisch bequemeren nominativen: 11. 6, 273. 703, \(\lambda\), 299; hier sollte von den genannten weiter erzählt werden. Ein beispiel der fragform ist noch im anfang der Ilias a. 8.

Haftet nun der gebrauch der apostrophe in diesen beispielen immer an der beschaffenheit der namen für die versbildung, so

<sup>1)</sup> Aehnlich wechseln bei Odysseus in denselben büchern die formeln τον δ' ήμειβετ' έπειτα oder τον δ' αύτε προσέειπε πολύτλας δίος Όδοσσεύς: ξ, 148. ο, 340. π, 90. 225. 266 ρ, 280. 560 und τον δ' άπαμειβόμενος προσέφη πολύμητις Όδυσσεύς: ξ, 191. 390 π, 201. ρ, 192.

zeigt sich dies ganz besonders an dem dritten in dieser form vorkommenden namen, dem des Menelaos. Dieser erscheint in dieser gestalt nicht bloss in seiner aristein, dem slebenzehnten buche, sondern auch im 4, 7, 13 und 23sten. Es wird dem anapästischen namen überall das prenomen der zweiten person verangestellt:

ο, 679 δς τότε σοί, Μενέλαε διότρεφες, όσσε φαεινώ πάντοσε δενείσθην πολέων κατά μέθνος έταίρων.

- e, 702 οὐδ' ἄρα σοί, Μενέλαε διότρεφες, ήθελε θυμός τειφομένοις έτάροισιν άμυνέμεν, ένθεν άπῆλθεν 'Αντίλογος ----
- δ, 127 ούδε σέθεν, Μενέλαε, θεοί μάχαρες λελάθοντο, 146 τοιοί τοι, Μενέλαε, μιάνθην αίματι μηροί —
- η, 104 ένθα κέ τοι, Μενέλαε, φάνη βιότοιο τελευτή
- ν, 602 τὸν δ' ἄγε μοῖρα κακή θανάτοιο τέλοσδε, σεὶ Μενέλαε δαμῆναι έν αἰνῆ δηιοτῆτι.

φ, 600 ώς ἄρα σοὶ Μεθέλαε μετά φρεσί θυμός ἰάνθη.

Wo bleibt nach diesen belegen die eigenthümlichkeit des 16 und 17 buches? Auch an die stelle des gemüthlichen grundes beim dichter tritt das motiv der versbildung. Dasselbe macht sich denn auch bei den noch übrigen erscheinungen derselben figur geltend.

Zunächst schliesst sich an den anapästischen namen Mene-

laos der metrisch gleiche Menalippos an:

Il. 0, 582 ως ἐπὶ τοὶ Μενάλιππε θός ἀντίλοχος μενεχάρμης. Aber auch die drei letzten, zwei vom Phoibos und einer vom Peleussohn, erweisen sich dem verse zu liebe gewählt:

ΙΙ. ο, 365 ώς όα σύ, ήιε Φοίβε, πολύν κάματον καὶ δίζύν -

υ, 152 ἀμφὶ σε, ἥιε Φοίβε, καὶ Αρηα πτολίπορθον, mit der nachbildung im hymn. a. Del. Apoll. 120:

ενθα σε, ήιε Φοϊβε, θεαί λόον ύδατι καλφ.

Jenem zweiten ähnlich gebildet ist endlich:

11. ν, 2 άμφι σέ, Πηλέος υίε, μάχης ακόρητον 'Αχαιοί.

Ks mag hier auch noch eine kurze erinnerung über den an-

dern punkt jener vermeintlichen eigenthümlichkeiten des sechszehnten und siebenzehnten buches der Ilias stehen.

Mit verwunderung und bedauern sieht man, dass der weit reichere und für jeden leser des Homer so anziehende gegenstand, die gleichnisse, ebenfalls bei dem verfasser jenes artikels nur bis zu dieser so ganz embryonischen fassung gediehen, so nackt und vorschnell dem druck übergeben ist. Wenn er auch das Lüneburger programm von Ostern 1850 noch nicht kannte, wo der bewährte Hoffmann zur widerlegung Lachmanns gerade den gebrauch der gleichnisse in den verschiedenen büchern der Ilias mustert; was er da gefunden haben würde, konnte die blosse lecture ihn lehren. Auch bei äusserlichster musterung würde er, um uns jetzt auf die spätere hälfte zu beschränken, im dreizehnten buche bei 837 versen vierzehn gleichnisse gefunden haben, im vierzehnten bei dem bericht von Here fast nur eins, im fünfzehnten bei 746 versen 15, im sechszehnten bei 867 allerdings 17 und im siebenzehnten bei 761 noch eins mehr. Ging er dann zu den folgenden büchern fort, so zeigte sich im achtzehnten recht zur unterscheidung der partien und der einzelnen erscheinungen der erzählung wo gleichnisse platz finden und wo nicht, das hervortreten des Achill dadurch gehoben 207-220, in dem gange der Thetis zu Hephästos natürlich keine, aber in den kleinen zwischenstellen vom fortgehenden kriege 148-160 doch drei: 161 und jene 207, 219. Der leser muss erkennen, dass die gleichnisse einmal gewöhnlich die eigene erzählung des dichters beleben, in den dramatischen partien selten sind; sodann dass ihre verwendung sich nach den gegenständen der erzählung richtet. Das erste und das neunte buch der Ilias haben gar keines, das sechste nur das eine vom staatsrosse 506, das siebente nur zwei v. 4 und 63. Dagegen wie jene späteren so das 5, 8, 11, 12 mehrere. Das hat alles seine gründe, die sich erkennen lassen.

Leipzig.

Greg. Wilh. Nitssch.

## 2. Kritische bemerkungen zur griechischen anthologie und zu Apollonios von Rhodos.

#### Bacchulides.

Εύδημος τον νηδν ἐπ' ἀγροῦ τόνδ' ἀνεθηκεν τοῦ πάντων ἀνέμων πιοτάτο Ζεφύρο. εὐξαμένο γάρ οἱ ἡλθε βοηθόος, ὄφρα τάχιστα λικμήση πεπόνων κάρπον ἀπ' ἀσταχύων.

Anthol. Pal. VI, 53. Im zweiten verse scheint mir noch immer λειοτάτφ das annehmbarste zu sein. Schneidewin vermuthete πρηντάτφ, Ο. Schneider πιστοτάτφ. Im dritten verse hat Hermann

εὐξαμένο ο οἱ ἦλθε, ich selbst früher εὐξαμένο γὰρ ἐπῆλθε vermuthet. Das richtige ist εὐξαμένο γὰρ ο γ ἦλθε.

#### Diotimus.

Γραΐα, φίλη θρέπτειρα, τί μου προσιόντος ύλα κτείς; και χαλεπάς βάλλεις δὶς τόσον εἰς ὀδύνας; παρθενικήν γὰρ ἄγεις περικαλλέα, τῆς ἐπιβαίνων ἄγνεσι τὴν ἰδίην οἰμον ἄδ ὡς φέρομαι, εἰδος ἐσαυγάζων μοῦνον γλυκύ. τίς φθόνος ὅσσων, δύσμορε; καὶ μορφάς ἀθανάτων βλέπομεν.

Anthol. Pal. V, 106. Dass keiner der herausgeber an dem plumpen und ungeschickten blaxteig im ersten verse anstoss genommen hat, ist befremdlich. Diotimus hatte wohl geschrieben

Γραία, φίλη θρέπτειρα, τί μου προσιόντος άλυκτεῖς. Dies verbum drückt die ängstliche sorge der amme um das ihrer pflege übergebene junge mädchen sehr angemessen aus. Die grammatiker erklären es durch δυσχεραίνειν und δυσφορεῖν, und Hippocrates gebraucht es nach der erklärung des Erotian für οὐκ ἡψεμεῖν.

#### Paulus Silentiarius.

'Ηδύ, φίλοι, μείδημα τὸ Λάιδος ήδὺ καὶ αὐτῶν ήπιοδινήτων δακουχέει βλεφάρων.

Anthol. Pal. V, 250. So hat Jacobs die ersten worte ohnstreitig

richtig hergestellt; die handschrift hat  $\varphi(\lambda o)\mu\alpha$ , was zu unhaltbaren interpolationen anlass gegeben hat. Wovon aber hängen die genetive  $\alpha \dot{\nu} \tau \tilde{\omega} \nu$  u.s. w. ab? Diese frage scheint keiner der herausgeber aufgeworfen zu haben. Ich vermuthe:

'Ηδύ, φίλοι, μείδημα τὸ Λάιδος ήδὺ κατ' αὖ τῶν ήπιοδινήτων δάκρυ γέει βλεφάρων.

Homer sagt δάκου χέειν ἀπὸ βλεφάρων, δάκουον ίέναι ἀπὸ βλεφάρων, δάκουο βάλλειν ἐκ βλεφάρων απο πίπτει und δάκου βάλλειν ἐκ βλεφάρων, aber schon Euripides sagt im Hippol. 1396 κατ πόσων δ΄ οὐ θέμις βαλείν δάκου, und nach ihm andere. Die trennung des αὐτῶν, das ganz sinnlos ist, in αὐ τῶν war nothwendig, obgleich dadurch der artikel an das ende des verses zu stehen kommt, wie bei Callimachus h. in Apoll. 95:

ούδε πόλει τόσ<sup>\*</sup> ένειμεν όφελσιμα τόσσα Κυρήνη, μνωόμενος προτέρης άρπακτύος ούδε μέν αὐ το ί Βαττιάδαι Φοίβοιο πλέον θεὸν ἄλλον **ἔ**τισαν.

Auch hier steht gewöhnlich avzoi, so viel ich sehe, ohne richtigen sinn, der den gedanken verlangt aber auch die Battisden ehren ihrerseits keinen gott mehr als den Apollo. Es ist jedoch in der Callimachischen stelle zoi weniger artikel als pronomen: aber auch sie, die Battiaden. Indess würde mich bei Callimachus auch der reine artikel am ende des verses nicht befremden; ganz etwas ähnliches ist bei sonst gänzlicher verschiedenheit des falls, wenn

dern punkt jener vermeintlichen eigenthümlichkeiten des sochszehnten und siebenzehnten buches der Ilias stehen.

Mit verwunderung und bedauern sieht man, dass der weit reichere und für jeden leser des Homer so anziehende gegenstand, die gleichnisse, ebenfalls bei dem verfasser jenes artikels nur bis zu dieser so ganz embryonischen fassung gediehen, so nackt und vorschnell dem druck übergeben ist. Wenn er auch das Lüneburger programm von Ostern 1850 noch nicht kannte, wo der bewährte Hoffmann zur widerlegung Lachmanns gerade den gebrauch der gleichnisse in den verschiedenen büchern der Ilias mustert; was er da gefunden haben würde, konnte die blosse lecture ihn lehren. Auch bei äusserlichster musterung würde er, um uns jetzt auf die spätere hälfte zu beschränken, im dreizehnten buche bei 837 versen vierzehn gleichnisse gefunden haben, im vierzehnten bei dem bericht von Here fast nur eins, im fünfzehnten bei 746 versen 15, im sechszehnten bei 867 allerdings 17 und im siebenzehnten bei 761 noch eins mehr. Ging er dann zu den folgenden büchern fort, so zeigte sich im achtzehnten recht zur unterscheidung der partien und der einzelnen erscheinungen der erzählung wo gleichnisse platz finden und wo nicht, das hervortreten des Achill dadurch gehoben 207-220, in dem gange der Thetis zu Hephästos natürlich keine, aber in den kleinen zwischenstellen vom fortgehenden kriege 148-160 doch drei: 161 und jene 207, 219. Der leser muss erkennen, dass die gleichnisse einmal gewöhnlich die eigene erzählung des dichters beleben, in den dramatischen partien selten sind; sodann dass ihre verwendung sich nach den gegenständen der erzählung richtet. Das erste und das neunte buch der Ilias haben gar keines, das sechste nur das eine vom staatsrosse 506, das siebente nur zwei v. 4 und 63. Dagegen wie jene späteren so das 5, 8, 11, 12 mehrere. Das hat alles seine gründe, die sich erkennen lassen.

Leipzig.

Greg. Wilh. Nitssch.

## 2. Kritische bemerkungen zur griechischen anthologie und zu Apollonios von Rhodos.

#### Bacchylides.

Εύδημος τον νηον ἐπ' ἀγροῦ τόνδ' ἀνεθηκεν τοῦ πάντων ἀνέμων πιοτάτο Ζεφύρο. εὐξαμένο γάρ οἱ ἡλθε βοηθόος, ὄφρα τάχιστα λικμήση πεπόνων κάρπον ἀπ' ἀσταχύων.

Anthol. Pal. VI, 53. Im zweiten verse scheint mir noch immer λειοτάτφ das annehmbarste zu sein. Schneidewin vermuthete πρηντάτφ, Ο. Schneider πιστοτάτφ. Im dritten verse hat Hermann

sυξαμένο ő οἱ ἦλθε, ich selbst früher εὐξαμένο γὰο ἐπῆλθε vermuthet. Das richtige ist εὐξαμένο γὰο ὄ γ' ἦλθε.

#### Diotimus.

Γραία, φίλη θρέπτειρα, τί μου προσιόντος ύλα κτείς; καὶ χαλεπὰς βάλλεις δὶς τόσον εἰς ὀδύνας; παρθενικὴν γὰρ ἄγεις περικαλλέα, τῆς ἐπιβαίνων ἄχνεσι τὴν ἰδίην οἰμον ἴδ' ὡς φέρομαι, εἰδος ἐσαυγάζων μοῦνον γλυκύ. τίς φθόνος ὅσσων, δύσμορε; καὶ μορφὰς ἀθανάτων βλέπομεν.

Anthol. Pal. V, 106. Dass keiner der herausgeber an dem plumpen und ungeschickten ύλακτεί, im ersten verse anstoss genommen hat, ist befremdlich. Diotimus hatte wohl geschrieben

Γραία, φίλη θρέπτειρα, τί μου προσιόντος ἀλυκτεῖς. Dies verbum drückt die ängstliche sorge der amme um das ihrer pflege übergebene junge mädchen sehr angemessen aus. Die grammatiker erklären es durch δυσχεραίνειν und δυσφορεῖν, und Hippocrates gebraucht es nach der erklärung des Erotian für οὐκ ἡμεμεῖν.

#### Paulus Silentiarius.

Ήδύ, φίλοι, μείδημα τὸ Λάιδος ἡδὺ καὶ αὐτῶν ἡπιοδινήτων δακρυχέει βλεφάρων.

Anthol. Pal. V, 250. So hat Jacobs die ersten worte ohnstreitig

richtig hergestellt; die handschrift hat  $\varphi(\lambda o) \mu \alpha$ , was zu unhaltbaren interpolationen anlass gegeben hat. Wovon aber hängen die genetive  $\alpha \dot{v} \tau \ddot{o} \dot{v}$  u.s.w. ab? Diese frage scheint keiner der herausgeber aufgeworfen zu haben. Ich vermuthe:

'Ηδύ, φίλοι, μείδημα τὸ Λάιδος ήδὺ κατ' αὖ τῶν ήπιοδινήτων δάκου γέει βλεφάρων.

Homer sagt δάκου χέειν ἀπὸ βλεφάρων, δάκουον ἱέναι ἀπὸ βλεφάρων, δάκουα βλεφάρων ἄπο πίπτει und δάκου βάλλειν ἐκ βλεφάρων, aber schon Euripides sagt im Hippol. 1396 κατ' ὅσσων δ' οὐ θέμις βαλεῖν δάκου, und nach ihm andere. Die trennung des αὐτῶν, das ganz sinnlos ist, in αὐ τῶν war nothwendig, obgleich dadurch der artikel an das ende des verses zu stehen kommt, wie bei Callimachus h. in Apoll. 95:

ούδε πόλει τόσ' ένειμεν όφελσιμα τόσσα Κυρήνη, μνωόμενος προτέρης άρπακτύος ούδε μέν αὐ τοί Βαττιάδαι Φοίβοιο πλέον θεον άλλον έτισαν.

Auch hier steht gewöhnlich avzoi, so viel ich sebe, ohne richtigen sinn, der den gedanken verlangt aber auch die Battiaden ehren ihrerseits keinen gott mehr als den Apollo. Es ist jedoch in der Callimachischen stelle zoi weniger artikel als pronomen: aber auch sie, die Battiaden. Indess würde mich bei Callimachus auch der reine artikel am ende des verses nicht befremden; ganz etwas ähnliches ist bei sonst gänzlicher verschiedenheit des falls, wenn

dieser dichter olda am ende des verses elidirt, wie dies in dem epigramm 42 (Anthol. Pal. XII, 73) geschieht

ημισύ μευ ψυχης ετι το πνέον, ημισυ δ' ούκ οίδ' είτ' Ερος είτ' 'Αίδης ηρπασε πλην αφανές.

#### Ariston

' Αμπελίς ή φιλάκρητος έπὶ σκήπωνος όδηγοῦ ήδη τὸ σφαλερὸν γῆρας έρειδομένη, λαθριδίη Βάκχοιο νεοθλιβές ήλθ' ἀπὸ ληνοῦ πῶμα γλυκὸ κλοπέειν πλησαμένη κύλικα. πρὶν δ' ἀρύσαι μογερὰν ἔκαμεν χέρα· γραῦς δὲ παλαιή ώς ναῦς ὑποβρύχιος, ζωρὸν ἔδυ πέλαγος.

Anthol. Pal. VII, 457. So steht dies gedicht bei Jacobs, der theils seinen eigenen theils Reiskes emendationen gefolgt ist. Ein vernünftiger sinn ist nicht darin; oder versteht jemand wenn ich sage: Ampelis kam um heimlich einen süssen trank zu entwenden, nachdem sie den becher gefüllt hatte? Auf etwas ganz anderes führt die handschrift in welcher dieses steht ηδ' ἀπὸ λη-νοῦ πῶμα χύχλωιπιεῖν πλησαμένη. Also offenbar:

λαθοιδίη Βάκχοιο νεοθλιβές ήρο ἀπό ληνοῦ πῶμα Κυκλωπείην πλησομένη κύλικα.

Heimlich schöpfte sie den gekelterten wein um den cyclopischen becher zu füllen. Für  $\eta_{QE}$  stand wohl ein passenderes wort, das ich nicht gleich finden kann. Denn alger  $n \tilde{\omega} \mu \alpha$  würde doch in gutem griechisch nur heissen können einen trank herbeibringen. Im fünften verse ist algivau schwerlich fehlerlos, und es wird dafür, was auch für ein verbum im vierten verse gestanden haben mag, arvoau zu setzen sein. Ganz unzweifelhaft aber ist  $xvx\lambda\omega\pi si\eta r$  und  $\pi\lambda\eta\sigma o\mu\dot{e}r\eta$ . Im letzten verse habe ich schon vor vielen jahren in einer jugendschrift (Curae crit. in Comicorum fragm. p. 18)  $va\tilde{v}_{S}$  äd'  $vao\beta\varrho\dot{v}_{X}vo_{S}$  geschrieben, und Jacobs billigt dies. Man könnte aber auch vermuthen, dass der dichter geschrieben habe

γραύς δέ παλαιή

τηὺς ὑποβρύχιος ζωρὸν ἔδυ πέλαγος, die alte sank, ein morsches schiff, in den abgrund des weins. Ueber das zweisilbige τηύς siehe zu Moschus Id. II, 104. Die partikel ώς wurde von einem unkundigen abschreiber hinzugefügt, der die elliptische redeweise des satzes nicht begriff. Auf ähnliche weise irrte Pierson und mit ihm Jacobs bei der behandlung eines Callimacheischen epigr. 47 (Anthol. Pal. XII, 140)

είπα, καὶ ά Νέμεσις με συνήρπασε, κεὐθὺς έκείμην έν πυρὶ, παὶς δ' ἐπ' ἐμοὶ Ζεὺς ἐκεραυνοβόλει, was ganz richtig ist: der knabe warf ein zweiter Zeus blitze auf mich.

Simònides.

Πολλάκι δή φυλης 'Ακαμαντίδος εν χοροίσιν ώραι

αι Διονυσιάδες, μίτραισί τε καὶ διθυράμβοις αι Διονυσιάδες, μίτραισί τε καὶ δόδων ἀωτοῖς σοφῶν ἀοιδῶν ἐσκίασαν λιπαρὰν ἔθειραν.

5 οῖ τόνδε τρίποδά σφισι μάρτυρα βακχίων ἀέθλων ἔθηκαν. κείνους 'Αντιγένης ἐδίδασκεν ἄνδρας, εὐ δ΄ ἐτιθηνεῖτο γλυκερὰν ὅπα Δωρίοις 'Αρίστων 'Αργεῖος ἡδὺ πνεῦμα χέων καθαροῖς ἐν αὐλοῖς. τῶν ἐχορήγησεν κύκλον μελίγηρυν 'Ιππόνικος Στρούθωνος υἱὸς ἄρμασιν ἐν Χαρίτων φορηθείς, αι οἱ ἐπ' ἀνθρώπους ὅνομα κλυτὸν ἀγλαάκ τε τίκαν θῆκαν ἰοστεφάνων θεᾶν ἕκατι Μοισᾶν.

Anthol Pal. XIII, 28. Hecker Comment. crit. I, p. 149 hat es wahrscheinlich zu machen gesucht, dass nach dem zweiten distichen dieses schönen gedichts einige verse ausgefallen sind, in welchen der name des archon und des dichters enthalten und zugleich der choreuten erwähnung geschehen war, welche den tripus weihen. Ich will dies vorläufig auf sich beruhen lassen, die prüfung dieser ansicht einer anderen gelegenheit aufbewahrend, und hier nur über einige schwierige stellen mein urtheil abgeben. Im sechsten verse hat Bentley, um das verletzte metrum herzustellen,  $\theta \dot{\eta} \times \alpha v \tau \sigma$  für das handschriftliche  $i \theta \eta \times \alpha v$  gesetzt, worin ihm Jacobs und andere gefolgt sind. Da aber im folgenden Ariston mit reichlichem lobe bedacht, Antigenes aber mit dem einfachen  $i \theta i \theta \alpha \times \alpha v$  ausgefertigt wird, so glaube ich dass der fehler vielmehr in dem worte zu sever steckt, und vermuthe daher:

έθηκαν εὐ τούσδ 'Αντιγένης ἐδίδασκεν ἄνδρας, woran sich nunmehr sehr schön das lob des Ariston anschliesst. Im siebenten und dem folgenden verse ist gleichfalls noch nicht alles in ordnung, ich glaube aber nicht dass es grösserer änderungen bedarf. Die dorischen flöten geben mir keinen anstoss, wohl aber das zweite epitheton zu den flöten, καθαροίς, wofür ich καθαρῶς vermuthe. Im zehnten verse hat Hecker ohne grund die appara der Chariten verdächtigt, und dafür schreiben wollen άγκάσιν έν Χαρίτων φορηθείς, besonders aus dem grunde, weil die Chariten nicht zugleich in mehrern wagen fahren konnten. Er vergass, dass er ἄρματα im Homer häufig von einem wagen gelesen hatte, und bedachte nicht, dass Simonides hier nicht von der pflege des Hipponicus durch die Chariten reden wollte, sondern dass die Xάριτες hier wie oft bei Pindar und andern nichts anderes als eine bezeichnung der Ning sind, und dass mithin von Hipponicus sehr wohl gesagt werden konnte, er sei auf dem wagen der Chariten gefahren, womit man ein anderes epigramm des Simonides Anth. Pal. VI, 213 vergleichen kann:

> τοσσάκις ίμερόεντα διδαξάμενοι χορόν άνδρων ενδόξου Νίκας άγλαὸν ἄρμ' ἐπέβης.

Ob im vorletzten verse ὄνομα κλυτόν oder mit Hecker ἀνομάκλυτον gelesen wird, ist ziemlich gleichgültig. Die handschrift hat ότομάχ' αὐτόν. Um den letzten vers, den ich hergesetzt habe wie ihn die handschrift überliefert hat; herzustellen, sind verschiedene, aber wie mir dünkt nicht glückliche versuche gemacht worden. Brunck wollte θῆκαν θεᾶν ἰοστεφάνων ἔκατι μοισᾶν. Jacobs μοισᾶν θεάων (oder θεαινᾶν) θῆκαν ἰοστεφάνων ἔκατι. Hecker μοισᾶν ἔκατι θῆκαν ἰοστεφάνων θεάων. In allen diesen versuchen ist θεάων oder θεᾶν oder θεαινᾶν ein sehr überflüssiger und kläglich nachschleppender zusatz. Ich glaube daher dass ΘΕΑΝ aus  $\Omega PAN$  verdorben ist, und vermuthe der dichter habe geschrieben

'Ωρᾶν ἕκατι θῆκαν ἰοστεφάνων τε Μοισᾶν.

Dies allein scheint mir des dichters würdig zu sein, und wie angemessen die Horen mit den Musen verbunden sind, bedarf keines nachweises.

#### Kallimachos.

Είχον ἀπὸ σμικρῶν ὀλίγον βίον, οὖτε τι δεινόν ἡέζων οὖτ' ἀδικῶν οὐδένα. γαῖα φίλη, Μικύλος εἴ τι πονηρὸν ἐπήνεσα, μήτε σὰ κουφή γίγνεο, μήτ' ἄλλοι δαίμονες, οἵ μ' ἔγετε.

Sehr unüberlegt hat Valckenaer im zweiten verse ģέξας statt des ganz richtigen ģέζων schreiben wollen: wenig besass ich, nach den ich nichts böses gethan hatte. Und wie passt dazu das präsens ἀδικῶν? Dagegen hat Valckenaer im letzten verse einem wirklichen fehler nicht bemerkt. Oder will man etwa ἄλλοι bei δαίμονες nach dem bekannten gebrauch erklären, wie er z. b. in solchen stellen anzunehmen ist πεδίον μήτε ποίαν έχον μήτε ἄλλο δένδζον? Das wird sich niemand erlauben der die gränzen dieses gebrauchs kennt. Um kurz zu sein, der dichter schrieb wahrscheinlich: μήτε σὺ κουφή

γίγεο, μήτ ἀγανοι δαίμονες οι μ' έχετε.

Weder die erde möge mir leicht, noch die götter die mich jetzt haben (die unterirdischen) mir mild gesinnt sein. Also ἀγανός in der homerischen bedeutung, μή μοι ἔτι πρόφρων ἀγανὸς καὶ ἤπιος εῖη σκηπτοῦχος βασιλεύς, während die nachhomerischen dichter dies wort von personen nicht gebrauchen. Man könnte übrigens auch ἀμαλοί vermuthen, das Hesychius durch εὐκολος erklärt; doch ist diese bedeutung nicht beglaubigt.

#### Die kyzikenischen epigramme.

Φαΐνε, Θόαν, Βάκχοιο φυτόν τόδε · ματέρα γάρ σοι ὑύση τοῦ θανάτου οἰκέτιν 'Υψιπύλαν. ἄ τὸν ἀπ' Εὐρυδίκας ἔτλα χόλον, ἡμος ἀφοῦθαρ ὕδρος ὁ γᾶς γενέτας ῶλεσεν 'Αρχέμορον.

Anthol. Pal. III, 10. Die grosse verderbtheit der kyzikenischen epigramme erklärt sich leicht aus dem umstande, dass wir ihre erbaltung einem unwissenden abschreiber verdanken, der die oft

verwischten schriftzüge auf den bildwerken nicht zu enträthseln wusste und unwissend, wie er war, mit gränzenloser wilkür die kopie ausführte. Daher die häusigen verstösse gegen sinn quantität und grammatik, die man mit grossem unrecht den versassern dieser ursprünglich sehr correcten und zierlichen inschriften aufbürdet. In vielen fällen sind die fehler leicht zu heben, in vielen aber ist die ursprüngliche fassung in dem grade verwischt, dass selbst die scharfsinnigste divination sich rathlos zurückziehen muss. So wird man im ersten distichon des dritten epigramms

' Αλικιμέδη ξύνευνον ' Αμύντορα παιδός έρο κει, Φοίνικος δ' έθέλει παῦσαι χόλον γενέτου,

den ersten vers zwar leicht durch die änderung herstellen können

'Aλκιμέδεια σύνευνον 'Αμύντορα παιδος έρύκει, bei dem zweiten verse aber jedem versuch der herstellung entsagen müssen. Die abfassung dieser inschriften fällt in eine zeit, in der selbst dem schlechtesten dichter nicht einfallen konnte den diphthong αι kurz zu gebrauchen. Ein ähnlicher fehler entstellt das fünfte gedicht

Κρεσφόντου γενέτην πέφνες τὸ πάρος, Πολυφόντα, κουριδίης άλόχου λέκτρα θέλων μιάναι,

wo unbedenklich μιατεῖτ herzustellen ist; dass θέλειτ, βούλομαι und ähnliche verba, wenn auch selten von den Attikern, ganz richtig mit dem futur verbunden werden ist bekannt. Man sehe die reichen sammlungen bei Schäfer zu den Gnomikern p. 16. Der anfang des funfzehnten epigramms lautete ursprünglich gewiss so:

Οὐκότι Προιτιάδου φόνον ἔσχεθε Βελλεροφόντης, nicht aber wie der abschreiber ihn gegeben hat

Οὐκέτι Προίτου παιδὸς φόνον ἔσχεθε Βελλεφοφόντης, auch nicht wie Jacobs den vers schreiben wollte

Οὐ Προίτου παιδός φόνον ἔσχεθε Βελλεροφόντης. Eben so wenig wird der verfasser der sechzehnten und neunzehnten inschrift verse gemacht haben wie diese sind:

ος μεν απ' Αιολίδος, ος δ' απο Βοιωτίης. 'Ρημον τε ξυνών και 'Ρωμύλον λεχέων, sondern

ος μεν απ' Αιολίδος, ος δ' αρ' απ' 'Αονίης. 'Ρωμόν τε ξυνών και 'Ρεμύλον λεγέων.

lch mag jetzt in die kritik anderer stellen nicht weiter eingehen, und schliesse mit der bemerkung, dass in der vorangesetzten inschrift im zweiten verse Τψιπύλαν ίκετιν für οἰκετιν Τψιπίλαν, und im dritten verse statt ἀφοῦθας wahrscheinlich ἀπούρας zu lesen ist.

Apollonios von Rhodos.

Λάρισαν δ' έπὶ τοῖσι λιπών Πολύφημος ἵκανεν Είλατίδης, δς πρὶν μὲν ἐρισθενέων Λαπιθάων, δηπότε Κενταύροις Ααπίθαι ἐπεθωρήσσοντο, ὁπλότερος πολέμιζε· τότ' αὖ βαρύθεσκέ οἱ ἦδη γυὶα, μένεν δ' ἔτι θυμὸς ἀρήιος ὡς τὸ πάρος περ.

Argon. I, 40 sqq. Wenn die herausgeber sich gefragt hätten. wovon der genetiv ἐρισθενέων Δαπιθάων abhängig sei, so würden sie ohnstreitig gesehen haben, dass im vierten verse ὁπλότερος προμάχιζε zu schreiben ist.

Argon. I, 146:

καὶ μὴν Αἰτωλὶς κρατερὸν Πολυδεύκεα Αήδη Κάστορα τ' ώκυπόδων ὧρσεν δεδαημένον ἵππων Σπάρτηθεν τοὺς δ' ή γε δόμοις ένι Τυνδαρέοιο τηλυγέτους ὦδῖνι μιῗ τέκεν οὐ δ' ἀπίθησεν κισσομένοις. Ζηνὸς γὰρ ἐπάξια μήδετο λέκτρων.

Die hervorgehobenen worte sind mir unklar. Der zusammenhang erfordert meines erachtens

οὐδ' ἀπίθησεν

λισσομένοις.

Leda willfahrte den bitten der söhne: woran sich nun erst das folgende passend anschliesst.

Argon. I, 637. Bei dem herannahen der Argonauten strö-

men die lesbischen weiber nach dem ufer:

φάν γάρ ίκάνειν

Θρήικας· ή δ' ἄμα τῷσι Θοαντιὰς 'Υψιπύλεια δῦν ἐνὶ τεύχεσι πατρός. ἀμηχανίη δ' ἐχέοντο ἄφθογγοι· το ῖόν σφιν ἐπὶ δέος ἡωρεῖτο.

Hier ist ἐχέοντο ein unpassender ausdruck für das was die sprache verlangt προχέοντο, wie es kurz vorher 635 heisst

δήια τεύχεα δὖσαι ἐς αἰγιαλὸν προχέοντο.

Auch in andern sprachen, z. b. im lateinischen, könnte man unmöglich fundi sagen statt effundi. Apollonius schrieb daher:

άμηχανίη δ΄ έσχοντο

άφθογγοι.

Man könnte jedoch auch άμηγανίη δ' έγενοντο vermuthen.

Argon. I, 1113. Nachdem die Argonauten in den thrakischen meerbusen eingelaufen sind, heisst es weiter:

τοισι δε Μακριάδες σκοπιαί και πάσα περαίη Θρηικίης ένι γερσιν εαις προύφαίνει ιδέσθαι.

Die redeweise  $\dot{\epsilon}r$   $\chi\epsilon\varrho\sigma\dot{i}r$  in der bedeutung von nahe, so dass man etwas wie mit den händen greifen kann, ist nicht selten; aber gewiss wird man kein beispiel finden, wo  $\chi\epsilon\varrho\sigma\dot{i}r$  mit einem pronomen verbunden wäre. Ich vermuthe daher Apollonius habe geschrieben:

Θρηικίης ενὶ χευσὶ πέλας προϋφαίτει 'ίδέσθαι.
Also ΧΕΡΟΙΠΕΛΑΟ für ΧΕΡΟΙΝΕΑΙΟ, eine leichte änderung, wenn man bedenkt wie häufig Π in N und A in A übergeht.

Argon. II, 175.

αντιπέρην γαίη Βιθυνίδι πείσματ' ανηψαν.

Da die meisten handschriften und unter diesen auch der Laur. Βι-

συνηίδι hat, so ist es mir wahrscheinlich dass nicht Βιθυνίδι, sondern Θυνηίδι zu schreiben. Dieser fehler ist sehr häufig. Auf gleiche weise ist in den Sibyll. Orac. X, 253, wo Βιθυνοί mit kurzer mittelsilbe steht, während XI, 138 die richtige quantität beobachtet ist, wahrscheinlich Θύνοι herzustellen.

Argon. II, 376 heisst es von den Chalybern:

τρηχειτήν Χάλυβες καὶ ἀτειρέα γαῖαν ἔχουσιν ἐργατίναι· τοὶ δ΄ ἀμφὶ σιδήρεα ἔργα μέλονται.

Die verbindung des verbum μέλεσθαι mit ἀμφί wird sich nicht machweisen lassen. Das fühlte auch der von Merkel übersehene Valckenaer ad Callimachi Eleg. p. 147, welcher πέλονται zu schreiben vorschlug. Allein das richtige ist wohl:

τοί δ' ἀμφὶ σιδήφεα ἔφγα πένονται.

Diese construction des verbum πονεῖσθαι bedarf keines beweises; sum überfluss vergleiche man Callim. H. Dian. 158 ταχινὸς δὲ μέγαν περὶ δῆρα πονεῖτο vom Herkules, der ein getödtetes wild zerlegt.

Berlin.

A. Meineks.

## 3. Zu den trægikern.

Unter den tragödien des Aeschylos begegnen wir immer noch den 'Apreioi. Doch scheint mir dieser titel auf sehr schwachen füssen zu stehen. Hesych. gl. α 6627 vol. I, p. 257 ἀπόσκημμα bietet der codex agrias, 'Agreious schrieb Meursius. Sonst wird aus Hesychios noch ἐμμέλεια auf die vermeintlichen Argiver besogen, allein ob aus ἀργυρίοις auch hier von Meursius, dem Hermann Opusc. VII, p. 207 folgt, richtig 'Agreiois gemacht ist, scheint doch sehr fraglich. Es bleiben als zeugen also nur das inhaltsverzeichniss der aeschyleischen stücke bei Westermann Biogr. p. 124, 24 übrig, wo 'Agyeios ohne variante steht, und Harpocr. 184, 22 Bekk., wo apyriais AB applais C bieten. Im Suidas fehlt das ende, im Photius leider der ganze artikel. Ich glaube M. Musurus hat a 6627 mit 'Agrela das richtige zufällig getroffen, und Welcker Tril. p. 372 und Schulzeit. 1832 p. 229 diese tragödie wenigstens mit den Epigonen mit recht zu einer trilogie verbinden wollen. Argeia war Adrasts tochter, gemahlin des Polyneikes. Hesiod erzählt beim scholiasten zur Il. ψ, 679 p. 621 Bekk., dass Argia nach dem tode des Oedipus nach Theben zu seiner bestattung kam. Hyginus aber fab. LXXII kennt sie als genossin der Antigone bei bestattung ihres gemahls Polyneikes gegen Kreons gebot und meldet, dass sie durch die flucht entkam, während Antigone mit dem tode dafür büsste. Nech Aeschylos scheint nicht bloss Polyneikes von den schwägerinnen beerdigt worden zu sein. Sonst nennen Argia noch Apollodor. 1, 9, 13. III, 6, 1. Diod. Sic. IV, 67 und, wenn meine

schon Didym. 1851 epimetr. p. 27 mitgetheilte conjectur richtig ist, auch Soterichos Oasita v. 99, wo ebenfalls  $\mathcal{A}_{Q\gamma\epsilon\tilde{i}o\varsigma}$  für  $\mathcal{A}_{Q\gamma\epsilon\tilde{i}o\varsigma}$  für  $\mathcal{A}_{Q\gamma\epsilon\tilde{i}o\varsigma}$  steht. Im fragment aus der Argia fr. 16 Nck. scheint entweder adverbialisch  $\chi\lambda\eta\delta\delta^{i}$   $\beta\alpha\lambda\delta^{i}$  oder  $\chi\lambda\tilde{\eta}\delta o$   $\beta\epsilon\lambda\delta\tilde{o}$  geschrieben werden zu müssen. Wie fr. 17 einigermaassen hergestellt werden könne habe ich Ztschr. Aw. XIV, 46, p. 361, Hesych. gl.  $\epsilon$  3021 gezeigt.

Aeschyl. fr. 7 p. 4 Nck. wird nach Schol. Π 183 ποταμούς πολυηλάτους als fragment aufgenommen. Das ist nicht richtig. Aeschylus hatte die χείλη ποταμού mit dem beiwort πολυηλάκατα ausgestattet, wie aus der übersehenen stelle des Hesych hervorgeht gl. η 308, vol. II, p. 272 καὶ πολυηλάκατα τὰ τῶν ποταμῶν γειλη (schilfreich).

Fr. 444, p. 99 δράσαντι γάρ τι καὶ παθεῖν ὀφείλεται aus Stob. Ecl. I, 3, 24 p. 118 ist kein vers des Aeschylus. Es scheint ein excerpt ausgefallen zu sein, nämlich Choeph. 318

δράσαντι παθείν τριγέρων μύθος τάδε φωνεί.

Fr. 29 Εὐβοίδα καμπὴν ἀμφὶ Κηναίου Διὸς ἀκτήν. Hierauf bezieht sich, wie es scheint, Hesych. γνα(π)ταὶ ἀκταί . . . was weder mir, noch Meineke Philol. XIII, 532 n. 474 gegenwärtig war. Auch BKl haben καμπτήν für καμπήν, was Meineke Vind. Strab. p. 166 κάμπτων zu vermuthen hestimmte. Fr. 168, p. 44 schwebte Liban. I, 25, 3 vor.

Aesch. Suppl. 496 μορφῆς δ' οὐχ ὁ μόστο λος φύσις. Die letzten zwei worte sind geradezu unsinn. Denn Danaus mag der kaukasischen oder der negerrace angehören, griechisch oder barbarisch angezogen gehen, wenn er unter dem schutze der ἄτδρες abgeht, ist er immer ὁμόστολος. Jedes griechische ohr aber musste aus ὁμόστολος méhr als ὁμοία heraus hören. Man lese ὁμόστολις. Meine erscheinung ist nicht der der bürger gleich — darum gieb mir bedeckung mit.

Eur. Troad. 439 hatte gesagt: λωτοῦτές ἀρωτες Ἡλίου ος ἀγναὶ βόες. Bei Hesych finden wir λώτ. ερεῶτες χόρτος γλυκύς, woraus Musurus das unding λωτὸν τερενογλῶττες (denn so wird er statt τενερογλῶττες wohl beabsichtigt haben) machte. Meineke im Philol. XIII, p. 554 ist entgangen, dass G. Burgess bereits auf Euripides stelle die glosse bezogen und demgemäss corrigirt hatte. Wir haben eine glosse ohne erklärung, denn die erklärung gehört zur voraufgehenden. Ein dichterfragment steckt wohl auch unter λαπιστής στεφάνη πειστής, wo Musurus nicht sowohl στεφάνη als grade πειστής als dittographie hätte tilgen sollen; obschon λαπιστής allerdings durch ψεύστης richtig erklärt wird. Trennt man λαπιστής τ' ἐφάνη so scheint eine gewaltsame änderung unnöthig.

Suppl. 486 καὶ γὰς τάχ ἄν τις ο ίκτος εἰσιδών τάδε. Weder dies, noch τις οἰκτίσας ἰδών scheint richtig, vielleicht be-

freundet man sich mit τις iκέσι είσιδων τάδε.

Eur. J. T. 38 θυ (v ist aus si gemacht) γὰς ὅντος τοῦ νόμου καὶ πρὶν πόλει. Hier hat neuerdings die conjectur von Kvicala θύειν γάς fast allgemeinen beifall gefunden. Mir scheint
dieselbe nicht so unanfechtbar. Die schreibung καὶ πρὶν γὰς ὄντος τοῦ νόμου θυηπολεῖν verdient wohl den vorzug. Vgl. Soph.
fr. 122 p. 125 Nck.: νόμος γάς ἐστι βαρβάροις θυηπολεῖν βρότειον γέρας.

Aesch. Ag. 817 τῷ δ' ἐναντίφ κύτει

έλπὶς προσήει χειρός οὐ πληρουμένφ.

Vgl. dazu den kritischen apparat bei Schneidewin p. 225 zu v. 784. Er selbst nahm Bothe's προσίει χείρας auf. Aber wozu reckt denn frau hoffnung der urne beide hände hin? Ich zweisle nicht, dass έλπὶς προσήει χωρὶς, οὐ πληρουμένο zu lesen ist.

Ag. 19 οὐχ ὡς τὰ πρόσθ ἄριστα διαπονουμένου. An dem letzten worte haben alle interpreten mehr oder weniger anstoss genommen, aber nur Karsten eine änderung vorgeschlagen. Ob sein διακονουμένου jemandem behagt hat, weiss ich nicht. Aber δεσποτουμένου scheint mir das einzig passende zu sein. Die klage, dass dem hause die δεσπότου παρουσία abgeht und ein weiberregiment eingerissen ist, scheint sehr am platze.

Ag. 304 ὅτρυνε θεσμὸν μηχαρίζεσθαι πυρός. Frühere conjecturen siehe bei Schneidewin p. 210 zu v. 289; wozu noch Weil's μεῖον μὴ χαρίζεσθαι kommt. Ist nicht mit μῆχαρ ἄζεσθαι am leichtesten geholfen? μῆχαρ πυρὸς = μηχανη πυρός wäre epexegese zu θεσμόν.

Suppl. 174. Zu den worten: κοννῶ δ ἄταν γαμετᾶς | οὐρανόνικον, welche ich mit Rossbach anapästisch messe, bemerkt der scholiast: τὴν τῆς Ἦρας, τῆς ἐν ἀνδοεία νικώσης πάντας τοὺς ἐν οὐρανῷ θεούς. Dass sein τήν auf μῆνις geht ist klar; aber sein ἐν ἀνδοεία wird nur verständlich, wenn er κοννῶ δ ἀρετὰν γαμετᾶς vorfand. Auch kann ich μάστεις im vorhergehenden uumöglich für richtig halten. Es scheint etwa μῆνις ἐλαστρεῖ μ' ἐκ θεῶν oder μήνιμ' οἰστρεῖ μ' dagestanden zu haben; οἰστρεῖ = οἰστρηλατεῖ. = V. 248 könnte man an ἡ γῆρυν ἱερόρα-βδον denken, als umschreibung von κήρυξ.

Suppl. 60 ὅπα τᾶς Τηρείας μήτιδος οἰκτρᾶς ἀλόχου. Mit dieser fassung kommt man schwerlich durch. Ist οἰκτρᾶς falsch (und das kann es sein trotz Soph. Ai. 629) lässt sich mit ἐχ-θρᾶς, das Aeschylus mit dem genitiv liebt, leicht helfen. Steckt der fehler vorher, wäre Τηρέϊ δυσμήνιος οἰκτρᾶς sachgemäss.

Suppl. 7. Es muss γνωσθείσαν heissen, nicht γνωσθείσαι, wie ich auszuführen mir vorbehalte. ὀνοταζόμεται, medial unmöglich (obschon Thes. V, c. 2040 A abominantes übersetzt), ist von seinem platze verschoben. Wahrscheinlich hatte der dichter geschrieben: Δαταὸς δὲ πατής — πεσσονομῶν ὀνοταζομέναις κύδιστ ἀγέων ἐπέκρατε.

Jena.

# 4. Zur frage über die reihenfolge der bücher in der Aristotelischen politik.

Nachdem Spengel etwas unglimpflich der deutschen philologie die rolle des hesiodischen ἀχρήϊος ἀτήρ zugewiesen hatte, als welche weder selbst das richtige zu finden, noch den schärfer sehenden Franzosen und Italienern zu folgen verstanden habe: so trat vor kurzem mit vielem scharfsinn Bendizen wieder für die alte ordnung der Aristotelischen bücher auf und Forckhammer schloss sich ihm mit einigen neuen gründen an. Obgleich es also scheint, als sei noch lis sub judice, so ist doch die absicht dieser zeilen nicht, den ganzen körper der frage zu berühren und für oder wider ein votum abzugeben, sondern nur auf eine für chige frage sehr wichtige, und bisher sehr missverstandene stelle des buch VII hinzuweisen und eine neue interpretation derselben zur prüfung vorzulegen.

Die stelle Polit. VII, 4 lautet: Έπεὶ δὲ πεφρομμίασται τὰ εῦν εἰρημένα περὶ αὐτῶν, καὶ περὶ τὰς ἄλλας πολιτείας ἡμῖν τεθεώ ρηται πρότερον, ἀρχὴ τῶν λοιπῶν εἰπεῖο πρῶτον ποίας τινὰς δεῖ τὰς ὑποθέσεις εἰναι περὶ τῆς μελλούσης κατ εἰχὴν συνεστάναι πόλεως. Was αἱ ἄλλαι πολιτεῖαι sind, hat kein früherer erklärer in überlegung gezogen. Ehe ich meine deutung der warte anbiete, wollen wir die beiden parteien reden lassen, welche übereinstimmend dabei an die im vierten buche beschriebenen parekha-

tischen staatsformen denken.

Spengel, der die ordnung der bücher in der reihenfolge I, II, III, VII, VIII, IV, VI, V hergestellt hat, ist natürlich sehr unzufrieden damit, in VII eine rückbeziehung auf IV zu finden. Sein interesse ist deshalb, die worte ganz auszulöschen. sagt: "es darf jedoch nicht verschwiegen werden, dass eine stelle VII, 4 mit unserer annahme in directem widerspruche steht, und man hat nicht gesäumt, ihre autorität für die gewöhnliche ordnung hervorzuheben. — Sie setzt den inhalt der bücker IV, V, VI voraus, indessen wäre sie auch noch so gewichtig, sie würde doch nur vereinzelt gegen den innern und äussern zusammenhang dastehen, es lässt sich aber darthun, dass jene worte eine gans ungeschickte interpolation sind". Spengel zeigt dies durch reconstruktion der gedauken des Aristoteles: "nachdem die nöthigen einleitenden vorfragen über den besten staat abgemacht sind, haben wir diesen selbst zu betrachten und zuerst nachzuweisen u. s. w. Bier ist die dazwischen gesetzte erwähnung von den andern verfassungen ganz am unrechten ort und unterbricht den zusammenhang der gedanken." Forchhammer dagegen, überzeugt von der richtigkeit der alten ordnung der bücher, behauptet umgekehrt, dass gerade diese worte dazwischen gehören, "nachdem die lehre von allen andern verfassungen schon früher zu ende geführt ist" und will sich bei Spengel's "gar wohlfeilem mittel des streichens zur

beseitigung selbstgeschaffener schwierigkeiten" nicht weiter aufhalten.

Offenbar ist nun allerdings erstlich die neue ordnung der bücher durch die bisherige deutung der stelle sehr gehindert und zweitens hat doch Spengel recht, dass die erwähnung der andern verfassungen, welche gar nicht den vorsatz haben, das im #pooimes beschriebene beste leben zu erreichen, wohl den zusammenhang unterbreche. Beide schwierigkeiten würden fallen, wenn αί αλλαι πολιτείαι sich gar nicht auf jene parekbatischen formen im IV buche bezögen. Worauf denn? Wenn die bücher I. II. III. VII auf einander folgen, so würde eine zurückweisung von VII auf die vorigen drei, z. b. auf II, ganz in der ordnung sein. Lässt sich nun vielleicht zeigen, dass gerade diese beziehung hier stattfindet? Das zweite buch beginnt: "Επεὶ δὲ προαιρούμεθα θεωρήσαι περί της κοινωνίας της πολιτικής, η κρατίστη πασών τοίς δυναμένοις ζην δτι μάλιστα κατ' εὐχήν, δεί καὶ τὰς ἄλλας έπισκέ ψασθαι πολιτείας, αἶς τε χρῶνταί τινες τῶν πόλεων των ευνομείσθαι λεγομένων, κών εί τινες έτεραι τυγχάνω. σιν ύπό τινων είρημέναι καὶ δοκούσαι καλώς έχειν, ίνα τό τ' όρθῶς ἔγον ὀφθῆ καὶ τὸ γρήσιμον; ἔτι δὲ τὸ ζητεῖν τι παρ' αὐτὰς ἔτερον μὴ δοκῆ πάντως είναι σοφίζεσθαι βουλομένων, άλλα δια το μη καλως έχειν ταύτας τας νῦν ύπαργούσας, διὰ τοῦτο ταύτην δοχῶμεν ἐπιβαλέσθαι την μέθοδον." Ehe also Aristoteles an die darstellung des möglichst besten staates geht, wie er ihn sich denkt, will er die andern staaten, die den ruhm einer guten constitution geniessen oder die von berühmten gesetzgebern und denkern beschrieben sind, durchprüfen, um erst, wenn diese den anforderungen an einen idealen staat nicht genügen sollten, selbst seine construction zu bieten. Er will nicht scheinen, wenn die andern verfassungen, die wirklichen oder bisher construirten, in der that richtig und genügend wären, noch neben und ausser diesen eine neue constitution wie ein klügling ersinden zu wollen. Diese andern verfassungen müssen also erst betrachtet werden. Was ist darum natürlicher, als dass Aristoteles, da er nun im siebenten buche die darstellung seines idealstaates beginnt, sich darauf bezieht, dass er die andern verfassungen schon betrachtet habe! Die worte scheinen also keinem ungeschickten interpolator anzugehörer, sondern weben nur ein enges band zwischen dem zweiten und siebenten buche, indem ja in der that auch, ebenso wie im ersten buche der metaphysik in den versuchen der früheren philosophen die vier principien dialektisch herausgeschieden werden, ebenso auch hier bei der kritik der früheren politiker fast alle grundsätze hervorblicken, die später im besten staate des VIIten buches ihre positive und systematische darlegung finden.

Weitere belege dafür, dass αἱ ἄλλαι πολιτεῖαι eben die im Ilten buche besprochenen verfassungen bedeuten können, siehe II, 7 init. εἰσὶ δέ τινες πολιτεῖαι καὶ ἄλλαι, II, 9 in. σχεδὸν δὲ καὶ περὶ τῶν ἄλλων πολιτειῶν und in jedem capitel der sain, dass die besprochene πολιτεία also den bedingungen des καλῶς und ὀρθῶς und κατ' εὐχήν nicht entspräche. Endlich der schluss des zweiten buches: Τὰ μὲν οὖν περὶ τὰς πολιτείας, τάς τε κυρίας καὶ τὰς ὑπό τινων εἰψημένας, ἔστω τεθ εω ρημένα. τὸν τρόπον τοῦνον, welche worte VII, 4 genau wieder aufgenommen werden: καὶ περὶ τὰς ἄλλας πολιτείας ἡμῖν τεθεών. ρηται πρότερον.

Wenn man daher meiner interpretation beistimmt, so lässt man erstens die worte in ihrem rechte ungekränkt, zweitens wird man die rückbeziehung auf die ἄλλαι πολιτείαι, die ja auch den platz einer ἀρίστη πολιτεία beanspruchten, sehr natürlich finden und drittens würde die stelle so wenig "in directem widerspruche" gegen Spengels ordnung der bücher stehen, dass sie vielmehr ein neues citat für dieselbe abgeben könnte 1).

Göttingen.

G. Teichmüller.

## 5. Coniectanea quaedam Luciliana.

1. Versum Lucilianum quem e libro vicesimo sexto Nonius s. v. de (p. 361 G. et R.) servavit quod novissimus poetae reliquiarum editor Gerlachius (fr. 76) editionem Aldinam secutus spreta librorum manuscriptorum lectione declarasse, sic cum Jano Dousa:

solus iam vim de classe prohibuit vulcaniam exhibuit, recte fecisse videtur. Quamquam residet ulcus in altero trochaeo facili opera sanandum. Scribendum enim est:

sólus Aiax vím de classe próhibuit volcániam, ut poetae scribentis animo pugna Graecorum cum Troianis ad naves commissa (Homer. II. XV, 653 sqq.) obversata sit.

2. Agmen versuum trochaicorum quibus carmen vicesimum septimum compositum est in editione Gerlachiana rara quaedam avis nescio quomodo ducit. Namque quae apud Nonium s. v. propitior (p. 314) invenies, ita apud Gerlachium leguntur:

in bonis porro est viris si irati seu propitii sunt ii, ut diutius eadem una maneant in sententia: nam cum benignitate soliditas propositi est.

1) Soeben kommt mir das buch von Hildenbrand: geschichte und system der rechts- und staatsphilosophie I band, das klassische alterthum" zu gesicht und ich sehe zu meiner freude, dass derselbe auf dieselbe auslegung der worte περὶ τὰς ἄλλας πολιτείας gekommen ist, welche ich im obigen ausgeführt. Da meine erörterung genauer auf die compositionsweise des Aristoteles eingeht und auch einen weiteren nachweis für den bis auss wort stimmenden zusammenhang beider bücher enthält, hoffe ich, dass ihr auch neben Hildenbrand ihr eigenthümliches verbleibt.

In quibus ipsius Gerlachii sagacitati debetur quod voces sollicito propositos quae in libris Nonianis leguntur ita saltem expeditae sunt. ut prioris vocabuli loco manus Luciliana postliminii iure rediisse videri possit. At quominus amplius procederet felicique iudicio versus multis nominibus laborantes restitueret, eo praecipue impeditus est Gerlachius, quod praemissis verbis Nonianis: propitios et homines placatos dici vetustas voluit evinci opinatur, voces seu propitii sunt dii, quae in plurimis libris leguntur, his: seu propitii sunt ii (!) loco cedere debere. Quod iudicium tantum abest ut rectum putem, ut ipsa verba illa Noniana diis Lucilianis patrocinentur. Sunt enim hi dii viri et auctoritate et opum splendore ita fulgentes, ut humilium animorum aciem praestringant et deorum immortalium instar homunculis iis esse videantur quorum vita quodam modo vel victus in eorum potestate sita est. Quae cum ita sint, hoc fere modo versus trochaicos restituendos esse putaverim:

ín bonis

porro hoc est virís, si irati seú sunt propitií dei,

út diutiús in eadem una maneant senténtia;

námque cum benígnitate sóliditas in próposito est.

3. Facilius etiam ii versus emendantur quae apud Nonium s. v. rogare p. 260 et s. v. petere p. 250, apud Gerlachium pag. 48 (XXVI, 3) leguntur. Quos ita constituendos esse puto:

férri tantum, si roget me, non dem quantum auri petit; si se ruperit sic quoque a me quaé roget non impetret. Libri: si secubitet.

3. Eiusdem libri fragmentum quod in editione quidem Gerlachiana decimum est, bis in libris Nonianis s. v. expirare pag. 26 et s. v. eleviem p. 76 legitur. Duo sunt versus quos Gerlachius, probata sua ipsius coniectura qua librorum omnium lectioni curare adverbium curate nescio quomodo substituendum putavit, ita secundum libros manuscriptos constitui voluit:

ut si eluviem facere per ventrem velis curate omnibus distento corpore exspiret vis.

Quae verba etiam corruptiora quam quae in libris inveniuntur facile dixerim; nam praeter metrum misere iugulatum vel nullum, ipsa verba vereor ut intellegi possint. Equidem nullus dubito quin ulcus in vocabulo omnibus haereat cuius loco cum verbum quod dicunt primarium desideretur, hanc pono medelam:

. . . . út si eluviem fácere per ventrém velis cúrare opus est út distento expíret virus córpore.

Quod adoptavi vocabulum virus, non Iani, sed Francisci, Iani filii, Dousae coniectura est. Lucilium autem hoc ipso vocabulo ita usum esse ut foetoris notio absit, Servius (ad Vergil. Georg. I, 129, cf. fragm. inc. 122 Gerl.: anseris herbilis [f. erbilis vel ervilis] virus) testis est.

Eadem vox nescio an reddenda sit Arnobio (V, 18); Ocresiam prudentissimam feminam divos inseruisse genitali, explicuisse

motus certos; tunc sancta efferventia numina vim vomuisse Luciki ac regem Servium natum esse Romanum. Ipsum enim vomendi verbum suadere videtur ut virus vomuisse Lucilii legatur.

Rudolphopoli.

Ernestus Klussmann.

#### 6. Laelius Felix.

Die untersuchung über das zeitalter dieses schriftstellers ist so wenig abgeschlosseu, dass ihn Rudorff R. R. G. 1, p. 184 zu den unbestimmbaren zählt. In der einzigen sicheren erwähnung bei Gellius XV, 27, 1: in libro Laelii Felicis ad Q. Mucium primo scriptum est, Labeunem scribere, "Calata" comitia esse, quae pro conlegio pontificum habentur, aut regis aut flaminum inaugurandorum causa, sind zugleich die beiden äussersten zeitgrenzen für ihn gegeben, die eine durch seine schrift ad Q. Mucium und das darin enthaltene citat des Labeo, die anderen durch Gellius selbst. Das späteste datum, welches die Noctes Atticae (XIII, 18, 2) erwähnen, ist das jahr 146 nach Chr., wo Erucius Clarus zum zweiten mal consul war. Die erste gränze aber verlangt eine dreifache berücksichtigung. Auf welchen Mucius bezog sich seine schrift, welchen Labeo citirte er, war die schrift dem Mucius gewidmet, oder nur ein commentar zu dessen werke? In dieser letzteren bedeutung ist scribere ad aliquem von Dirksen (bruchstücke der R. Jur. p. 102 anm.), Zimmern (R. R. G. 1. p. 286. n. 24, p. 330) und a., zuletzt von Huschke (krit. jahrb. f. dentsche R. W. 1837, p. 401) aufgefasst worden gegen Hüllmann, der in seinem Jus pontificium p. 40 des Lälius schrift an Q. Mucius gerichtet sein lässt. Huschke verwirft diese erklärung, weil "allgemein bekannt ist, dass in solchen citaten ad aliquem scribere soviel heisst als einen commentar zu einem werke dieses autors schreiben, wie deren namentlich ad Q. Mucium mehre juristen geschrieben haben." Und diesem ausspruch wird man um so mehr beitreten müssen, als Gellius mit der blossen angabe der dedication seiner sonst befolgten citirmethode untreu geworden wäre, zumal das werk des Laelius Felix nicht wieder bei ihm vorkommt (etwas anderes sind briefe mit der bezeichnung der adresse durch ad -, oder Varro de l. L. ad Ciceronem). Ad Q. Mucium aber hatten in der genannten weise geschrieben Pomponius, der verfasser des Enchiridion (Osann, Pomponii de o. i. fr. p. XX), bei dem von einer persönlichen beziehung zu Q. Mucius nicht die rede sein kann, da er ein zeitgenosse des Antoninus Pius ist — was auch von dem noch späteren Modestinus gilt und Servius Sulpicius Rufus, der freund Ciceros, von dem eine solche widmung zwar ausgehen konnte, aber um so weniger wahrscheinlich ist, als sein buch gegen Mucius gerichtet war. Für den titel der bücher des Laelius und seine zeit folgt daraus noch nichts, denn jenen kann Gellius abgekürzt haben und commentare zu Q. Mucius scheinen zu aller zeit geschrieben worden zu sein wegen seiser bedeutung. Daraus ergiebt sich aber ein wink, welcher Mucius hier zu verstehen ist. Nämlich kein andrer, als Q. Mucius Scaevola, der mit dem redner Crassus tribun, aedil und consul (659) war und durch den beisatz pontifex von dem augur Scaevola unterschieden zu werden pflegt. Er kam 672 ab u. c. bei Sullas einzug ums leben (Pauly Realenc. bd. V, p. 186). Sein ius civile war die erste systematische bearbeitung der rechtswissenschaft bei den Römern (Zimmern p. 285) und fand daher fortwährend wie ein codex berücksichtigung bei den späteren. — Das nähere hängt also von dem bei Laelius citirten Labeo ab. Es kommen ihrer zwei in betracht, M. Antistius Labeo, noch am leben, als Ateius Capito 759 das consulat erhielt (Zimmern p. 306), und dessen vater Q. Antistius Labeo, ein schüler des Servius Sulpicius, der nach der schlacht bei Philippi sich umbringen liess 712 (Zimmern p. 293. Drumann, I, p. 56). Starb Mucius 672, Labeo der vater 712, und war der sohn 759 am leben, so ist die erwähnung des vaters bei Laelius, wenn er seine schrift dem Mucius als einem zeitgenossen widmete, unwahrscheinlich, die erwähnung des sohnes bei ihm eine unmöglichkeit. Es muss also auch wegen der zeitverhältnisse der Labeonen scribere ad aliquem im sinne des commentirens gefasst werden. Denn aller wahrscheinlichkeit nach ist der sohn von Laelius Felix benutzt worden. Auch der vater war schriftsteller (Pompon. de O. J. S. 44 fere tamen hi libros conscripserunt — Labeo Antistius, Labeonis Antistii pater. Aber Gellius scheint nur aus den schriften des sohnes citate zu haben. - So viel ergiebt sich aus den daten bei Gellius. Den von Plin. n. h. XIV, 92 zwischen Scävola und Ateius Capito erwähnten Laelius welchen Heimbach mit Lälius Felix identificiren wollte, hat Ritschl beseitigt (Parerg. 1, p. 371 sq. Vgl. Heusde de L. Aelio Stilone p. 37 n. 2 und Brunn, de auctorum indicibb. Plinian. p. 26). Conradi exc. ad Gell. T. 1 p. 375 bestreitet diejenigen, welche denselben wiederzufinden glaubten in Dig. V, 4, 3 Sed et Laclius scribit, se vidisse in Palatio mulierem liberam, quae ab Alexandria perducta est, ut Hadriano ostenderetur (obgleich hier die handschriften auch L. Aelius bieten) und deshalb in Hadrians also auch in Gellius zeit versetzten. Dass seine argumentation nicht überzeugend ist, bemerkt schon Dirksen p. 101 n. 19. Er entnimmt nämlich seinen zweifel dem umstande, dass Gellius, dem die schriften der juristen wohl bekannt waren, die wichtige stelle nicht aus Labeo (XV, 27) selbst gezogen, sondern von einem andern gewährsmanne erborgt habe. Es muss also, schliesst er, des Labeo schrift damals nicht vorhanden gewesen sein. Aber wie konnte sie denn Laelius Felix lesen? Da er sie aber las, so müsse er vor Hadrian gelebt haben. Ausserdem spreche Laelius von den Calatcomitien so, als ob sie zu seiner zeit bestanden 1). - In dieser letzten beziehung ist zunächst zu bemerken, dass nicht Laelius von den comitien spricht, sondern Labee. den Laelius anführt, und daraus also nichts für die zeit des Laclius folgt. Aber auch wenn es Laclius eigene worte wären. würde daraus nichts folgen, da sich aus der theoretischen oder antiquarischen behandlung eines instituts nichts für dessen existenz ergiebt, wie z. b. Varro de L. L. VI, 12 von dem opferkönig im präsens spricht zu einer zeit, da derselbe notorisch nicht existirte (Ambrosch, studien I. p. 70 sq.). Aber auch die übrigen prämissen Conradis sind falsch und es folgt aus ihnen nichts für Gellius, sondern nur dass Laelius Felix entweder gleichzeitig mit Labeo oder nach ihm lebte. Er fällt also nothwendig zwischen (759 =) 7 nach Chr. und 146. Welche stelle er in diesem langen zeitraume einnimmt, ob er dem anfange der kaiserzeit nahe steht, oder ob den Antoninen, kann nur durch den hinzutritt anderer zeugnisse ermittelt werden, in denen ein Laelius erwähnt ist, der sich mit unserem Felix identisiciren lässt.

Ein solches ist gefunden, wenn man sich entschliesst, bei Gell. XIII, 14,7: Sed de Aventino monte praetermittendum non putavi, quod non pridem ego in Elydis, grammatici veteris, commentario offendi, in quo scriptum erat, Aventinum antea, sicuti diximus, extra pomerium exclusum, post auctore divo Claudio receptum et intra pomerii fines observatum, statt des corrupten namens Elydis, mit rücksicht auf die vulgäre lesart Elydis, zu schreiben Felicis und darunter Laelius Felix zu verstehen. Es bietet dieser &. des vierzehnten capitels ein sehr deutliches beispiel der bei Gellius hänfigen nachträglichen zusätze oder einschiebsel, indem er zwischen das aus Messalla stammende vierzehnte und funfzehnte (sowie sechszehnte) capitel offenbar später eingeschaltet worden, wie sich schon aus der dafür stehend angewandten formel praetermittendum non putavi erkennen lässt. (Vgl. noch II, 8, 9. III, 18, 19. V, 17, 3, wo die letzten & ebenfalls zwischen zwei aus derselben quelle geslossene auf einander folgende capitel anderswoher eingetreten sind). Dass Laelius Felix gelegenheit hatte, über das pomerium sich zu verbreiten darf man aus XV, 27, 4 centuriats autem comitia intra pomerium seri nesas esse vermuthen und auch nach dem einst ausführlichen, jetzt sehr defecten artikel Posimerium bei Festus p. 249b, wo gleich im anfange der name des Antistius (Labeo) erhalten ist, gewinnt dies um so mehr an wahrscheinlichkeit, als Gellius XV, 27, 1 gerade auf die benutzung des Labeo bei Laelius Felix hinweist. Jener §. 7 verdient aber noch in mehr als einer hinsicht eine nähere erwägung. Daraus, dass Gellius den Laelius Felix mit dem blossen cogno-

<sup>1)</sup> Eine ungenauigkeit, die sich auch Zimmern p. 331 und wie es scheint auch Dirksen p. 101 "wiewohl ich eingestehe, dass sonst vieles für Conradis ansicht spricht," u. s. w. zu schulden kommen lassen.

men bezeichnet, darf man gegen unsere conjectur keinen triftigen einwand ableiten. Allerdings ist Gellius viel geläufiger, nachdem er seine römische quelle mit zwei namen praenomen und gentilicium, eder gentilicium und cognomen genannt hat, bei wiederholter nennung in demselben capitel, nur einen namen, gentilicium oder cognomen, zu gebrauchen, aber auch an analogien für unseren fall, dass eine in demselben abschnitt noch nicht genannte quelle zum ersten mal nur mit dem cognomen bezeichnet wird fehlt es nicht ganz: I, 16, 1 Quadrigarius (cf. I, 25, 6), I, 21, 2 Hyginus (cf. V, 8, 1. X, 16, 1 und unserm fall ganz ähnlich X, 18, 7) VII, 3, 1 Tubero (cf. VII, 4, 2. X, 28, 1) VII, 4, 1 Tuditanus, X, 7, 2 Varro, XI, 15, 7 Sisenna (cf. XII, 15, 1), XIII, 14, 5 Messalla, XV, 24, 1 Sedigitus, XV, 29, 2 Piso, XVII, 9, 5 Probus, wobei dichter und zeitgenossen, deren namen Gellius anders zu behandeln pflegt, absichtlich nicht berücksichtigt worden sind. Den grund für diese ungenauen oder abgekürzten citate glaube ich (die citirmethode und quellenbenutzung des Gellius) darin gefunden zu haben, dass Gellius die aus derselben quelle stammenden excerpte bei seiner redaction auf verschiedene bücher und capitel vertheilte und dabei dieselbe genaue quellenangabe in jedem falle zu wiederholen unterliess. — Einen andern anstoss kann die apposition grammatici veteris erregen. Denn da nach der mittheilung des Felix der Aventin auctore divo Claudio in das pomerium aufgenommen ward, muss er selbst nach Claudius gelebt und geschrieben haben. Obgleich die bezeichnung veteres in der eigenen sprache des Gellius einer bestimmten charakterisirung und sicheren chronologischen begrenzung ermangelt (Dirksen, d. auszüge aus den schriften der römischen rechtsgelehrten in d. N. A. des Gellius, p. 40, 44), dürfte sich doch bei ihm kaum noch ein anderer seiner zeit gleich nahe stehender schriftsteller finden, dem er dies prädicat ertheilt, und es ist daher um so auffallender, dass Dirksen p. 40. a. 39, 40 unter den zahlreichen beispielen für diesen sprachgebrauch gerade das unserige auslässt, wozu der corrupte name nicht berechtigen konnte; denn welcher name auch an dessen stelle zu treten hat, es wird damit sein träger unter Claudius hinabgerückt. Will man also hier anstoss nehmen, so hat man darüber mit Gellius zu rechten, nicht mit unserer conjectur. Neben allen anderen stellen dieses sprachgebrauchs zeigt aber die unsrige ganz vorzüglich, wie relativ sein begriff veteres ist, so dass auch der kaum hundert jahr vor ihm lebende unter denselben fällt und daher in vielen fällen uur die vergangenheit im gegensatze zur eigenen gegenwart damit ausgedrückt scheint. - Drittens kann man es bedenklich finden, dass Gellius den Laelius Felix, den man wegen seiner bücher ad Q. Mucium als zunftmässigen juristen zu denken gewohnt ist, an unsrer stelle als grammaticus bezeichnen soll. Als ob eins das andere ausschliesst, als ob jene ganz allein auf der

genannten schrift beruhende voraussetzung so bewiesen wäre, dass man nicht viel mehr die sache umdrehen dürfte und fragen, was denn hindert, dass ein grammatiker auch einen commentar (sprachlichen oder antiquarischen) zum system des Mucius Scävola Giebt doch nach Gellius eigenem zeugniss schreiben konnte. XIII, 10, 1 Antistius Labeo selbst ein beispiel ab für die verbindung römisch rechtlicher und sprachlicher studien, oder lesen wir nicht VII, 6, 12 Adulescens ego Romae, cum etiam tum ad grammaticos itarem, audivi Apollinarem Sulpicium, quem in primis sectabar, cum de iure augurio quaereretur, oder haben nicht die grossen grammatiker Varro (Gell. II, 21, 6 sq.) und Nigidius, jener de l. Latina und zugleich funfzehn bücher de iure civili geschrieben (Ritschl, Rh. M. 1848 p. 505), dieser als iudea quaestionis im process des Antonius und als praetor fungirt? (Hertz de Nigid. Fig. stud. p. 8). - Nur ein anstoss bleibt übrig, aber nach beseitigung der obigen nicht der schwerste, dass Gellius gerade dem nur mit dem cognomen kurz genannten sich bewogen sah eine erklärende apposition beizugeben, die man eher XV, 27, 1 erwartet hätte. Aber auch hierfür giebt es analogien: I, 21, 2 Hyginus autem, non hercle ignobilis grammaticus, XVII, 9, 5 Est adeo Probi grammatici commentarius,

Andre Laelier mit unserem Felix zu combiniren fehlt es theils an stoff, theils noch mehr an sicherem grunde. Nur einer kömmt in betracht: M. Laelius augur bei Macrob. Sat. I, 6, 13, der, wenn sein vorname richtig ist, nicht zusammenfällt mit dem von Cicero mehrmals genannten C. Laelius augur, de n. d. 3, 2, 5, Phil. II, 33, 83, dessen berühmte rede de collegiis Cicero im auge hat (Meyer, fr. or. p. 171). Er würde sich also nicht bloss durch den vornamen, sondern auch durch die art der schrift (refert) von dem ciceronischen unterscheiden. Lässt man ihn mit unserem Felix identisch sein, so erhielte der plural bei Gell. §. 1, Augures p. R., der bis jetzt bloss von dem einen Messalla vertreten ist (obwohl solche collectivausdrücke als einleitung gebraucht dem Gellius geläufig sind, Dirksen p. 41) sein besseres recht, und dass ein augur auch ad Q. Mucium schreiben konnte, ist unbedenklich.

Für die zeit des Laelius Felix aber ergiebt sich auf diesem umwege etwas mehr, als man bisher wusste. Er lebte noch nach Claudius, aber er war nicht mehr zeitgenosse des Hadrian, wozu ihn Bach und andere bisher gemacht haben: Heusde, de L. Ael. Stilone p. 37. Ritschl. Parerg. p. 372.

Dorpat.

L. Mercklin.

## 7. Zu Aquila Romanus.

Dieser rhetor steht dem Rutilius Lupus an werth weit nach:

seine sprache ist hart, nachlässig und, schom in folge des späten seitalters, weit entfernt von guter latinität. In der vorrede bemerkt er, dass die redefiguren eigentlich für den redner vorhanden seien: hoc enim genere et parva extellit et angusta dilatat, et cum celeritate tum ornatum plerisque et vim et pondus verbis ac sententiis. Es ist klar, dass hier das verbum ausgefallen, ferner weist der accusativ in ornatum auf denselben casus im parallelen glied (cum celeritatem — tum ornatum). Ich bin überzeugt, dass der ähnlichkeit wegen hinter dem ersten glied conciliat weggefallen ist: et cum celeritatem (cumceleritat) conciliat tum ornatum plerisque et vim et pondus verbis ac sententiis.

- §. 6 wird die figur des Epitrochasmos beschrieben: Haec rurmen figura dissert a Coacervatione: quod cum illa res diversas pluresve in eundem locum confert, haec distantia plura inter se percurrens velocitate ipsa circumponit. Was circumponere in dieser verbindung sei wird niemand zu erklären unternehmen; ich denke wir haben zu schreiben componit, dem sinne nach ähnlich wie coniungere, colligere.
- §. 17. Hae fere sunt ab elegantissimis electae figurae sententierum: quibus si, ut adolescens acerrimo ingenio, utebaris actus proprio motu animi aut etiam existimatione lectionis Tullianae, prius etiam quam numeros earum nominaque perceperis, nihil mirum est. In dieser periode verstehe ich zweierlei nicht, einmal den sinn des wortes existimatione und dann die bedeutung der numeri wo von prosaischen figuren die rede ist. Für das erste möchte ich, schon des gegensatzes wegen zu proprio motu actus schreiben exinstigatione lectionis Tullianae, und die numeri werden vielleicht den munera weichen müssen.
- §. 20 spricht der rhetor von dem unterschied der kgura elocutionis und sententiae, und stellt als merkmal auf, dass auch nach versetzung der worte, diese letztere unversehrt bestehen bleibe. At vero fährt er fort si kgura elocutionis sit .... quae est eiusmodi: Ille auctor discordiarum, ille dux seditionum, ille in pace tumultuosus, ille proditor in bello: et illam partem orationis repetitam in initio membrorum aut caesorum quam figuram sustulero et tantum semel dixero (nämlich das wort ille) . . . kguram elocutionis sustuli. Der sitz der corruptel ist leicht zu entdecken und es lassen sich verschiedene auswege treffen um sie zu verbessern; der einfachste und kürzeste scheint mir der, wenn wir quam kguram (wofür Rhenan's ausgabe bietet quae kguram) verwandeln in: qua figuramus, nämlich qua bezogen auf illam partem orationis und zu kguramus als object orationem gedacht.

Bisweilen finden sich beide figuren verbunden; diese erscheinung liegt vor in einem beispiel, welches, als gedankenfigur, die der Ironia, als redefigur, die der Epanaphora ist; es heisst: Ille emator patriae egregius, ille rei publicae custas, ille defensor li-

- bertatis ac legum. Der rhetor fügt nun bei: Cum hoe de eo dicatur, de quo contraria intelligi volumus, et ironiam esse, quae Agura sententiae est, et epanaphoram . . . quae est elocutionis. Hier ist ohne zweifel, um der grammatik aufzuhelfen, hinter volumus ein verbum einzuschalten, und zwar, was den ausfall am besten erklärt, videmus.
- §. 21 wird Gorgias' massloser gebrauch der figuren gerügt und gesagt: Et ideo brevis oratio est, et, quae initio audientes novitate permoverat fastidium meruit. Ruhnken vermuthet: et ideo brevi oratio eius, quae initio audientis permoverat, fastidium meruit möglich; indess könnte doch auch in brevis ein verbum stecken, etwa: et ideo obsolevit oratio eius? (IDEOBREVIS IDEOBSOLEVIT)
- 6. 33. Prosapodosis, redditio. Nomen haec figura ex eo accipit, quod idem nomen in postrema parte membri, aut eadem quascunque pars orationis redditur, est connexa unde id membrum, aut is ambitus coepit. Gesner allein hat an den worten est connexa anstoss genommen und mit um so grösserem recht, als sie nicht nur bei Marcianus Capella, der unsern rhetor sehr oft genau copirt, fehlen, sondern geradezu im zusammenhang und dem grammaticalischen gefüge des satzes unerträglich sind. Wahrscheinlich sind sie ein glossem zu redditur; welches verbum nun nicht mehr aussagewort ist zu quaecunque pars, sondern zu den beiden subjecten idem nomen und eadem quaecunque pars. Das ganze scheint, wenn man dem schriftsteller auch nur einige logik und sorgfalt zumuthen darf, so geschrieben werden zu müssen: nomen haec kaura ex eo accipit, quod idem nomen aut eadem, quaecunque pars orationis, in postrema parte membri redditur, unde id membrum aut is ambitus coepit.
- §. 43. Die figur des Diezeugmenon besteht in einer reihe von zwei oder mehreren satzgliedern (κῶλα), welche dadurch von einander abgegrenzt und unterschieden werden, dass synonyme ausdrücke jedes einzelne derselben beginnen oder beschliessen; bei längeren beispielen kommen auch beide arten vor. Animadvertere autem potes - sagt der rhetor - nihil interesse, utrum in postremis partibus membra disiungantur vicissitate verborum an in primis, an hoc vicissim flat. Die ausdrücke vicissitate verborum (wofür die Aldina necessitate, ohne sinn, bietet) können nicht wohl bestehen neben dem bald darauf folgenden an hoc vicissim fal. Was soll auch eine "gegenseitigkeit" von wörtern, wo die ähnlichkeit, die verwandtschaft der ausdrücke die bezeichnete redefigur ausmacht. Ich vermuthe deswegen: Animadvertere autem potes, nihil interesse, utrum in postremis partibus membra disiungantur vicinitate (durch die verwandtschaft) verborum, etc. Diese vicinitas verborum ist dasselbe, was zu anfang des capitels diversae redditiones verborum genannt wurde.
  - §. 44. Verschieden von der genannten ist die figur des An-

tezeugmenon, wo dasselbe wort sich auf mehrere satzglieder zugleich erstreckt, wie: quorum ordo ab humili fortuna, sordida natura, turpi ratione abhorret. Nun folgt der in seiner structur völlig verworrene satz: Sin autem haec figura tum ita, ut in postremo sit pars orationis, quae duo aut plura membra coniungat, tum in primo, tum in medio, injectionem sive ἐπιβολήν vocemus licet. Wenn er verständlich werden soll, so werden wir zu lesen haben: Fit autem (so schon Ruhnken) haec figura ita, ut tum in postremo sit pars orationis, quae duo aut plura membra coniungat (wie in obigem beispiel), tum in primo, tum in medio, u b i iniectionem sive ἐπιβολήν vocemus licet. Wenn fortgefahren wird: Praestat autem vim orationi, phuribus verbis in eandem rem collocatis — so ist doch wohl zu lesen collatis.

§: 45. Der pleonasmus wird definirt: Eius figurae usus in eo est, ut verba quidem adiiciamus non tam enunciandae rei necessaria, quam ut ex his magnitudo, vel dignitas, vel moralis aliqua commentatio, aut denique species motura iudicem circumponatur. Ich würde an dieser stelle eine moralis commendatio besser verstehen.

Basel.

Jacob Mähly.

# D. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften so wie aus zeitschriften.

Archäologisches institut in Rom. Sitzung vom 2. märz 1860. Der grossbrittannische consul in Rom, Newton, legt eine reihe von terracottafiguren vor, die von ihm in grosser anzahl unter der wölbung eines in ruinen zerfallenen gebäudes zu Halicarnass aus römischer zeit gefunden waren zugleich mit etwa 500-600 irdenen lampen, einem bruchstück von marmorsculptur und einem goldplättchen. In der nähe hatte sich eine der Demeter dedicirte basis gefunden, so dass er den zur aufnahme von votivgegenständen bestimmten unterbau eines dieser gottheit geweihten tempels gefunden zu haben glaubte. Ein ähnliches temenos hatte er zu Tarsos entdeckt, ein anderes der Demeter und Persephone geweihtes auf Gnidos, letzteres in form von viereckigen kammern, gefüllt mit terracotten und lampen, dabei eine runde kammer mit fragmenten von figuren und vasen sowie glasgefässen. P. Garrucci bemerkte, dass er ein ähnliches gebäude entschieden oskischen ursprungs bei S. Maria di Capua gesehen (s. Bull Napol. 1853 p. 182). Aehnliche votivterracotten finden sich nach bemerkung Lancis beim austrocknen des sees von Pantano. Andre terracotten (reliefs mit Ceres und Proserpina?) hatte Newton auf Kalymnos gefunden, noch andere beim mausoleum in Halicarnass die sich mit den obigen jetzt im brittischen museum befinden. Es finden sich unter ihnen typen der Venus-Proserpina Gerhards,

der Demeter oder Ge Kurotrophos desselben, von Hydrophoren, vom Hermes Kriophoros (Ann. d. Inst. 1858 tav. agg. 0.) u. a. --Dr. Michaelis legt einen aufsatz Welckers vor über ein in Cöln gefundenes glassgefäss mit der darstellung der menschenbildung durch Prometheus und beigeschriebenen namen (IIPOMEOEVC und ΑΝΘΡΩΠΟΓΟΝΙΛ) in der mitte, daneben Epimetheus (VII-OMHOEVC), der nach Welcker das gefäss der Pandora, nach Michaelis einen erdklumpen herbeiträgt. Zwei figuren, die Welcker als Atlas und Menoitios erklärt, hält Michaelis für die darstellung eines noch nicht belebten und eines schon gestorbenen menschen. Unten findet sich eine figur als IH liegend dargestellt, aus deren hüfte ein mensch hervorgeht. - Prof. Hensen theilt einen bericht über den fund von römischen waffen im Süder-Braruper Moor (hzth. Schleswig) mit. — Dr. Brunn legt die zeichnung einer tasse des Mus. Campana (IV, 713) vor, auf er den tod des Itys durch Prokne und Philomele dargestellt findet. Bei dieser gelegenheit wurde die ansicht Avellinos besprochen, der auf der bekannten vase des mus. Borbonico in der hand des Tereus eine scheere erkennen will, wozu P. Garrucci bemerkte, dass in vielen gräbern zu Fasano sich auch scheeren gefunden haben, in denen er eine anspielung auf die scheeren der Parcen finden möchte.

Sitzung vom 9. märz. Prof. Henzen legt eine auf Demeter und Proserpina bezügliche inschrift vor, die Newton bei dem in der vorigen sitzung besprochenen temenos zu Halicarnass gefunden. -Newton bespricht gewichte aus dem temenos von Gnidos in der form zweier durch einen henkel verbundener, ursprünglich bemalter brüste aus marmor mit eingegrabenen zahlen. Sodann berichtet er aus einem briefe des englischen consuls in den Dardanellen, h. Calvert, von dem zu Abydos gemachten funde eines bronzenen löwen, 68 englische pfund schwer, mit phönicischer inschrift, wahrscheinlich ein altes gewicht, wie denn gewichte in löwenform auch in Nimrud gefunden sind. Weiter zeigt er die photographie eines zu Kamiros auf Rhodos gefundenen thongefässes, mit dem zugleich zahlreiche ägyptische und phönicische gegenstände entdeckt sind. - H. Hoddes Westropp legt zwei zu Neapel gekaufte grosse silberfibulä vor mit den inschriften L (?) RATELDI . FAMOLA und TEODABIVA aus später, wohl gothischer zeit. - Prof. Henzen spricht über die in der provinz Afrika stationirten truppen (s. Ann.). - Dr. Brunn zeigt eine von h. Bucci aus Civitavecchia übersandte terracotta, einen stehenden, wie zur ruhe angelehnten knaben darstellend, hinter ihm keule und löwenhaut. Das ganze ist hohl und diente wohl als lampe. Interessant ist aber besonders die inschrift AIASTLAC-IATVRADORMITSTERNITSIR, was P. Garrucci liesst: Aia Stlacia Tura (-tyria), dormit, sternit (unsicher) sir (-Syrus), so dass er nach analogie im mus. Kircherianum befindlicher monumente die

figur als in einem grabe beigesetzt auffasst. -- Sodann spricht dr. Brunn von dem eleusinischen relief mit der darstellung von Demeter, Persephone und lacchos (s. Bull. del Inst. vom oct. v. j.). Mit der Demeter desselben vergleicht er eine statue der Villa Albani, ohne grund gewöhnlich Sappho genannt, deren charakter vielmehr zu dem der Demeter passt. Weiter glaubt er, dass in der gewöhnlich durch Athene, Gaia und Erichthonios erklärten gruppe des Parthenonfrieses vielleicht vielmehr die obigen drei gottheiten zu erkennen seien; wobei dann die gewöhnlich Demeter und Triptolemos genannten figuren etwa Hestia und Hermes sein müssten und Athene ihren platz neben Hephästos hätte, während die hier stehende figur sonst meist Aphrodite genannt wird. Der charakter dieser figur stimme überhaupt weit mehr zu dem der Athene, ja nach angabe dr. Conzes fänden sich neben ihr noch die löcher, welche dann zur befestigung ihrer lanze gedient hätten.

Sitzung vom 16. märs. P. Garrucci theilt eine auf den todtencultus bezügliche inschrift des Mus. Kircherianum mit (s. Bullet.) — Westropp zeigt ein aus Armento stammendes bronzerelieffragment schönen und eleganten styls, das den obertheil eines Herakles im kampf mit einer amazone darstellt. — Prof. Hensen legt die photographien mehrerer in der rheinprovinz gefundenen phaleroi vor, jetzt in Berlin besindlich. — Dr. Brunn bespricht die zeichnung eines archaischen gefässes des mus. Campana, in dem man Hercules und Cacus hat erkennen wollen. Indess sinden sich scenen der römischen mythologie bis jetzt nicht auf vasen, und die figur des Hercules entbehrt aller attribute zur charakteristik; Dr. Brunn erkennt in der darstellung vielmehr den Melampus, der gefangen wurde, als er die rinder des Iphicles rauben wollte, ein aus den epikern wohlbekannter stoff.

Sitzung vom 23. märz. Newton macht aus einem briefe von Birch mittheilungen über eine in Rhodos gefundene silberschale mit hieroglyphischer inschrift, die man als in alten zeiten gemachte nachahmung erkannt hat. - P. Garrucci spricht über einen münzfund aus Sora mit alt-italischen münzen von grosser wichtigkeit (s. Bull. d. Inst). - Prof. Henzen handelt über eine kürzlich bei Fidenä gefundene inschrift eines Travertincippus: PV-BLIC, FID. || L. MANILI, O.F || L. MARCI, L.F || DVO, VIREI, III TERMINAVERE etwa vom ende des siebenten jahrhunderts. Sie ist um so interessanter, da aus den zeiten der späteren kaiser dictatoren von Fidenä bekannt sind (s. Orell. Inscr. 112). — Dr. Brunn zeigt zwei goldringe im besitz des h. Dipoletti, aus Sicilien stammend, der eine mit einer eingeschnittenen Juno oder Ceres ähnlichen figur, der andere eine frauengestalt zeigend, der ein Amor die sandalen anlegt oder löst. Die echtheit beider wurde angezweifelt. - Weiter bespricht derselbe ein in Porta d' Anzio gefundenes marmorputeal mit reliefdarstellungen von tänzerinnen, die geschmückt sind mit kronen von palmblättern (?) wie auf einem marmor der Villa Ludovisi. Meist sieht man in ihnen spartanische tänzerinnen oder hierodulen, während Brunn lieber victorien darin erkennen möchte.

Sitzung vom 30. märz 1860. Rosa theilt als resultat seiner neuesten forschungen in der römischen Campagna mit, dass es ihm gelungen sei den wahren lauf der via Salaria achtzehn miglien am ufer der Tiber hinauf bis Eretum zu verfolgen, von welcher stadt er bei Tor Morzolano jenseits des Rio del Mosso bedeutende, bisher unbekannte überreste gefunden. Zugleich ist damit der sichere punkt gewonnen, wo sich die via Nomentana mit der Salaria vereinigte. Besonders erwünscht aber ist die dadurch mögliche fixirung des schauplatzes der schlacht an der Allia, welches wässerchen er in dem bei Gell Muestro Arginato genannten bache wieder findet. - Renier stattet bericht ab über die entdeckung eines mit den altären und statuenbruchstücken erhaltenen mithraeums neben den neu ansgegrabenen thermen Die inschrift eines altars setzt seine einrichtung von Ostia. in das jahr 162 n. Chr. - P. Garrucci zeigt einen antiken bernsteinring verziert mit den figuren eines geflügelten Amor mit der keule des Hercules und einer andern ungeflügelten, die einen schmetterling auf der brust zu halten scheint. Er vermuthtet der ring sei einem todten mit ins grab gegeben. - Gomonde legt verschiedene gemmen vor, darunter eine sehr schöne mit der figur eines liegenden Hermaphroditen, umgeben von bacchischen figuren, einen scarabäus mit eingeschnittener Minerva, einen carneol aus Kumä mit der inschrift: ΑΧΘΙΟΦΙ. — Dr. Brunn erklärt die zeichnung einer vase unbekannter herkunft in archaischem stil mit der darstellung zweier frauen, die in einem mörser etwas zerstossen. Er erkennt darin pharmakeutrien, wie sie auch auf dem kasten des Kypselos dargéstellt waren (Paus. V., 18, 1). Eine andere zeichnung wahrscheinlich von der rückseite derselben vase zeigt den Apollo xpιοφόρος.

sitzung vom 13. april 1860. P. Garrucci legt die zeichnungen einer wahrscheinlich aus Palestrina stammenden, niedrigen, ovalen ciste vor, bestehend aus fünf sehr schönen und einfachen compositionen zur Prometheusfabel. Sie sind einzeln durch säulen von einander getrennt und zeigen: 1, Prometheus das feuer vom himmel raubend, das er in der hand haltend (ohne die ferula) einer majestätischen frau, wahrscheinlich seiner mutter Thetis überbringt: 2, Prometheus das feuer den menschen (ausgedrückt durch eine kniende figur in freudiger bewegung) mittheilend; 3, Jupiter der Pandora die unheilvolle büchse überreichend; 4, Pandora, die dem menschen diese büchse bringt; 5, Prometheus an den felsen geschmiedet und vom adler zerfressen, den Hercules mit seiner keule zu erschlagen droht. Auf dem deckel ist der kampf eines greifen und stieres und eines greifen und pferdes eingerizt. Der

griff ist wie gewöhnlich durch eine menschliche figur gebildet. -Waterton legt einen geschnitten stein mit zwei gefalteten händen und einer palme und den inschriften SESICHOROS (so!) und EROS vor. — Henzen bespricht eine von Hübner im Pariser museum gefundene tessera gladiatoria mit dem consulat des Q. Hortensius und Q. Cäcilius Metellus Creticus. — Pellegrini überreicht eine kleine schrift über die jetzt zerstörte kirche S. Pietro in Campo di Merlo an der strasse nach Civita Vecchia. — D. Brunn zeigt zwei spiegel, wahrscheinlich pränestinischer herkunft. Der erste zeigt einen geflügelten mann und frau, der zweite eine auf einem bette liegende, nackte frau, den kopf einem jüngling zugewendet, der niedergekniet die decke des bettes aufhebt. Amor fliegt ihm entgegen, und zur linken schaut eine alte mit dem ausdruck der überraschung durch ein fenster. Zwei tauben spielen in dem umgebenden blattwerk. Der spiegel bei Gerhard t. 113 und ein vasenbild (erwähnt Ann. d. Inst. 1845 p. 409 n. 2 und 3) werden zur vergleichung herbeigezogen und weiter Gerhards spiegel n. 112 und 232; eine erklärung wird aber nicht gewagt.

Sitzung vom 20. april 1860. Rosa legt einen von ihm gefertigten plan der villa Hadrians bei Tivoli vor und giebt eine erklärung von der allmähligen entstehung derselben, sowie den nachweis, dass wenigstens der eigentliche wohnpalast des kaisers ganz wo anders zu suchen sei als wo man ihn bisher gesucht. Er ist ihm das, was von den früheren erklärern die akademie genannt wurde. - Henzen bespricht eine ihm von h. Newton mitgetheilte inschrift aus Halikarnass, die einen praeses Cariae in später kajserzeit nennt. — Dr. Brunn zeigt zwei spiegel, den einen von entschieden etruskischer arbeit aber aus Palestrina stammend mit der figur eines viergeflügelten jünglings, wie bei Gerhard t. 120 nur dass er zurückschaut, den zweiten mit einer scene aus dem Gigantenkampf. Minerva ist im begriff einen Giganten mit beinen, die in fischschwänze enden, der sich mit dem schwert vertheidigt, mit der lanze zu durchbohren. Die zeichnung eines campanaschen spiegels zeigt eine geflügelte Minerva, die einem Giganten den rechten arm ausreissen will; eine noch andere scene der art giebt Gerhard t. 68. — Derselbe bespricht ein schlecht publicirtes relief der Mon. Mattheiana III, t. 7, 2, dessen eine hälfte den rasenden Lycurg, die andere die ankunft des Bacchus bei Ariadne zeigt, so dass hier also zwei scenen verbunden sind, die im Bacchustempel zu Athen getrennt gemalt waren.

Schlusssitzung vom 27. april. Gründungsfeier Roms. Prof. Henzen stattet bericht ab über die finanziellen, geschäftlichen und wissenschaftlichen verhältnisse des instituts, die sich in erfreulichem aufschwung befinden, giebt dann einen necrolog Borghesi's und schliesst mit einem vortrag über die ehrenzeichen der römischen soldaten auf anlass der kürzlich in Rheinpreussen gefunde-

nen silbernen phaleren. Er unterscheidet zwei klassen solcher ehrenzeichen nach dem grade der soldaten, denen sie gegeben wurden. Die erste umfasst die armilla, phalors und torques und kam den niedern soldaten bis zum grade des centurio zu, die zweite die verschiedenen coronae, die hasta pura, das vezilhan und war für die officiere vom tribun an aufwärts bestimmt. Zeichen der ersten klasse finden sich nie officieren der zweiten zugetheilt, wohl aber bisweilen coronae und hastae purae den centurionen. Die armilla, torques und phalera sind stets zusammen ertheilt; nur ein ausnahmsfall findet sich bei Grut. 96, 1 = Mur. 40, 5. Dasselbe findet bei der zweiten klasse statt, nur dass coronae, wenn sie centurionen gegeben sind, bisweilen mit den zeichen der ersten klasse vereinigt sind oder mit hastae purae allein sich finden. Die torques werden erklärt als goldene ringe die vom halse auf die brust herabhingen (Isid. Orig. XIX, 31, 11), die phalerae als medaillons, die an riemen auf der brust befestigt waren, (Verg. Aen. IX, 359. Sil. lt. XV, 255. Borghesi Dec. num. XVII, p. 75) und der gebrauch der verschiedenen zeichen bis in die kaiserzeit verfolgt. An die stelle der shalera traten wahrscheinlich seit Caracalla grosse medaillons, die an ringen um den hals getragen wurden (Borgh. 1...l. p. 72). Die decorationen der ersten klasse werden nie mit zahlen genannt. Centurionen wird stets, tribunen und präfecten meist nur eine corona und eine hasta pura ertheilt, bisweilen auch ein vocillum dazu gegeben. Drei coronae, hastae purae und vexilla kommen höheren officieren, doch nicht unabhängigen armeecommandanten zu, welch letztere deren vier erhalten. Am ende des dritten jahrhunderts indess scheint man sich an diese regeln nicht mehr gehalten zu haben. Endlich wird kurz eine gladiatorentessera im besitz von h. Saulini aus dem jahre 29 p. Chr. besprochen. -Dr. Brunn hält einen vortrag über ausgestellte terracotten, ebenfalls dem h. Saulini gehörig, von vorzüglicher arbeit und mit etruskischen inschriften: mera: cileus, thuluter, vitanices: husur. Es sind reliefs, die vermuthlich als antefixe eines gebäudes oder als verzierungen eines grabes dienten. Das eine zeigt eine halbnackte frau zwischen felsen sitzend, ohne haupt, aus deren hals sich eine schlange herauswindet, ein anderes zwei männer in gewöhnlicher tracht, ein drittes eine Minerva heftig vorschreitend neben einer anderen figur; dazu kommen kleinere fragmente. Bedeutung und zusammenhang derselben lässt sich nicht erkennen; der stil der arbeit ist indess vorzüglich und entschieden unter griechischem einfluss stehend. [D. Detlefsen.]

Akademie zu Berlin. Monatsberichte, novemb. 1859: Gerhard über die metallspiegel der Etrusker, p. 699: die abhandlung ist gegen Rathgeber's deutungen der spiegelbilder aus mysterien gerichtet und ihr streben die fraglichen bilder als hieratische sicherer zu deuten. Eingehender wird in dem auszug

von den Kabiren, den Dioskuren und Helena gehandelt und p. 704 ein von Brunn beschriebener spiegel näher gedeutet .. - J. Grimm, über die lautumstellung. — December: über Newton's griechische inschriften. — Januar 1860: J. Bekker, grammatisch - kritische bemerkungen zum Homer: 1, wird ὁαίω betrachtet und demnach II.  $\Pi$ , 591 und  $\Sigma$ , 220 θυμορφαίστης und θυμορραιστέων geschrieben; daran reiht sich eine kurze bemerkung über den grammatiker Glaukos. — 2, die vocative Λαοδάμα und Πολυδάμα werden verworfen und ihre entstehung aus der alten schreibweise erklärt; dies führt auf ἀάσχετος, was als ἀάνσχετος = μη ἀνεκτός gefasst wird. — 3, Heyne's conjectur nénda für néndot wird als unhomerisch verworfen, dagegen diese wie andere metaplasmen als dem Nonnos üblich nachgewiesen. --Februar: Trendelenburg, über eine innere schwierigkeit in der Aristotelischen begriffsbestimmung der gerechtigkeit, p. 61: ohne auszug. - Bekker, grammatisch-kritische bemerkungen zu Homer, p. 62 — 64: 4, das adjectiv loug. — 5, die beschreibung des schildes Il. Z wird wegen der ordnung in ihr getadelt, vs. 525 wird für of im anfang α f geschrieben. — 6, bemerkungen zu der art, wie die Alexandriner die städtenamen im Homer behandelt haben. — Trendelenburg, über eine differenz im ethischen principe zwischen Kant und Aristoteles, p. 87: ohne auszug.

L'Investigateur, Journal de l'institut historique. Paris, 1859: Septemb. p. 257-267, novemb. p. 321-336. decbr. p. 353-361: Essai historique sur les sophistes grecs von Valat. Der aufsatz behandelt weniger die verdienste der älteren sophisten um die bildung des griechischen volkes und seiner sprache, als den späteren wissenschaftlichen und moralischen verfall der sophisten, die trugschlüsse derselben u.s.w. - Novemb. p. 350: anzeige einer übersetzung des Terenz in französischen versen von dem obersten Taunay in Brasilien. P. Masson wirft dem übersetzer "certaines fautes de rimes, de prosodie, de syntaxe même" mit recht vor; ächt französisch aber ist der vorwurf: J'ai été particulièrement choqué d'y voir tout le monde s'y tutoyer, même les hommes les dames et les esclapes leurs maîtres. Allerdings ganz schrecklich! — Decemb. p. 3254f.: Archéologie pyrénéenne; description des monuments de toutes les époques, conservés jusqu'à nos jours, par M. Cénace Moncaut. Nebouzan et comté de Foix. Der aufsatz enthält u. a. die schon sonst bekannten inschriften dreier römischer altäre auf der bibliothek von Foix.

Journal de la société de la morale chrétienne, IX, 6 (1859, Nov. et Déc.) p. 1—31: Etat des moeurs et des lettres à Rome et en Grèce au premier siècle de l'ère chrétienne. Der aufsatz ist die einleitung eines schon unter der presse befindlichen werkes, worin der ungenannte verfasser, hauptsächlich auf den moralischen schriften Plutarchs fussend darlegt, was die alte philosophie dem entstehenden christenthume entgegensetzen konnte.

Journal of the royal asiatic society of Great-Britain and Ireland, XVII, 1 (London 1859) p. 39: Chronology of the Medes from the reign of Deioces to the reign of Darius, the son of Hy staspes, or Darius the Mede, by J. W. Bosanquet. Der verfasser setzt, auf die übereinstimmung der angaben alter schriftsteller mit den untersuchungen der neuesten astronomen sich stützend, die sonnenfinsterniss während der schlacht der Medier und Lydier, dieselbe welche Thales vorhergesagt hatte, auf den 28. mai 585 vor Chr. (statt wie bisher in die jahre 610 oder 603), also etwa zehn jahr später, als gewöhnlich des Cyaxares tod angesetzt wird, der in dieser schlacht doch noch auf dem gipfel seiner macht stand. Er kommt dadurch zu denselben resultaten, welche er schon früher für die medische chronologie gewonnen hatte (s. Philol. XIV, p. 424.), und die er hier noch durch neue beweise feststellt. - p. 70: The Indian travels of Apollonius of Tyana, by Der verfasser erzählt auf dreissig sei-O. de Beauvoir Priaulx. ten des Apollonius reisen nach Philostratus, die er mit ziemlich dürftigen erläuterungen commentirt, und kommt auf vier seiten zu dem resultate, dass Apollonius möglicher weise gar nicht in Indien gewesen sei, dass aber Damis ihn gewiss nicht begleitet, vielmehr die reisenotizen nach erzählungen beschrieben habe, die er zu Alexandria aufgelesen.

Atlantis, IV, july 1859: The Sibylline Riddle. By W. H. Scott p. 324—333. Der verfasser sucht den schlüssel des räthsels (Orac. Sibyll. I, 144—153) in den worten der Apokal. 1, 8: Έγώ εἰμι τὸ Α καὶ τὸ Ω, ἀρχὴ καὶ τέλος, λέγει ὁ Κύριος, ὁ τῶν καὶ ὁ ἦν καὶ ὁ ἐρχόμενος. Der name, auf den hingedeutet werde, sei ἀρχὴ τέλος die zahl =  $A\Omega$  = 1800, wovon die vierzig tage der sintflut abzuziehen seien, wodurch man die in dem räthsel angegebene zahl 1760 erhalte. Die lösung ist scharfsinnig, doch nicht völlig überzeugend. [S. unten p. 184].

Allgem. Augsb. zeitg. 1860, nr. 2: der prof. J. von Hefner von der baierischen akademie der wissenschaften nach Rheinzabern gesandt, um zu constatiren, ob daselbst alterthümer nachgemacht und als echt verschickt und verkauft würden, hat ermittelt, dass im Westrich und in der nähe von Mainz antiquitätenfabriken seien. — Ein Armenier erwirkte sich einen ferman von der Pforte, welcher ihm gestattete, in Wan und der umgegend ausgrabungen nach alterthümern vorzunehmen: er liess in Wan eine kirchenwand einreissen, fand hinter ihr sculpturen aus erz, auch eine grosse, runde kupferne tafel mit keilschriften u. s. w. liess sie sämmtlich einschmelzen und zu kesseln, pfannen u. s. w. verarbeiten. — Nr. 31: ausgrabungen römischer alterthümer bei Wallstadt; aus Ladenburg nach Karlsruhe eine inschrift, wonach der altkeltische ort Lupedunum den namen civitas Ulpia angenommen vielleicht schon zu Trajans zeit. — Nr. 32: bei Tramin in Tyrol wurden die fundamente eines alt römischen gebäudes und

in demselben der terso eines Mercurius gefunden. - Beil. nr. 35. 36: Jul. Braun, geschichte der kunst, in ihrem entwickelungsgang durch alle völker der alten welt hindurch auf dem boden der ortskunde nachgewiesen; bd. II: es wird Braun als der nachfolger Röth's hingestellt, der die aufgabe habe, das von diesem begonnene zu vollenden, dabei die theologen und namentlich die philologen oder grammatiker zurechtgewiesen und verhöhnt, dass sie diesen neuen lehren sich nicht zuwenden. Wenn man beachtet, wie der verfasser dieser anzeige von Otfried Müller's ansichten und denen der jetzigen philologen spricht, sieht man deutlich, dass er nichts von ihnen weiss, sondern nur irgendwolgehörtes nachschwätzt. — Nr. 55 beilage: In einem dorfe der gemeinde Hypati (Lamia) wurde ein marmorsarkophag aufgefunden, welcher ausser sehr schönen thongefässen auch ein paar goldener ohrringe enthielt. Jedes ohrgehänge bildet eine taube, deren kopf einen prachtvollen stein trägt. Es ist alles der archäologischen sammlung in Athen einverleibt. — Ausserordentliche beilage zu nr. 75: im september 1859 wurde in Eleusis, hart an der strasse von da nach Theben eine marmorplatte gefunden von 10' breite und 11' höhe, welche mit grosser mühe nach Athen gebracht ist und da im Theseustempel aufbewahrt wird: Lenormant und andere behaup. ten, dass das auf jener platte befindliche basrelief das vorzüglichste kunstwerk sei seit der entdeckung der Venus von Milo. Auch eine leider sehr beschädigte maske des Neptun ward in dieser gegend gefunden. - Beilage nr. 104: in den wissenschaftlichen abendvorträgen zu München sprach Dr. v. Lützow über den panathenäischen festzug in Athen: nach einer schilderung des Perikleischen zeitalters mit besonderer rücksicht auf die kunst, ging er zur genauen beschreibung der darstellung des panathenäischen festzuges über, welche an der innern wand des Parthenon sich fand; dafür benutzte er die nach Callard's erfindung hergestellte ergänzung der von jener im britischen museum vorhandenen überreste. -Oberst W. Mure; nekrolog. - Nr. 110: in Kurtasch südlich von Botzen, ist eine marmorstatue des Mercur gefunden, der jedoch der kopf fehlt: die ausgezeichnete reinheit des styls und der formen soll berechtigen, sie der blüthezeit der antiken kunst zuzuschreiben. — Nr. 128, beilage: bericht über die sitzung des archäologischen instituts in Rom am 27ten April, dem gründungstage von Rom: s. oben p. 180. —

Das ausland, 1859, Nr. 28, p. 660: der bär im alterthum: es wird die kaiserzeit besonders berücksichtigt, thierhetzen im Circus u. dgl. — Nr. 29: Landerer, über verschiedene in den alten gräbern der Hellenen aufgefundene gegenstände: es werden die gegenstände namentlich in rücksicht auf ihre bestandtheile und fabrikation betrachtet. — Nr. 30: C. v. Heister, das menschenopfer: das hierher gehörige aus dem hellenischen und römischen alterthum wird einfach mit angabe der quellen zusam

mengestellt. — Nr. 38: die lösung des räthsels im ersten buch der sibyllinischen orakel: auszug aus einem aufsatze von Scott in der Atlantis IV, p. 324 sqq.: s. oben p. 182. — Nr. 39: p. 936: die quelle von Dodona: sie hört um die mittagszeit auf zu sprudeln, fliesst abends reichlicher, um mitternacht so mächtig, dass das wasser über das becken tritt. Brennende fackeln, wenn man sie über die quelle hält, erlöschen: das wasser wird gagen mancherlei krankheiten angewandt.

Blätter für liter. unterhaltung, 1859, nr. 40: W. v. Humboldt's briefe an F. G. Welcker. Herausgegeben von R. Haym. 8. Berl. 1859: ausführliche darlegung des inhalts von H. M. [s. oben p. 370].

Deusches museum, von R. Prutz, 1859: nr. 35: zur erinnerung an Ludwig Ross. — Nr. 42: Georg Weber, Socrates und seine jünger: anzeige von Ed. Zeller's philos. d. Griechen Bd. 11, sehr hübsch geschrieben.

Grenzboten, 1860, nr. 10: aktiengesellschaften im alterthum, von H. G.: die einrichtungen der Griechen und Römer in diesem puncte werden — ohne angabe der quellen — dargestellt.

Haym, preussische jahrbücher, bd. IV, heft 4, 1859: zu F. G. Welcker's jubiläum, p. 437, sehr schön geschriebene übersicht über die grossartigen verdienste, welche Welcker um die alterthumswissenschaft sich erworben: sie schliesst: "dem ausdruck ihrer (der schüler) pietät hat das eben gefeierte jubiläum den erwünschtesten anlass gegeben. Der beste wunsch aber, der dabei laut werden kann, ist der, dass dem mann, dessen blick und sinn stets auf die totalität gerichtet war, auch das leben vollendet und vollendend sich schliesse. Denn was sonst nach antiker anschauung zum glücke gehört, davon hat er das beste aus eigener kraft sich errungen: eine höhere hand möge gnädig das übrige gewähren"!

Heidelberger jahrbücher, 1859, heft X: G. Curtius grundzüge der griechischen etymologie [s. oben XV, p. 186]: anz. von W. Fröhner, der aus den alten italischen dialekten eine reihe zusätze und berichtigungen bringt: z. b. die sella curulis mit curia verbindet, Juno Quritis der Juno Quiritis und Hρα κυριτία bei Dion. Hal. Il, 50 gleichstellt: Tullianum (ziehbrunnen) von tollo (tollus, tullius) ableitet.

Lehmann, magazin für die literatur des auslandes, 1859, nr. 116, p. 472: alterthümer auf der insel Samos: aus der Pandora, maiheft, 1859: zwei bildsäulen und eine marmortafel in der nähe von Astypaläa gefunden. — Nr. 122: Lamotte und sein französirter Homer: das buch: Les Paradoxes littéraires de Lamotte Paris, 1859 wird besprochen und die verkehrtheit des urtheils über Homer hervorgehoben. — Nr. 125: Julius Cäsar's invasion in Britannien: nach the Invasion of Britain by Julius Cäsar. By

Thomas Lewin. 8. Lond. 1859: die resultate des buches seien zweifelhaft.

W. Menzel's, literaturblatt, 1859, nr. 53, bilder italienischen landes und lebens von O. Speier. 2. bd. Berlin 8: anzeige mit auszügen, die sehr schöne schilderungen enthalten. - Nr. 55: Claudius und Nero und ihre zeit von H. Lehmann. bd. 1. Gotha 1858: lobende anzeige mit auszügen. — Jacob Micyllus, rector zu Frankfurt u. s. w. von J. Classen. 8. Frankfurt a. M. 1859: anzeige mit einer bemerkung über die zahl der schulstunden. - Nr. 56: der mythus von Atlas und seine neuern deutungen. 8. Mainz. 1858: lobende anzeige [s. oben p. 378]. — Nr. 57: Amédée Thierry, Attila und seine nachfolger. Deutsch von E. Burckhardt. 8. Lpz. 1859: wird empfohlen und der inhalt scizzirt. -- Nr. 78: Beckmann, ursprung und bedeutung des bernsteinnamens elektron. 8. Braunsberg. 1859: kurze inhaltsanzeige, dann beiträge zu der ansicht, dass der grundgedanke der auf den bernstein bezüglichen mythen sei; der bernstein tropfe von heiligen bäumen eines unter dem nordpol liegenden paradieses oder sonnengartens, wie denn nach dem referenten die beziehung des bernsteins auf den sonnengott allein die richtige erklärung der mythen giebt. - Ebendas.: Schneiderhan, die politik Cäsar's in seinem ersten consulate. 4. Rottweil, 1859; gelobt und einige stellen ausgezogen.

Mütsell's zeitschrift für das gymnasialwesen. 1859, 12: Schmidt (Stettin), zur würdigung der üblichen ausgaben griechischer und römischer schriftsteller mit deutschen anmerkungen p. 897-927: eine arge philippika gegen die Weidmannschen ausgaben, denen zwar ein leidlicher text und im ganzen zweckmässigkeit der sachlichen oder geschichtlichen anmerkungen zugesprochen wird, während dagegen über die sprachlichen durchaus verwerfend geurtheilt wird, insbesondere über die freien übersetzungen und die angaben besonderer abweichender bedeutungen. Es kann ja darüber kein zweifel sein, dass in einer solchen sammlung nicht durchaus gleichmässig gearbeitet wird und dass nicht die behandlung des einen schriftstellers verhältnissmässig von der eines andern ziemlich verschieden ausgefallen ist, aber sämmtliche ausgaben von Schneidewin, Fäsi bis Halm und Sauppe durch die bank für verwerslich, leichtsinnig, den materialismus (!) befördernd zu halten und das mit solchen bemerkungen allein beweisen zu wollen, wie z. b. dass Halm in einer einleitung von einer klage wegen erpressungen (de repetundis) spricht oder Schneidewin nicht gewusst hat, dass schildpat nur plattdeutsch = schildkröte ist, u. dgl. m., das übersteigt wirklich das mass aller billigen und gesunden kritik. Zwei bis drei irrthümer, soviel sind bei verschiedenen ausgaben hervorgehoben, motivieren solche urtheile nicht, zudem ist eingehender und richtiger über die meisten ausgaben schon anderswo geurtheilt. Ueberhaupt steht es nach des

verfassers ansicht höchst traurig um - beinahe möchte man denken - die ganze philologie, keine gute schulausgabe, kein gutes wörterbuch, keine gute grammatik (so wird in ähnlicher weise Madvig behandelt) — was für eine zukunft steht uns bevor!? — Cicero's reden von Halm 1, 3te aufl., v. Tischer pag. 934-38, besprochen, der die einleitungen und manche noten kürzer wünschte und eine reihe von stellen besonders bespricht. — Kunkel, zu Phädrus p. 939-46. I, 10, 9. 10: erklärung des gedankens. I, 16, 1. 2: vertheidigung und erklärung der LA fraudator nomen quum locat Sponsae improbo, non rem expedire sed mala videre expedit. 1, 19, 8-10: der verfasser möchte lesen: cum coepit illa: si mihi et turbae meae oder ubi illa coepit: si mihi et turbae meas. I, 25, 6, 7: wird gelesen: sic corcodilus: quamlibet lambe otio, | noti vereri. At ille: facerem mehercule, das übrige als randglosse. I, 27: zur richtigen erklärung. I, 28, 10: hosti (oder hostis) dolorem damno miscens sanguinis. I, 30, 6: ipsis oder ulvis statt illis.

Neue jakrbücher f. philol. u. pädag. hg. v. A. Fleckeisen u. R. Dietsch, 1859, h. XII: 80. L. Friedländer, homerische literatur, ausgaben der homerischen gedichte. — (71) Weil, nachtrag zu dem aufsatz über die gliederung des dramatischen recitativa, s. oben p. 376. — 81. L. Kayser, zur literatur von Cicaro's rhetorischen schriften, 2ter artikel. — 82. Finkh, zu Sallustius. — Zweite abtheilung. Dr. Overbeck, entgegnung und abwehr meine geschichte der gr. plastik betreffend. — (40). A. Häckermans zu den scholien des Juyenal.

Neue jahrbücher cett. 1860, heft I, 1. L. S., das 50jährige professorjubiläum F. G. Welckers. — 2. Dietrich, rec. von Curtius, grundzüge der griech. etymologie bd. l. — 3. A. Meineke, kritische bemerkungen zu Kallimachos. — 4. Bergk, Epigraphisches. 5. Kolster, zur literatur von Horatius satiren und episteln. — 6. W. Ribbeck anz. von Köckly, über die reformen des Zürcher gymnasium. — Zweite abtheilung: 2. Klots, anz. von Kricals, beiträge zur kritik und exeg von Eur. Iphig. Taur. — 3. K. Keil, Ludwig Ross: nekrolog.

Heft II, 7. Schrader, über die unsterblichkeitslehre des Aristoteles. — 8. Baumeister, anz. v. E. Curtius, griechische geschichte, bd. l. — 9. Lenz, Herodianea. — (5) Kolster, zur literatur von Horatius satiren und episteln. — 10. Roth, anz. von J. Classen, Jacob Micyllus als schulmann u. s. w. — 11. G. Curtius, bemerkung [zu nr. 2]. — Zweite abtheilung. 4. Haacke, anz. von K. E. A. Schmidt, beiträge zur geschichte der grammstik cett. [s. oben. p. 508].

Heft III: 12. Ed. Müller, anz. von K. F. Nägelsback, die nachhomerische theologie des griechischen volksglaubens. — 13. Westphal, vers und system. — 14. K. Lehrs, anz. v. Koechly, Nonni Dionysiac. II. (s. oben p. 315). — 15. Philologische gelegenheitsschrifteu. — Zweite abtheilung. G. Benseler, anz. von O. Schneider, Isokrates ausgewählte reden.

Westermann, illustrirte deutsche monatshefte, 1859, october, nr. 37: Overbeck, die antike statuarische genrebildnerei, p. 89: beprechung einer reihe auf das tägliche leben sich beziehender bildwerke, mit abbildungen. — November, nr. 38 39: Carrière, die idee des Zeus und ihre gesteltung durch Phidias, p. 199. — Nr. 38: Th. Benfey, altindische fabeln, p. 208. — Bachofen, versuch üher die gräbersymbolik der alten: p. 214: kurze anzeige.

Zeitschrift f. d. österr. gymnasien 1859, 10: Wahrmund: über den begriff δαίμων in seiner geschichtlichen entwickelung p. 761 -83; besprochen ist Homer, Hesiod, Pindar, Aeschylus, Sophokles, Euripides, Aristophanes, Herodot, Plato, endlich Plutarch. -Vallen, noch einmal das procemium zu Tac. Agric. p. 784-85, gegen das in derselben zeitschrift X, 598 von Meister bemerkte. - Plato's Gorgias v. Deuschle, ausführliche recension von Bonits p. 786-808, bei voller anerkennung so manches treffenden in der ausgabe wird doch in zweifel gezogen, dass sie sich für den schulgebrauch eigne. Eingehend ist über die zeit des dialogs und über die sprachliche seite des commentars der vorliegenden ausgabe gehandelt. - Herodot v. Stein II, Bähr I-III und Rawlinson I—III, besprochen von Gompers p. 808—29. Steinsche ausgabe wird wegen erheblicher fehler trotz ihrer verdienste der stab gebrochen, die vorzüge und mängel der Bährschen ausgabe, endlich der werth der Rawlinson'schen übersetzung und der in den erklärungen derselben hervortretenden benutzung der neueren reiseliteratur hervorgehoben. Am schluss giebt der verfasser eine reihe von einklammerungen und verbesserungen zum 5. und 6. buche, zum theil freilich ohne sie zu begründen. — 11. 12. —

Correspondance littéraire, 1859, nr. 1, november, p. 3 berichtet Lambert aus dem Journal de Charleroi, dass man ein manuscript, beschreibung der kriege Cäsar's in Belgien enthaltend, gefunden habe, in welchem auch die mittel für die vertheidigung, welche die alten Bellovaci besessen, beschrieben werden: le plus redoutable, parait-il, etait un boulet de terre-houille brûlant qu'ils tenaient dans un gant de metal et qu'ils lançaient à la figure de l'ennemi lorsqu'ils en venaient aux mains avec lui. Ces boulets, faits à la main, étaient chauffés dans des fourneaux portatifs qui accompagnaient l'armée: Lambert sieht, dass diese merkwürdige notiz aus eigenthümlicher auffassung von Caes. B. G. V, 43 entstanden: ferventes fusili ex argilla glandes fundis...iacere coeperunt. — Nr. 2, p. 25 bespricht Lalanne zwei artikel von Janin in der Revue européenne vom 15. oct. und 1 nov. 1859 über Horace et son temps und weist ihm zwei grobe missverständnisse nach. - Derselbe erwähnt p. 26 die anfertigung eines catalogs de la bibliothèque de Carpentras, in welcher die manusscripte und die correspondenz von Peiresc sein. - Nr. 3, Dechr. p. 49: anzeige des todes von Ch. Lenormant. - Ib.: wiederlegung des Journal de l'instruction publique, welches die Aldobrandinische hochseit dem Apelles zugeschrieben hat. - 1860, nr. 7 Février, p. 145: spottende bemerkungen über einen aufsatz von Nisard, la comédie avant Molière. — Nr. 8, p. 169: mittheilung eines artikels von Duebner aus dem Journal général de l'instruction publique, in dem erzählt wird, wie Minoides Mynas nicht eine, sondern zwei handschriften des Babrius gefunden, diese aber nach England verkauft hat, wo sie jetzt im britischen museum niedergelegt und von Lewis genau edirt werden sollen: der zweite codex enthält 95 fabeln, die aber Dübner glaubt dem Mynas selbst zuschreiben zu müssen. — Nr. 9, 10, 11. — N. 12, avril, p. 278, S. R. Mueller, deux nouveaux dictionnaires français-grecs: kurzer bericht über die griechisch-französische lexicographie. — Nr. 13.

Journal des Débats 19 oct. 1859: Ch. Daremberg, fragments d'Hypéride. — Nov.: Beulé, l'aquéduc de Carthage. — 1860, 22 janv.: E. Vinet, annales et bulletin de l'institut de correspondance archéologique. — 4 févr.: Beulé, les ports de Carthage. — 23 févr.: Prévost-Paradol, la Grèce tragique, chefs-d'oeuvre d'Aeschyle, Sophocle et d'Euripide, traduits en vers par L. Halévy.

L'institut, nr. 286, octbr. 1859: Lenormant (seitdem gestorben): die eleusinischen mysterien. Der verfasser stellt die ansicht auf, dass einige von Wattier de Bourville in Bengazi, der alten stadt der Euhesperiten, gefundene vasen mit kolossalen (zum theil halben) götterfiguren die erscheinungen, φάσματα, welche sich in der heiligen nacht der grossen mysterien in Eleusis im saale der epopten zeigten, zur anschauung bringen. Es folgen untersuchungen über diese vorstellungen, - das drame mysticum - in Eleusis, über den saal, in welchem, und die art wie sie hervorgebracht werden mussten; - die kolossalen götterbilder stiegen, durch eine maschine gehoben, vermittelst einer fallthür aus dem boden hervor; die kleineren erscheinungen wurden von der decke herabgelassen; - ferner untersuchungen über die götterbilder, welche gezeigt wurden und über die reihenfolge, in welcher sie erschienen, über den inhalt und schluss des mystischen drama's; über die verschiedenheit dessen, was den mysten und was den epopten gezeigt wurde; erklärungsversuche der bei dieser ceremonie gesprochenen worte; zuletzt sucht der verfasser zu beweisen, dass die eleusinischen mysterien ägyptischen ursprungs gewesen sind. Die fülle der einzelnen thatsachen, die art der beweisführung für dieselben und die erklärungen, welche daraus zu einzelnen stellen griechischer schriftsteller geschöpft werden, machen es nicht gut möglich, aus dieser abhandlung. welche in Paris das grösste aufsehen erregt hat, einen genaueren auszug ihrer ergebnisse herauszuheben; wir müssen uns be-

gnügen, die aufmerksamkeit der gelehrten auf sie hinzulenken. - Vincent: über harmonie in der griechischen musik. hatte aus dem bilde einer in der Berliner sammlung befindlichen vase zu beweisen gesucht, dass den Griechen nur melodie, aber nicht harmonie bekannt gewesen sei. Der verfasser sucht diesen beweis zu entkräften, und zu zeigen, dass die Griechen allerdings in ihrer musik eine gewisse gleichzeitige harmonie der töne eintreten liessen, obgleich in weniger künstlicher weise, als es im modernen contrapunkt geschieht. — Auffindung celtisch römischer begräbnissplätze zu Fontaine-devant-Dun (Meuse) und in der nähe von Brunenberg (im ehemaligen Boulonnais), einer römischen villa in Recloux (bei Vivonne) und einer römischen niederlassung in Bernard (in der Vendée). — Nr. 287. 288. Nov. Dec. 1859: preisvertheilung: einige auszüge aus Bernard. description du pays des Ségusiaves (die lesart Segusiavi statt - ani bei Caesar wird über allen zweifel erhoben), und aus Gaultier de Claubry's (von der französischen schule in Athen) abhandlung über das alte Epirus; (durch welche Leake's angaben oft bestätigt, hin und wieder zu widerlegen versucht werden). -Texier: über die monumente, namentlich tempel der ersten zeiten der christlichen kirche. — Egger, über die pastorale poesie vor den bukolikern. Der verfasser findet vor Theokrit die keime des idylls bereits bei Homer, Hesiod, in den satyrdramen, ja in einzelnen scenen der tragödie und komödie. Nach ihm besteht die originalität des Theocrit für die gattung nur darin, dass er die bukolischen elemente, welche alle andere dichtungsgattungen in sich enthielten, aus denselben lostrennte und eine eigene dichtart daraus machte.

Revue archéologique 1859, 11: Judas, Sur quelques médailles puniques d'îles de la Méditerranée p. 647—60. Die besprochenen münzen sind von Eleusis, Cossyra, Inara (Aenaria) und von städten Siciliens, nämlich Himera, Agrigentum, Cephaloedium und Panormus. — Cochet, découverte et exploration d'un cimetière gallo-romain, à Beaubec-la-Rosière (arrond. de Neufchatel). p. 711—15. — 12. —

Revue des deux mondes, T. XXVI, 1860. Livr. 2, p. 453: Beulé la jeunesse de Phidias: Phidias, bald nach Sophokles geboren, war zuerst maler, dann bildhauer: zuerst bildete er sich in Athen, dann in Argos: der aufenthalt am letzteren ort wird besonders durch die von Pallene ihm aufgetragene statue der Athene (p. 458) zu sichern gesucht. Nach betrachtung über die bedenklichkeit der tradition über die perserkriege — die beute der Athener aus der schlacht bei Marathon wird als reine fiction betrachtet p. 462 — sucht der verfasser die arbeiten des Phidias chronologisch zu ordnen und bespricht von p. 463 an die statue der Athene auf der Akropolis, die Promachos, die Athene zu Platää, die statuen für Delphi, die Nemesis in Rhamnus, die Athene in Lemnos: die übrigen lassen sich nicht chronologisch bestim-

men und so schliesst der verfasser nach einigen bemerkungen über Cimon und Perikles mit einer schilderung der kunst des Phidias in ihren ersten stufen.— Livr.: 3. p. 711: Vitet, Pindare et l'art grec: auf anlass der essais Villemain's (s. Philol. XV, p. 573) über Pindar geschrieben: es ist aber nur im allgemeinen von griechischer und von anderer völker kunst die rede: la monotonie de Pin. dare c'est sa grandeur, p. 723: also ex ungue leonem.

Revue germanique, T. VI, 1859, Livr. 1, p. 229: A Mousson, une visite à Corfou et à Céphalonie en Sept. 1858, Zürich 1859: kurze anzeige, in der die wichtigkeit dessen, was Mousson über die karten dieser inseln sagt, besonders hervorgehoben wird. — T. VI, Livr. 2, Mai, p. 448 flgg. wird ein Bulletin bibliographique et critique gegeben: es beginnt die philologie und werden inhaltsanzeigen von Jahns jahrbüchern, aus dem lit. centralblatt und dem Philol. bd. XIII gegeben: was uns anlangt, so müssen wir bitten, diese auszüge vollständiger zu geben: miscellen und vieles andere ist ganz übergangen.

Revue numism. 1858, 5. Beulé, une drachme de Conon p. 357-61. Die drachme weicht von allen übrigen athenischen insofern ab, als der avers statt des pallaskopfes eine Nike zeigt, die in der linken ein palladium hält. Wegen des stils setzt sie Beulé bald nach dem peloponnesischen kriege, und wegen eines einschnitts, wie ihn die Asiaten zu machen pflegten, um zu sehen, ob das silber gut sei, in die zeit des Conon, wegen dessen verbindung mit Pharnabazos diese münzen leicht in Asien coursiren konnten. — Duc de Luynes, monnaies des Nabatéens p. 362-85 (fortsetzg. aus dem vorigen hefte), es werden zunächst noch münzen von Aretas beschrieben, Obodas (†. 7 v. Chr.) und dessen sohn Aretas sind nicht durch münzen vertreten, dagegen finden sich münzen von einem könig Zabelus von Aman und dessen frau Gamalith, die sich königin von Nabat nennt, wahrscheinlich aus der zeit bald nach den siegen des Pompejus. Zum schluss wird die bekannte münze der gens Plautia mit BACCHIVS IV-DAEVS besprochen: der verfasser glaubt im avers die personification der stadt Jerusalem (wie die Alexandrea der gens Aemilia) und in dem Bacchius den von Pompejus besiegten Aristobulos zu erkennen, dessen jüdischer name Bucchi oder Buchion von den Römern in Bacchius entstellt sei. - Cohen, notice sur une médaille d'or inédite de Jules César, p. 386-88. Die münze, die im av. den kopf des Caesar mit der inschrift C. CAESAR DICT PER-PETVO zeigt, hat im revers den gewöhnlichen typus und namen des L. Mussidius Longus, fügt aber noch den lituus hinzu: bei der legende des av. ist der vorname neu. Sie gehört in's jahr 44 v. Chr. — Gery, bulle de Valentinien II, p. 389-92. — Longpérier, theilt p. 435-36 einen ungewöhnlichen revers des Probus mit, der eine weintraube zeigt mit der beischrift FOR. HIL. SAL. — 6. de Saulcy, lettres à M. de Longpérier sur la venextoc werden dem pagus Venectis (auch aus einer inschrift bekannt) der Remer zugeschrieben, die mit AVAVCIA den Aduatukern; eine vielfach falsch beschriebene und erklärte münze mit barbarischem kopf und wechselnden namen, die im rev. A. HIR. IMP. und einen löwen zeigt, wird den barbarischen häuptlingen zur zeit des Aulus Hirtius zugewiesen, zum schluss beschreibt Saulcy einen gallischen goldstater, der im av. einen ziemlich hübschen Apollokopf hat. — de Longpérier, Larissa Ephesia p. 447—50, die beschriebene und nach dem ephesischen Larissa (Strab. XIII, 620) gelegte kupfermünze zeigt im av. einen Apollokopf, im rev. die hochgeschürzte Artemis mit dem bogen und der inschrift ΛΑΡΙ—(Σ)ΛΙΩΝ.

Revue numismatique 1859 1), 2. 3: Hucher, sur la numismatique gauloise p. 81—99. Münzen mit VIREDISOS (früher nur VIRE bekannt) gehören nach Aquitanien, wie auch kleinere mit A unter dem pferde einer aquitanischen völkerschaft (Anagreutes, Ambilatri, Agesinates oder Andecavi) zuzuschreiben sind. Münzen mit EPENOS auf der einen und ENHNOC auf der andern seite gehören in die gegend von Meaux, mit AEIOT-GIAGOS wahrscheinlich dem Divitiacus, eine münze mit eber und BAO nach Bagacum. Ausserdem sind münzen besprochen mit VLLVCCIC, MAV und OVANDIL, deren heimath jedoch noch nicht zu bestimmen ist, auch einige ohne legende. rier, monnaies gauloises à la légende ROVECA (p. 100-103), nach Crouy verwiesen. - Waddington, Amynandre, roi des Atha-Die besprochene münze hat im av. den kopf manes p. 104-8. des Ares, im rev.  $(A\Theta A)MAN\Omega N AMT NAN \Delta PO \Sigma$ , jagdhund: dabei werden die geschichtlichen daten über diesen könig bei Livius, C. J. 3045, 46 und Polybius, wo er Amynas heisst, zusammengestellt. — Longpérier, médailles grecques de la collection Palin p. 109-23: 1) silbermünze von Alexander von Pherä mit AAEZANAPEIOZ, früher ist eine ähnliche irrthümlich einem Alexander von Päonien zugeschrieben worden, 2) tetradrachme Alexanders des grossen mit monogr.  $H\Delta O = H\Delta \Omega NE \Sigma$ , interessant wegen ihrer auffassung des kopfes mit Dionysos - statt Herakles - attributen, 3) tetradrachme von Alexandria Troas mit der jahreszahl 137, der ältesten, die man bis jetzt von dieser stadt auf münzen kennt: dabei wird die etymologie von EMINOEYE besprochen, 4) halbe Cistophore von Pergamos und 5) halbe Cistophore von Laodikea, 6) Lydda Lyciae [jedenfalls bedenklich]. -Deville, sur les médailles attribuées au père de l'empereur Trajan p. 124-36, der nachzuweisen sucht, dass der Divus Trajanus pater auf münzen nicht der vater des Trajan sondern dieser selbst sei, namentlich weil kein schriftsteller die vergötterung des

<sup>1)</sup> Heft 1 ist excerpirt Philol. XIV, p. 459.

selben erwähne, mit besonderm bezug auf Plin. Pan. 89 (,,si non sidera proximam tamen sideribus obtines sedem"), und auf die porträtähnlichkeit selbst nichts zu geben sei, da der kopf ebensognt den kaiser Trajan in spätern jahren darstelle: die münzen seien auch erst von Hadrian geprägt worden. Dagegen weist Longpérier (sur les monnaies portant l'effigie de Trajan père p. 137-47) nach, dass in den jahren von 100-117 immer noch die vergötterung erfolgt sein könne, oder auch erst unter Hadrian, das schweigen der schriftsteller entscheide nichts: es könne unmöglich der kopf des kaisers im avers und revers dargestellt sein, es sei zu unterscheiden zwischen Trajanus pater und dem sohn, der dann Augustus oder Parthicus genannt sei: dass die münzen erst unter Hadrian geprägt seien, wird zugegeben. -Witte, médailles de Bonosus p. 148-57. Uebersicht der münzen und der geschichte des nur spärlich von den schriftstellern erwähnten Bonosus, der 280 in Rhätien sich zum kaiser ausrufen liess. — Unter einer reihe unedirter münzen theilt Barthélemy p. 188-189 auch eine antike mit, ein Semis eines L. Turillius, der name L. TVR. ist von der rechten zur linken geschrieben. - 4. Robert, sur des monnaies gallo-romaines p. 220-32, zwei gallische münzen mit dem namen des L. Munatius Plancus (L. MVN. und MVN IMP.) und eine mit dem namen des kaisers Quietus, schwerlich des Quietus, der im Orient 261 als mitregent seines vaters Macrianus erscheint, denn das gepräge ist entschieden das des occidents. - de Layoy, attribution de quelques médailles inédites au monnayage primitif des Arabes à Alexandrie p. 233-41, beschreibt oströmische münzen, die von den Arabern bei der ersten occupation von Aegypten zum theil umgeprägt worden sind. — Sabatier, du prix et de la vente des monnaies antiques p. 273-307. Es wird hier der nachweis geliefert, dass mit wenigen ausnahmen die preise der römischen münzen in den letzten vierzig jahren durchweg und zwar sehr erheblich gestiegen sind und das preisverzeichniss hei Mionnet deshalb durchaus nicht mehr zutreffend ist. Ausserdem werden in dem artikel eine reihe unedirter kaisermünzen von Seleucia am Calycadnus, Olba, Tarsus, Flaviopolis und Laodicea in Phrygien, einige kaisermedaillons in gold, und fünf byzantinische münzen beschrieben und erläutert.

# I. ABHANDLUNGEN.

## V.

# Αἰσχύλου Έπτὰ ἐπὶ Θήβας. 369-719.

#### **HMIXOPION**

Ο τοι κατόπτης, ως έμοι δοκεί, στρατοῦ πευθώ τιν ήμιτ, ω φίλαι, νέαν φέρει, σπουδή διώκων πομπίμους χνόας ποδοῖν.

#### 370

#### **HMIXOPION**

καὶ μὴν ἄναξ ὅδ΄ αὐτὸς Οἰδίπου τόκος 5 εἰς ἀρτίκολλον ἀγγέλου λόγον πάρα σπουδὴ δὲ καὶ τοῦ συγκαταρτίζει πόδα.

#### ΑΓΓΕΛΟΣ

λέγοιμ' αν είδως εὖ τὰ τῶν ἐναντίων, ὥς τ' ἐν πύλαις ἕκαστος εἴληχεν πάλον.

375

#### $(A. \dot{\alpha}.)$

Τυδεὺς μὲν ἦδη πρὸς πύλαισι Προιτίσιν 10 βρέμει, πόρον δ' Ίσμηνὸν οὐκ ἐῷ περῶν ὁ μάντις: οὐ γὰρ σφάγια γίγνεται καλά.

#### LECTIONES CODICIS MEDICEI.

(Litera S significat manum διοφθωτοῦ, qui textum codicis Medicei correxit et scholia ab se aucta adscripsit. Scripturae asterisco notatae apographis codicis Medicei debentur. Coniecturis editoris litera D est apposita.)

1. HMIXOPION] ημε a m. antiqua. 2.\* πευθώ] πευθώ 3. χνόας] χνόάσ, altero accentu deleto. πεθοῖν D.] ποθῶν 5.\* εἰς] εἰσ' πάρα D.] μαθεῖν (scriptura ex glossemate ἀρτιμαθῆ ad ἀρτικολλον adscripto interpolata.) 6. σπουθῆ σπουθῆ pr. τοῦ συγκαταρτίζει D.] τοῦσ' οὐκ ἀπαρτίζει 8. ως τ'] ὅστ' pr.: correxit m. recentior. 9–300. Λ. ά. — Ζ. β'] Has responsiones indicarunt F. Ritschelius et C. Prienus, etsi de numero versuum in pluribus horum sermonum paribus quum inter se ipsi tum ab me discrepantes. 9. Προιτίσιν] σι a m. pr. in litura: fuerat προιτίν 11. γίγνεται Porsonus hic et infra.] γίνεται

|    | Τυδεύς δε μαργών και μάχης λελιμμένος                       | 380        |
|----|-------------------------------------------------------------|------------|
|    | μεσημβριναίς κλαγγαίσιν ώς δράκων βοά.                      |            |
|    | θείνει δ' ονείδει μάντιν Οίκλείδην σοφον,                   |            |
| 15 | σαίνειν μόρον τε καὶ μάχην άψυχία.                          | •          |
|    | τοιαυτ' αυτών τρείς κατασκίους λόφους                       |            |
|    | σείει, κράνους χαίτωμ', ύπ' ασπίδος δέ τοι                  | 385        |
|    | γαλκήλατοι κλάζουσι κώδωνες φόβον                           |            |
|    | έχει δ΄ ὑπέρφρον σημ' ἐπ' ἀσπίδος τόδε,                     |            |
| 20 | φλέγονθ' ὑπ' ἄστροις οὐρανὸν τετυγμένον                     |            |
| ~~ | λαμπρά δε πανσέληνος εν μέσφ σάκει,                         |            |
|    | πρέσβιστον αστρων, νυκτός όφθαλμός, πρέπει.                 | 390        |
|    | τοιαῦτ' ἀλύων ταῖς ὑπερκόποις σαγαῖς                        |            |
|    | βοᾶ πας' όχθαις ποταμίαις μάχης έςοῦν,                      |            |
| 25 | ίππος γαλινών ως κατασθμαίνων μένει,                        |            |
| 20 | όστις βοήν σάλπιγγος δομαίνει κλύων.                        |            |
|    | τίν' ἀντιτάξεις τῷδε; τίς Προίτου πυλῶν                     | 395        |
|    | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                     | อชย        |
|    | κλήθοων λυθέντων προστατείν φερέγγυος;                      |            |
|    | $ETEOKAH\Sigma$ (A. $\beta$ '.)                             |            |
|    | κόσμον μεν ανδρός ούτιν αν τρέσαιμ έγα,                     |            |
| 30 | οὐδ' έλκοποιὰ γίγνεται τὰ σήματα•                           |            |
|    | λόφοι δε κώδων τ' οὐ δάκνουσ' άνευ δορός.                   |            |
|    | καὶ νύκτα ταύτην ἣν λέγεις ἐπ' ἀσπίδος                      | <b>400</b> |
|    | αστροισι μαρμα <b>ίρουσαν ούρανοῦ κυρείν,</b>               |            |
|    | τάχ ἂν γένοιτο μάντις, εἰ θεὸς θέλοι.                       |            |
| 35 | εί γὰρ θανόντι νὺξ ἐπ' ὀφθαλμοῖς πέσοι,                     |            |
|    | τῷ τοι φέροντι σῆμ' ὑπέρχοπον τόδε                          |            |
|    | γένοιτ' αν όρθως ένδικως τ' έπώνυμον,                       | 405        |
|    | καὐτὸς καθ' αὐτοῦ τήνδ' ὕβριν μαντεύσεται.                  |            |
|    | λε μ<br>ελεμμένος] λεμένοσ 14. Οἰχλείδην] οἴχλείδην 16. χατ |            |

12. λελιμμένος ] λιμένοσ 14. Οἰκλείδην ] οἰκλείδην 16. κατασκίους κατασκέουσ pr. 17. δέ τοι D.] δ' ἐσω cum γρ. τω in marg. a m. recentissima. 19. ὑπέρφ.ρον] ο ex ω factum. 22. πρέσβιστον] πρέσβειστον pr. ἀστρων | ἄστρον pr., litera una post ν erasa. 23. ὑπερκόποις Βlomfieldus] ὑπερκόμποισ σαγαῖς] αγαῖσ, litera σ ab S addita. 24.

βοᾶ] βοᾶ pr., s addidit m. antiqua. 25. χαλενῶν ῶς] χαλενῶν ῶς, ở a m. recentiore superscripto antiquam literae ở formam (ħ) imitata. 26. βοὴν] ὴν a m. antiqua in litura. Videtur α s fuisse ex v. 21. repetitum. αλύων Tyrwhittus] μένων 28. αλήθρων] αλίθρων pr.: s addidit m. recens. 30. γίγνεται] γίνεται, ut v. 11. 70. 33. ἢν] ῆν pr. 34. εἰ θεὸς θέλοι D.] ἡ ἀνοιά pr., ἡ ἀνοία alia m. ant.

ην] ην pr. 34. εί θεὸς θέλοι D.] ή ἀνοιά pr., ή ἀνοία alia m. ant.
36. τῷ] τῶ pr.: ι addidit m. recens. ὑπέρκοπον ὑπέρκομπον
38. τήνθ'] τὴνθ' pr., τὴνθ' ab alia m. μαντεύσεται μαντεύσεται,
litera σ ab S inserta.

420

έγω δὲ Τυδεῖ κεδτὸν ᾿Αστακοῦ τόκον

40 τῶνδ ἀντιτάξω προστάτην πυλωμάτων,
μάλ εὐγενῆ τε καὶ τὸν Αἰσχύνης θρόνον
τιμῶντα καὶ στυγοῦνθ ὑπέρφρονας λόγους.
αἰσχρῶν γὰρ ἀργὸς, μὴ κακὸς δ εἶναι φιλεῖ.
σπαρτῶν δ ἀπ ἀνδρῶν, ὧν Ἅρης ἐφείσατο,

45 ῥίζωμ ἀνεῖται, κάρτα δ ἔστ ἐγχώριος,
Μελάνιππος ἔργον δ ἐν κύβοις Ἅρης κρινεῖ.
Δίκη δ ὑμαίμων κάρτα νιν προστέλλεται
εἴργειν τεκούση μητρὶ πολέμιον δόρυ.

#### ΧΟΡΟΣ

#### στροφή ά.

τὸν ἀμόν νυν ἀντίπαλον εὐτυχεῖν
50 θεοὶ δοῖεν, ὡς δικαίας πόλεως
πρόμαχος ὅρνυται · τρέμω δ΄ αἰματηφόρους μόρους ὑπὲρ φίλων ὀλομένων ἰδέσθαι.

#### ΑΓΓΕΛΟΣ (Β, ά.)

τούτφ μεν οδτως εὐτυχεῖν δοῖεν θεοί Καπανεὺς δ' ἐπ' Ἡλέκτραισιν εἴληχεν πύλαις,

55 γίγας ὅδ' ἄλλος τοῦ πάρος λελεγμένου μειζων, ὁ κόμπος δ' οὐ κατ' ἄνθρωπον φρονεῖ, 425 πύργοις δ' ἀπειλεῖ δείν', ἃ μὴ κραίνοι τύχη θεοῦ τε γὰρ θέλοντος ἐκπέρσειν πόλιν καὶ μὴ θέλοντός φησιν, οὐδὲ τὴν Διὸς

60 Εριν πέδοι σκήψασαν ἐμποδων σχεθεῖν.

τὰς δ' ἀστραπάς τε καὶ κεραυνίους βολὰς 430 μεσημβρινοῖσι θάλπεσιν προσήκασεν

39. Linea mutatae personae index praefixa 40. τῶνδ' Gro-

tius] τόνδ 43. μὴ κακὸς] μηκακὸσ 47. ὁμαίμων] ὁμαίμων, Δ a m. recentiore. κάρτα νιν κάρτά νιν 49. ἀμόν νυν Arnaldus] ἀμὸν νῶν 50. δικαίας D.] δικαίωσ 51. Versus sic divisi, πρόματος — | δ' αἰματηφόρουσ — | ὁπὶρ — ἰδέσθαι, pariterque in antistropha. 51. πρόμαχος] πρόσμαχοσ eraso σ (ut videtur) priore. τρέμω) τρέμων 53. τούτω, ex τούτων factum δοῖεν ξεοί] Β  $\Delta$ 

Seel δείεν 55. γίγας Post σ litera una erasa vel punctum erasum, 57. πραίνοι χραίνοι, ά a m. rec. super αί scripto 60. πέδοι D.] πέδωι ἐμποδων ἐμποδων σχεθείν Blomfieldus] σχέθειν 62. προσήπασεν προσήπασεν, litera ι ab S inserta.

ξχει δε σῆμα γυμνὸν ἄνδρα πυρφόρον, φλέγει δε λαμπὰς διὰ χεροῖν ὡπλισμένη 65 χρυσοῖς δε φωνεῖ γράμμασιν "πρήσω πόλι»." τοιῷδε τῷ δε φωτὶ τίς ξυστήσεται, τίς ἄνδρα κομπάζοντα μὴ τρέσας μενεῖ;

435

440

445

## ETEOKAH $\Sigma$ (B. $\beta'$ .)

καὶ τῷδε κέρδει κέρδος ἄλλο τίκτεται. τῶν τοι ματαίων ἀνδράσιν φρονημάτων

70 ἡ γλῶσσ ἀληθὴς γίγνεται κατήγορος.
Καπανεὺς ἀπειλεῖ πᾶν παρεσκευασμένος δρᾶν, θεοὺς ἀτίζων, κἀπογυμνάζων στόμα χαρᾶ ματαία θνητὸς ῶν εἰς οὐρανὸν πέμπει γεγωνὰ Ζηνὶ κυμαίνοντ ἔπη.

75 πέποιθα δ' αὐτῷ ξὺν δίκη τὸν πυρφόρον ης ξειν κεραυνὸν, οὐδὲν ἐξηκασμένον μεσημβρινοῖσι θάλπεσιν τοῖς ἡλίου. ἀνὴρ δ' ἐπ' αὐτῷ, κεὶ στόμαργός ἐστ' ἄγαν, αἴθων τέτακται λῆμα, Πολυφόντου βία,

80 φερέγγυον φρούρημα, προστατηρίας 'Αρτέμιδος εὐνοίαισι σύν τ' ἄλλοις θεοῖς. λέγ' ἄλλον ἄλλαις ἐν πύλαις εἰληγότα.

**450** 

#### ΧΟΡΟΣ

#### άντιστροφή ά.

## δλοιθ' δς πόλει μεγάλ' ἐπεύχεται,

63. Post γυμνὸν duae literae erasae. πυρφόρον] Litera ό in litura. Videtur πυρφέρον fuisse. 64. χεροῖν D.] χεροῖν ... 65. φωνεῖ] εῖ ex η factum, ut videtur. 66. τοιῷθε τῷθε φωτὶ D.] τοιῶιθε φωτὶ πέμπε (ε in litura: fuit πέμπει, ut videtur). 67. χομπάζοντα] ζον

πομπάσαντα, ζον a m. paullo recentiore. 69. \*ἀνδράσεν] ἀνδρᾶσε

pr., ἀνθράσι corr. 70. \*γλῶσσ'] γλῶτ', τ a m. ant. superscr. γίγνεται] γίνεται 71. Καπανεὺς ἀπειλεῖ πᾶν παρεσκευασμένος | δρᾶν,

Θεοὺς ἀτίζων D.] καπανεὺσ σ' ἀπειλεῖ σοᾶν παρασκευασμένος (ε a m. pr. superscripto | Θεοὺς ἀτίζων 72. κὰπογυμνάζων] κὰπογυμνάζω: κ addidit S. 73. ματαία ματαία, ε a m. ant. addito (ματαία) εἰς. D.] ἐσ 74. γεγωνὰ γεγωνὰ pr., γεγωνᾶι ab alia m. ant. 74. Poat κυμαίνοντ litera erasa. 75. ξὲν σίκη] ξυνδίκη: τὰν βι αν κ factum, ut videtur. 76. κεραυνὸν ex κεραυνοῦ factum. Εξηκασμένον, ε post η ab S addito. 77. \*μεσημβοινοῖω]. μεσημβοινοῖον 78. στόμαργός ἐστ'] στόμαργος ἔστ' 80. φορέγ-

γυον] φερεγγιον, υ a m. pr. superscripto. 81. εὐνοίαισι] εὖνοίαιστος κ.ν.ν. οτακο. 82. πύλαις εἰληχότα] πυλαισιληχότα pr.

κεραυνού δέ νιν βέλος πρίγ σχέθοι, 85 πρίν έμον έσθορείν δόμον, πωλικών θ' έδωλέων ύπερκόπφ δορί ποτ' έκλαπάξαι.

455

460

465

## ΑΓΓΕΛΟΣ (Γ. ά.)

καὶ μὴν τὸν ἐντεῦθεν λαχόντα πρὸς πύλαις λέξω τρίτφ γὰρ Ἐτεόκλφ τρίτος πάλος ἐξ ὑπτίου ἀήδησεν εὐχάλκου κράνους,

90 πύλαισι Νηΐσταισι προσβαλεῖν λόχον. ἔππους δ' ἐν ἀμπυκτῆρσιν ἐμβριμωμένας δινεῖ, θελούσας πρὸς πύλαις πεπτωκέναι. φιμοὶ δὲ συρίζουσι βάρβαρον νόμον, μυκτηροκόμποις πνεύμασιν πληρούμενοι.

95 ἐσχημάτισται δ' ἀσπὶς οὐ σμικρόν τρόπον ἀνὴρ ὁπλίτης κλίμακος προσαμβάσεις στείχει, πρὸς ἐχθρῶν πύργον, ἐκπέρσαι θέλων βοᾳ δὲ χοὖτος γραμμάτων ἐν ξυλλαβαὶς ὡς οὐδ' ἄν Άρης σφ' ἐκβάλοι πυργωμάτων.

100 καὶ τῷδε φωτὶ πέμπε τὸν φερέγγυον πόλεως ἀπείργειν τῆσδε δούλιον ζυγόν.

470

## ETEOKAH $\Sigma$ ( $\Gamma$ . $\beta$ '.)

v - v -, v - v -, v - v -

v - v -, v - v -, v - v -

v - v -, v - v -, v - v -

105 v - v -, v - v -, v - v -

v - v -, v - v -, v - v -

v - v -, v - v -, v - v v - v -, v - v -, v - v -

v - v -, v - v -, v - v -

110 Μεγαρεύς Κρέοντος σπέρμα τοῦ σπαρτῶν γένους δς οὖτι μάργων ἱππικῶν φρυαγμάτων

475

84. νιν Brunckius] μιν πρὶν σχέθοι D.] ἐπισχέθοι 85. \* 3'] τ 86. ὑπερχόπω Blomfieldus] ὑπερχόμπω 89. κηθησεν Brunckius] πήθησεν 90. Νητσιαισι] νητστηισι, literis στ uno ductu expressis, cuius pers prior erasa, ut νητιηισι fieret. 92. δινεί] ι in litura pro ει.

93. 95. His versibus in margine adscriptum ζτ (i. e. ζήτει) 93. σομίσοσε ex συρίζουσαι factum. νόμον Prienus] πρόπον 95. έσχημάτοται] εἰσημάτιστα pr. σμικρὸν Robortellus] μικρὸν 96. ἀνὰρ D.] ἀνὴρ ὅ προσαμβάσεις Canterus] πρὸσ ἀμβάσεισ 102—169. Octo versuum defectum indicavit D. In codice versus duo, πέμεται ἄν ἤθη τόνθε σὺν τύχηι θε τωι | καὶ ởἢ πέπεμπτ οὐ κόμπον έν χεροῦν έχων. Quibus servatis Prienus sex versuum defectum indicaverat.

ων 110. σπαρτών] σπαρτοῦ, ων a m. antiqua.

111. μάργων] μάρ-

βρόμον φοβηθείς έκ πυλών χωρήσεται, άλλ' η θανών τροφεία πληρώσει χθονί, η και δύ' άνδυε και πόλισμ' έπ' άσπίδος 115 έλων λαφύροις δώμα κοσμήσει πατρός. κόμπαζ έπ αλλφ μηδέ μοι φθόνει λόγων.

480

# $XOPO\Sigma$

στροφή β.

έπεύγομαι τῷ μέν εὐτυχείν, ἰώ πρόμαχ' έμων δόμων, τοίσι δε δυστυχείν. ώς δ' υπέραυγα βάζουσιν έπι πτόλει

120 μαινομένα φρενί, τώς νιν

Ζεύς νεμέτως επίδοι κοταίνων.

485

490

495

## $A\Gamma\Gamma E AO \Sigma (\Delta. \dot{\alpha}.)$

τέταρτος άλλος, γείτονας πύλας έχων Όγκας 'Αθάνας, ξύν βοῆ παρίσταται, Ίππομέδοντος σχημα καὶ μέγας τύπος:

125 άλω δε πολλήν, ασπίδος κύκλον λέγω, έφριξα δινήσαντος ούκ άλλως έρω. ό σηματουργός δ' ου τις ευτελής αρ' ήν δστις τόδ' έργον ώπασεν πρός ασπίδι,

Τυφων' ίέντα πυρπνόον διά στόμα 130 λιγνύν μέλαιναν, αίόλην πυρός κάσιν:

έφεων δε πλεκτάναισι περίδρομον κύτος: προσηδάφισται κοιλογάστορος κύκλου. αὐτὸς δ' ἐπηλάλαξεν, ἐνθεος δ' "Αρει βακγα πρός άλκην Θυιάς ως φόνον βλέπων. 135 τοιούδε φωτός πείραν εθ φυλαμτέος.

499

..!!

# ETEOKAH $\Sigma$ (1. $\beta$ .)

πρώτον μέν Όγκα Παλλάς ήδ' άγγίπτολις πύλαισι γείτον ανδρός έχθαίρους ύβριν

501

γຜັν, circumflexo ab alia m. ant. addito. 116. μησε μησε Valckenarius] λέγων id versui 118 ad 117. τῷ D.] ởη τάθε νεμέτως] νεμέτως pr. 123. ξώ. λ ab S insection 120. τώς τῶσ pr. 121. 123. ξὺν] ξὺμ pr. 125. nollie Prius λ ab S insertum. 129. διά στόμα] διαστόμα 127. åe de pr. 133. "Apes] appi pr.: accentum (διά) addidit m. recens. \* Oveas] dvao βακχά] βακχά pr. βάκχα alia m. ant. 135. Addit, φόβοσ γὰς ἤθη πρὸσ πύλαισ κομπά-18. 136. ἤθ' Stanleius] ἥτ' 137. γείτον Canterus] φόβον ζεται. Delevit Prienus. Ritschelius] γείτων έχθαίρουσ] χ in litura.

| Acschyli Sept. ad Theb. vs. 369-719.     | 4199 |
|------------------------------------------|------|
| είοξει νεοσσών ώς δράκοντα δύσχιμον      |      |
| 'Τπέρβιος δέ, κεδνός Οίνοπος τόκος,      |      |
| 140 ἀνὴρ κατ' ἄνδρα τοῦτον ἡρέθη , θέλων | 505  |
| έξιστορήσαι μοίραν, έν χρεία τύχης,      |      |
| οὖτ' είδος οὖτε θυμόν οὖθ' ὅπλων σχέσιν  |      |
| μωμητός, Έρμης δ' εὐλύγως συνήγαγεν.     |      |
| έχθοὸς γάρ άνηρ άνδρι τῷ ξυστήσεται.     |      |
| 145 ξυνοίσετον δε πολεμίους επ' ασπίδων  | 510  |
| θεούς · ό μεν γας πυςπνόον Τυφών' έχει,  |      |
| 'Υπερβίφ δε Ζεύς πατήρ επ' ασπίδος       |      |
| σταδαίος ήσται, διά χερός βέλος φλέγων   |      |
| κούπω τις είδε Ζηνά του νικώμενον.       | 514  |

#### ΧΟΡΟΣ

## άντιστροφή β.

150 πέποιθα τον Ζηνός αντίπνουν έχοντ' αφιλον έν σάκει τοῦ χθονίου δέμας δαίμονος, έχθοὸν είκασμα βροτοίς τε καὶ δαροβίοισι θεοίσι, πρόσθε πυλάν κεφαλάν ιάψειν.

525

## ΑΓΓΕΛΟΣ (Ε. ά.)

155 ούτως γένοιτο. τον δε πέμπτον αὐ λέγω, Παρθενοπαίον 'Αρκάδ', 'Αταλάντης γόνον, πέμπταισι προσταχθέντα Βορραίαις πύλαις,

138. δύσχιμον] δύσχιμον, ε a m. recentissima, quo δύσχειμον signi-

140. ἡρέθη] ἡρέθη, ι a m. rec. illato. 142. \*oŭ9'] ficatur. οὐδ΄ 144. ἀνὴς Porsonus ἀνὴς ἀνδεὶ supra versum a m. pr. ξυστήσεται Ευντήσεται pr., ξυνστήσεται corr. 149. \*είδε είδεν του Elmsleius] που Post 149. addit, τοιάσε μέντοι προσφίλεια δαιμόνων πορό τῶν πρατούντων & ἐσμέν, οἰα ἡσσωμένων, | β. εἰ ζεύσ γε τυσῶ καρπερώπερος μάχηι. | γ. ὑπερβίω τε πρὸσ λόγον τοῦ σήματος α. εἰκός γε πράξειν ἄνθρας ωδ' ἀντιστάτας | δ. σωτής γένοιτ' ἂν ζεὺσ ἐπ' ἀσπίδος τυχών. Delevit D. Literae α β γ δ, quibus versus transponendos esse indicatur, a.m. seculi 14 adscriptse. Versus quinti initium sic scriptum εἰδε ει χόσ γε πράξιν. Quae superscripta sunt manui recentissimae debentur. 150. Ζηνὸς ἀντίπνουν D.] διὸσ ἀντίπυπον έχοντ Brunckius] ἔχοντ' Brunckius] 'εἴκασμα] εἴκασμαι έχοντα 152. δαίμονος Brunckius] δαίμοσεν είκα βροτοῖς Brunckius] βροτοῖσει καὶ versui 153. addit. 155. τὸν πέμπτον] ο ex ω factum. 156. Versum Παρθενο-'Αταλάντης γόνον addidit D. 157. Βορραίαις Porsode Torde

nus] βορρέαισ.

παίον 'Αρχάδ', 'Αταλάντης γόνον addidit D.

τύμβον κατ' αὐτὸν Διογενοῦς Άμφίονος. όμνυσι δ' αίχμην ην έχει μαλλον θεοῦ 160 σέβειν πεποιθώς, όμμάτων θ' ὑπέρτερον, 530 η μην λαπάξειν άστυ Καδμείων βία Διός τόδ' αὐδῷ μήτρὸς έξ όρεσκόου βλάστημα καλλίπρφρον, άνδρόπαις άνήρ. στείγει δ' ἴουλος ἄρτι διὰ παρηΐδων, 165 ώρας φυούσης, ταρφύς άντέλλουσα θρίξ. .535ό δ' ώμον, ούτι παρθένων έπώνυμον, φρόνημα, γοργόν δ' δμμ' έγων, προσίσταται. ού μήν ακόμπαστός γ' έφίσταται πύλαις. τὸ γὰρ πόλεως ὅνειδος ἐν χαλκηλάτφ 170 σάκει, κυκλωτώ σώματος προβλήματι, 540  $\Sigma$ φίγγ' ωμόσιτον προσμεμηχανημένην γόμφοις ένώμα, λαμπρόν έκκρουστον δέμας. φέρει δ' ύφ' αύτη φῶτα Καδμείων ένα, ώς πλείστ' έπ' άνδρὶ τῷδ' ἰάπτεσθαι βέλη. 175 έλθων δ' έοικεν ού καπηλεύσειν μάχην. 545

## ETEOKAH $\Sigma$ (E. $\beta$ '.)

υ - υ -, υ - υ -, υ - υ υ - υ -, υ - υ -, υ - υ υ - υ -, υ - υ -, υ - υ υ - υ -, υ - υ -, υ - υ υ - υ -, υ - υ -, υ - υ υ - υ -, υ - υ -, υ - υ υ - υ -, υ - υ -, υ - υ υ - υ -, υ - υ -, υ - υ υ - υ -, υ - υ -, υ - υ υ - υ -, υ - υ -, υ - υ υ - υ -, υ - υ -, υ - υ υ - υ -, υ - υ -, υ - υ αὐτοῖς ἐκεθνοις ἀνοσίοις κομπάσμασιν.
ἔστιν δὲ καὶ τῷδὶ, δν λέγεις τὸν Αρκάδα
ἀνὴρ ἄκομπος, χεὶρ δὶ ὁρᾶ τὸ δράσιμον,

159. μάλλον] μαλὸν: correxit S. 162. \*μητρὸς] ματρὸσ 163. καλλίπρωρον D.] καλλίπρωρον 170. κυκλωτώ] κυκλωτώ, του in κύκλωτώ in utavit S. 175. Addit, μακρᾶσ κελεύθου δ' οὐ καταισχύνειν (correctum καταισχυνεῖν) πόρον | παρθενοπαῖοσ ἀρκάσ. ὁ δὶ τοιδοσ ἀνὴρ | μέτοικοσ ἄργει δ' ἐκτίνων καλὰσ τροφάσ. | πύργσισ ἀπειλεῖ τοῖορ' & μὴ κραίνοι θεόσ. Delevit D. Versuum 176—185. defectum indicavit D. 186. Praecedit, εἰ γὰρ τύχοιεν ὧν φρονοῦσι πρὸσ θεῶν et sequitur ἦτ' ἀν πανώλεισ παγκάκωσ τ' ὁλοίατο. Delevit D. 186. ἀνο-

σίοις ανοσιαισ, οισ a m. pr.

| •          | Aeschiff Septi ad Theb. vs. 305-779.                                                                                                                                                           | <b>196</b> 1  |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|            | Arrog áðalgig rog nápog lekegnévov                                                                                                                                                             | 555           |
| 190        | อีร อช่น ส์สอย หมีพัธอละ สังหุมสาขา ล้วงอ                                                                                                                                                      |               |
|            | elow nulwe beorgar aldairem xana;                                                                                                                                                              |               |
|            | ούδ είσαμετψαι θηρός έχθίστου δάπους                                                                                                                                                           |               |
|            | είκὸ φέροντα πολεμίας ἐπὶ ἀσπίδος · 💮 🔑 🖖                                                                                                                                                      |               |
|            | η 'ξωθεν είσω τῷ φέροντι μέμψεται,                                                                                                                                                             | 560           |
| 195        | πυπνοῦ κροτησμοῦ τυγχάνους ὑπὸ πτόλω.                                                                                                                                                          |               |
|            | θεών θελόντων αν δ' άληθεύσαιμ' έγώ.                                                                                                                                                           |               |
|            | ΧΟΡΟΣ                                                                                                                                                                                          |               |
|            | στροφή γ΄.                                                                                                                                                                                     |               |
|            | ίκτεϊται λόγος διά στηθέωτ,                                                                                                                                                                    |               |
|            | καὶ τριχὸς δρθιος πλόκαμος ἴσταται,                                                                                                                                                            |               |
|            | μεγάλα μεγαληγόρων πλυούσας                                                                                                                                                                    | <b>5</b> 65   |
| 200        | ανοσίων ανδρών. είθε γαρ θεοί                                                                                                                                                                  |               |
|            | τούσδ' όλέσειαν έν γᾶ.                                                                                                                                                                         |               |
|            | <b>ΑΓΓΕΛΟΣ</b> (5. ά.)                                                                                                                                                                         |               |
|            | έκτον λέγοιμ' αν ανδρα σωφρονέστατον,                                                                                                                                                          |               |
|            | άλκήν τ' ἄριστον μάντιν, Άμφιάρεω βίαν.                                                                                                                                                        |               |
|            | Όμολωίσιν δε πρός πύλαις τεταγμένος                                                                                                                                                            | <b>570</b>    |
| 205        | κακοίσι βάζει πολλὰ Τυδέως βίαν,                                                                                                                                                               |               |
|            | τὸν ἀνδροφόντην, τὸν πόλεως ταράκτορα, 🔻 🖂 🗅                                                                                                                                                   |               |
|            | μέγιστον "Αργει των κακών διδάσκαλον,                                                                                                                                                          |               |
|            | Έρινύος κλητῆρα, πρόσπολον φόνου,                                                                                                                                                              |               |
| 040        | κακῶν τ' 'Αδράστφ τῶνδε βουλευτήριον.                                                                                                                                                          | 575           |
| 210        | καὶ τὸν σὸν αὖθις προσμολών ὁμόσπορον,                                                                                                                                                         |               |
|            | έξυπτιάζων όμμα, Πολυνείκους βίαν,<br>δίς τ' εν τελευτή τουνομ' ενδατούμενος                                                                                                                   |               |
|            | nalsī. Lėysi dė rovi šnos dia srópa                                                                                                                                                            | •             |
| •          | "ή τοΐον έργον καὶ θεοΐσι προσφιλές,                                                                                                                                                           | 580           |
| 215        | καλόν τ' ἀκοῦσαι καὶ λέγειν μεθυστέροις,                                                                                                                                                       |               |
|            |                                                                                                                                                                                                |               |
| 189. 7     | leksyμέδου] Primum ε ex ε factum. 191. εἴσω D.]  δάχους] δ' άχουσ 194. η 'ξωθεν Burgessius] εξωθιότο 195. πυχνοῦ] ε post χ erasum.  196. ἀν δ' Wellauerus] δ' ἀν  196. ἀν δ' Wellauerus] Δ' ἀν | έσω           |
| interpunct | ione post εἴσω. 195. πυχνοῦ] ε post x erasum.                                                                                                                                                  | -09x          |
| พร้ายเรากา | in a mutatum. 196. av d' Wellauerus] d' av                                                                                                                                                     | 1 <b>9</b> 7. |
| divisi, με | δρθιος Blomfieldus] τριχὸς δ' ὀρθίασ 199. Vere γάλα —   κλύων — εἰ θεοὶ   θεοὶ — γᾶι. κλυούς 200. * εἴθε γὰρ θεοὶ] ἐὶ θεῶι (correctum θεοὶ) θεοὶ                                               | rac D.]       |
| นโขพร      | 200. Telde yag deol] il desse (correctum deol) deol                                                                                                                                            | 203.<br>Blom- |
| fieldus et | άμφιάρεων, ν eraso. 210. προσμολών δμόσπορον<br>G. Burgessius] πρόσμόραν άσελφεὸν, accentu super πρόσ                                                                                          | eraso.        |
| 211. 6     | ὄμμα Schuetzius] ὄνομα 215. μεθνοτέροις] μεθ ὑ<br>roque ab alia m.                                                                                                                             | στέροισ,      |
| -piritu uu | oyuo an ana m.                                                                                                                                                                                 |               |

πόλιν πατρφαν καὶ θεούς τούς έγγενεῖς πορθείν, στράτευμ' έπακτίν έμβεβληκότα ; έγωγε μέν δή τόνδε πιανώ γύην, μάντις κεκευθώς πολεμίας ύπο χθονός. 220 μαγώμεθ', ούκ άτιμος έλπίζω μόρος." roiaud' ò mápric àonid' sunundos remos 590 πάγγαλκον ηθόα. σημα δ' ούκ ἐπῆν σάκει. où yàp donsir apiorog, all' sirai Bélei, βαθείαν άλοχα διά φρενός καρπούμενος, 225 έξ ής τὰ κεδνὰ βλαστάνει βουλεύματα. 595 τούτφ σοφούς τε κάγαθούς άντηρέτας πέμπειν επαινώ. δεινός ος θεούς σέβει. ETEOKAH $\Sigma$  (c.  $\beta'$ .) φεῦ τοῦ ξυναλλάσσοντος δργιθος βροτοίς δίκαιον ανδρα τοῖσι δυσσεβεστάτοις. 230 εν παντί πράγει δ' έσθ' δμιλίας κακῆς κάκιον οὐδεν, καρπός ης ἀσύμφορος. 600 ώς γαρ ξυνεσβάς πλοίον εύσεβής άνηρ ναύταισι θερμοίς και πανουργίας πλέφς ολωλεν ανδρών σύν θεοπτύστφ γένει, 605 235 η ξύν πολίταις ανδράσιν δίκαιος ών έγθροξένοις τε καὶ θεών αμνήμοσιν πληγείς θεού μάστιγι παγκοίνο δάμη, ταύτου χυρήσας έχδίποις άγρεύματος, ούτως ὁ μάντις, υίὸν Οἰκλέους λέγω,

217. ἐπαπτὸν] ἐπ' ἀπτὸν pr. Post 217. addit, μητρόσ το πηγήν τόσ πατασβέσει δίκηι (alterum ι erasum) | παιρὶσ δὲ γαίασ ἡσ (correctum γαῖα σῆσ) ὑπὸ σπουθῆσ δορὶ | ἀλοῦσα πῶσ σοι ξύμμαχος γωήσεται. Delevit D. 218. τόνδε — γύην Ritschelius] τήν.. δε — χθόνα 219. ὑπὸ χθονὸσ] ἐπιχθονὸσ 221. εὔκυκλον νέμων] εὔκηλον ἔχων cum γρ. εὔκυκλον νέμων 222. ηὐθα] ἡῦθα pr. σάκει D.] κύκλων 228. ξυναλλάσσοντος] Primum σ ab S insertum. βροτοῦς βροτοὺσ, sed βροτοῖς a m. recenti. 229. ἀνσσεβεστάτεις] δροσεβεστάροις,

τούσ, sed βροτοίς a m. recenti. 229. "συστεβεστάτοις] συστεβεστήσεις, primo σ ab S addito supra versum. 230. πράγει Post π litera erasa, α ut videtur. 231. παρπὸς ής ἀσύμφορος D.] παρπὸσ σό πομιστέοσ | ἄτησ ἄρουρα θάνατον ἐππαρπίζεται, illato scholio quod ad ἀσίμφορος adscriptum fuit, οὐ πομιστέος (vel οὐ συγπομιστέος). "ἄτης ἀρουρα θάνατον ἐππαρπίζεται". Versum ἄτησ — ἐππαρπίζεται delevit Schuelsins.

232. ως D.] ἢ ξυνεσβὰς D.] ξυνεσβὰσ 233. ναύταισε Blomfieldus] ναύτηισε πανουργίας πλέως D.] πανουργίας τεν 234. Θεοπτύστω, ε ab alia m. 237. post 238 in codice. Transposuit D. ἀμη Brunckius] ởάμη 238. ἐκδίκως Prienus] ἐκδίκως 239. οὕτως Ritschelius] οὕτως σ', in οὖτος σ' mutatum a m. rec.

|     | and the copie and the cop the                                              |     | - MOATO |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|-----|---------|
| 240 | σώφρων δίκαιος άγαθὸς εὐσεβής ἀνήρ,<br>μέγας προφήνης, ἀνοσίοισι συμμεγείς |     | 610     |
|     | θρασυστόμοισιν ανδράσιν βία φρενών,                                        | .;; |         |
|     | Διος θέλοντος συγκαθελκυσθήσεται.                                          |     | ;       |
|     | δοκο μέν οὖν σφε μηδέ προσβαλεῖν πύλαις,                                   |     | 615     |
| 245 | ούχ ώς ἄθυμον οὐδὰ λήματος κάκη,                                           |     |         |
|     | άλλ' olden ως σφε χρή τελευτήσαι μάχη,                                     |     |         |
|     | εί καρπός έσται θεσφάτοισι Λοξίου.                                         |     |         |
|     | φιλεί δὲ σιγάν ἡ λέγειν τὰ καίρια.                                         |     |         |
|     | ομως δ' έπ' αυτώ φωτα Λασθένους βίαν                                       |     | 620     |
| 250 | έχθρόξενον πυλωρόν άντιτάξομεν,                                            |     |         |
|     | γέροντα τὸν νοῦν, σάρκα δ' ήβῶσαν φύει 🕔                                   |     |         |
|     | παι' άσπίδος γυμνωθέν άρπάσαι δόρυ.                                        | • • |         |
|     | θεοῦ δὲ δῶρόν ἐστιν εὐτυχεῖν βροτούς.                                      | `   | 625     |
|     |                                                                            |     |         |

CAcounti Sopt. ad Theb. vs. 800-1919.

#### XOPOΣ

## άντιστροφή γ΄.

κλύοντες θεοί δικαίους λιτάς
255 άμετέρας τελείθ, ώς πόλις εὐτυχῆ,
δορίπονα κάκ ἐκτρέποντες ἐς γᾶς
ἐπιμόλους πύργων δ ἔκτοθεν βαλών
Ζεύς σφε κάνοι κεραυνώ.

630

1003

## **ΑΓΓΕΛΟΣ (Ζ. ά.)**

τον έβδομον δη τῶνδ' ἐφ' ἐβδόμαις πύλαις 260 λέξω, τὸν αὐτοῦ σου κασίγνητον, πόλει οΐας ἀρᾶται καὶ κατεύχεται τύχας πύργοις ἐπεμβὰς κὰπικηρυχθεὶς χθονὶ

Olalious Porsonus] διαλίουσ 242. βία] βία, ε altere ab alia m. Post 242. addit τείνουσε πομπήν την μακράν πάλεν μολείν. Delevit D. 245. ἄθνμον Turnebus] ἄθνμοσ 246. ὡς σφε] ὡσφε, σ inter ω et σ a m. rec. inserto. 251. φύει Wellauerus] φύσει, superscripto a m. recentissima φέρει. Post 251. addit, ποθωκέσ (hoc accentu) ὅμμα, χεξρα δ' οὐ βραθύνεται. Delevit D. 253. διῶρόν ἐστιν ἄξον ἐστιν βροτοὺς] Post τ litera erasa. 254. ὁλκαίους ὁκαιίους et ους (i. e. δικαίους) λόγουσ ἡμετέρους superscriptum a. πεσεπτίαμε τους (i. e. δικαίους) λόγουσ ἡμετέρους superscriptum a. πεσεπτίαμετέρους επίσει αὐτυχῆ] εὐτυχῆ 256. Υστινα sic divisi, δοριπόνα | γᾶς | βαλών | περαυνών τους τους οι εξε addidit Hermannus praceunte recente cadicis correctore, qui εἰς super ἐπιμόλους scripsit. γᾶς] γὰσ pr.

257. πύργων] πύργω, N a m. pr. ut videtur. 259. τῶνθ D.] τόνθ 261. οἴας] ὁῖασ, literis ασ a m. recentissima scriptis. ἀρᾶται γ ἀρᾶται

1 .

άλωσιμον παιαν' ἐπεξιάκγασεν, 635 σοί ξυμφέρεσθαι καί κτανών θανείν πέλας. 265 ที่ ζωντ' สรเผสธาทีอ อัสเอร สิ่งอื่อทุโสรทุง φυγή τὸν αὐτὸν τόνδε τίσασθαι τρόπον. τοιαυτ' άυτει και θεούς γενεθλίους καλεί πατρώας γης έποπτηρας λιτών 640 των ών γενέσθαι πάγγυ Πολυνείκους βία. 270 έγει δε καινοπηγές εύθετον σάκος. διπλού» τε σημα προσμεμηγανημένον. γρυσήλατον γάρ ανδρα τευγησεήν ίδειν άγει γυνή τις σωφρόνως ήγουμένη. 645 Δίκη δ' ἄρ' είναι φησιν, ώς τὰ γράμματα 275 λέγει "κατάξω δ' άνδρα τόνδε καὶ πόλιν έξει πατρώων δωμάτων τ' έπιστροφάς." καὶ δὴ λέλεκται πάντα τάντεταλμένα. ώς ουποτ άνδρι τώ δε κηρυκευμάτων μέμψει, σύ δ' αὐτὸς γρῶθι ναυκληρείν πόλιν. ETEOKAH $\Sigma$  (Z.  $\beta$ '.) 280 ο θεομανές τε καὶ θεών μέγα στύγος, ο πανδάκρυτον άμον Οίδίπου γένος. ώμοι, πατρός δή νύν άραὶ τελεσφόροι. 655 άλλ' οὖτε κλάειν οὖτ' όδύρεσθαι πρέπει,

μή καὶ τεκνωθή δυσφορώτερος γόος.
285 ἐπωνύμφ δὲ κάρτα, Πολυνείκη λέγω,
τάχ εἰσόμεσθα τοὐπίσημ' ὅπη τελεῖ·
εἴ νιν κατάξει χρυσότευκτα γράμματα
ἐπ' ἀσπίδος φλύοντα σὺν φοίτφ φρενῶν.
εἰ δ' ἡ Διὸς παῖς παρθένος Δίκη παρῆν
290 ἔργοις ἐκείνου καὶ φρεσὶν, τάχ ἂν τόδ ἦν·

660

263. ἐπιξιάχγασεν D.] ἐπιξιαχλάσασ 265. ἀπραστης δπίς D.] ἀπιμαστης τῶσ pr., τῶς corr. 266. τὸν] τ' ἄν pr. ut Videntr. 268. λετῶν] λεπῶν pr. 269. βία] βίαι ab S. 270. ἐδθετον] εδαναλον, cum γρ. εδθετον inter scholia. 275. 'λέγει] λέξει, Ετετε έ in litura literarum ει 276. πατρώων) πατρώων, altero ει εταλμένα] Hunc versum supplevit D., eiectis duobus, τοιαντί ἐπεδυτων ἐστὶ τάξευρήματα | σὸ σ' αὐτὸσ ῆδη γνῶθι τίνα πέμπειν δόχεί (ποτοπίτιε super ο erasus). 279. μέμψει Porsonus μέμψηι 281. 'ἀμῶν] ἀμὸν 282. ὤμοι] ὤ μοι 283. κλάειν Porsonus κλαίειν 285. 'Πολυγείκη] πολυνείκει, sed ει (in κει) in litura, ut videtur. 28ξ. τοὐπίσημ'] τἀπίσημ' pr. 'ὅπη] ὅποι 288. 'σὸν φοίτω] συμφείκω

300 αὐτός: τίς άλλος μᾶλλον ἐνδικώτερος; 🐇 🦠

## ΧΟΡΟΣ

μή, φίλτατ ἀνδορῶν, Οίδίπου τέκος, γένη
όργην όμοιος τῷ κάκιστ αὐδωμένος
ἀλλ' ἄνδρας Αργείοισι Καδμείους ἄλις
ἐς χειρας ἐλθείν αίμα χὰρ καθάρσιον.
680
305 ἀνδροῖν δ' ὑμαίμοιν θάνατος ὧδ' αὐτοκτόνος,
οὐκ ἔστι γῆρας τοῦδε τοῦ μιάσματος.

## ΕΤΕΟΚΛΗΣ

είπες κακόν φέςοι τις αἰσχύνης ἄφες, δεινόν μέν ἐστιν, ἀλλ' ὅμως ἔχει κλέος; κακῶν δὲ κὰσχρῶν οὕτιν εὐκλείαν ἐςεὶς.

685

## ΧΟΡΟΣ στροφή δ'.

310 τι μέμονας, τέχνον; μή τι σε θυμοπληθης δορίμαργος ατα φερέτω κακοῦ δ' ἔκβαλ' ἔρωτος ἀρχάν.

291. οὖτε νιν] Literae ε et ν in litura. 292. ἐφηβήσαντα] β in litura. 293. ἔνλλογἢ σ super ξ am. pr. 294. προσεῖσε ex scholiasta] προσεῖσε 295. ˇοὐσ˙] οὖτ˙ πατρωας] πατρωας μὴν] Literam ν addidit S. 297. ἢ ἢ m. recentior in margine: Post 300. addit versus tres, ἄρχοντὶ τ΄ ἄρχων καὶ κασιγνήτωι κάσισ | ἔχθρὸσ σὺν ἐχθρῶν στήσομαι. φέρ ωσ τάχοσ | κνημίδασ αἰχμῆσ καὶ πετρῶν προβλήματα. Delevit D.: secundum et tertium deleverat Prienus. 304. ˇχεῖρως χέρας 305. αὐτοκτόνος] αὐτόκτονοσ pr. 308. δεινὸν μέν ἐστυς ἀἰλ΄ ὅμως ἔχει κλέος D.] ἔστω, μόνον γὰρ κέρδοσ ἐν τεθνηκόσιν, ab interpolatore lacunam explente. 309. κἔσχρῶν] κ ἄισχρῶν εὐταλείων] εὔκλειαν 310. μέμονας] η super ο a m. recenti. ΄ μῆ μαργοσ

n] μήπο 311. δορίμαργος] δορί μάργος, recta scriptura supra versum ab alia m. ant. indicata. ἄτα] ἄτα, a m. ant. κακοῦ δ΄
versui 312. addit. 312. ἔκβαλὶ in ἔκβαλὶ mutatum ab S

Ì

ξχει δε σῆμα γυμνὸν ἄνδρα πυρφόρον,
φλέγει δε λαμπὰς διὰ χεροῖν ὁπλισμένη

δο χρυσοῖς δε φωνεῖ γράμμασιν "πρήσω πόλιν."

τοιῷδε τῷδε φωτὶ τίς ξυστήσεται,

τίς ἄνδρα χομπάζοντα μὴ τρέσας μενεῖ;

435

440

445

## ETEOKAH $\Sigma$ (B. $\beta'$ .)

καὶ τῷδε κέρδει κέρδος ἄλλο τίκτεται. τῶν τοι ματαίων ἀνδράσιν φρονημάτων

70 ἡ γλῶσσ ἀληθὴς γίγνεται κατήγορος.
Καπανεὺς ἀπειλεῖ πᾶν παρεσκευασμένος δρᾶν, θεοὺς ἀτίζων, κἀπογυμνάζων στόμα χαρᾶ ματαία θνητὸς ῶν εἰς οὐρανὸν πέμπει γεγωνὰ Ζηνὶ κυμαίνοντ ἔπη.

75 πέποιθα δ' αὐτῷ ξὺν δίκη τὸν πυρφόρον ης ειν κεραυνόν, οὐδεν εξηκασμένον μεσημβρινοῖσι θάλπεσιν τοῖς ἡλίου. ἀνὴρ δ' ἐπ' αὐτῷ, κεὶ στόμαργός ἐστ' ἄγαν, αἴθων τέτακται λῆμα, Πολυφόντου βία,

80 φερέγγυον φρούρημα, προστατηρίας 'Αρτέμιδος εὐνοίαισι σύν τ' ἄλλοις θεοῖς. λέγ' ἄλλον ἄλλαις ἐν πύλαις εἰληχότα.

**450** 

#### ΧΟΡΟΣ

## άντιστροφή ά.

## δλοιθ' δς πόλει μεγάλ' ἐπεύχεται,

63. Post γυμνὸν duae literae erasae. πυρφόρον] Litera ό in litura. Videtur πυρφέρον fuisse. 64. χεροῦν D.] χερῶν ... 65. φωνεῖ] εῖ ex η factum, ut videtur. 66. τοιῷθε τῷθε φωτί D.] τοιῶιθε φωτί πέμπε (ε in litura: fuit πέμπει, ut videtur). 67. χομπάζοντα] τον

πομπάσαντα, ζον a m. paullo recentiore. 69. \*ἀνδράσεν] ἀνδράσεν

pr., ἀνθράσι corr. 70. \*γλῶσσ'] γλῶτ', τ a m. ant. superser, γίγνεται] γίνεται 71. Καπανεὺς ἀπειλεί πᾶν παρεσκευασμένος | δρᾶν,

Θεοὺς ἀτίζων D.] καπανεὺσ σ' ἀπειλεῖ σοᾶν παρασκευασμένοσ (ε a m. pr. superscripto | Θεοὺσ ἀτίζων 72. κὰπογυμνάζων] κὰπογυμνάζως: κ addidit S. 73. ματαία ματαία, ε a m. ant. addito (ματαία) εξ. D.] ἐσ 74. γεγωνὰ γεγωνὰ pr., γεγωνὰ ab alia m. ant. 74. Poù κυμαίνοντ litera erasa. 75. ξὺν σίκη] ξυνσίκης τὰν] ἀν εῖ φ. factum, ut videtur. 76. κεραυνὸν εχ κεραυνοῦ factum. ἐξηκασμένον ε γεσημέρωνοῖσιν 78. στόμαργός ἐστ'] στόμαργος ἔστ' 80. φαρέγν

γυον] σερεγγιον, υ a m. pr. superscripto. 81. ευνοίαισι] εὐνοίαιστουν, ν eraso. 82. πύλαις είληχότα] πυλαισιληχότα pr.

| •                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Accelyli Sept. ad Theb. vs. 369-719.        | 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| κεραυνού δέ νιν βέλος πρίν σχέθοι,          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| πρίν έμον έσθορείν δόμον, πωλικών θ'        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| έδωλίων ύπερκόπο δορί ποτ' έκλαπάξαι.       | 455                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ΑΓΓΕΛΟΣ (Γ. ά.)                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| καὶ μὴν τὸν ἐντεῦθεν λαχόντα πρὸς πύλαις    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| λέξω τρίτφ γαρ Έτεόκλφ τρίτος πάλος         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| έξ ύπτίου 'πήδησεν εύχάλκου κράνους,        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| πύλαισι Νηΐσταισι προσβαλεῖν λόχον.         | 460                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ίππους δ' εν άμπυκτηροιν εμβριμωμένας       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| διτεί, θελούσας πρός πύλαις πεπτωκέναι.     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| φιμοὶ δὲ συρίζουσι βάρβαρον νόμον,          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| μυκτηροκόμποις πρεύμασιο πληρούμενοι.       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| έσχημάτισται δ' άσπὶς οὐ σμικρὸν τρόπον     | 465                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| άνηρ οπλίτης κλίμακος προσαμβάσεις          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| στείχει, πρός έχθρων πύργον, έκπέρσαι θέλων |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                             | κεραυνοῦ δέ νιν βέλος πρὶν σχέθοι, πρὶν ἐμὸν ἐσθορεῖν δόμον, πωλικῶν θ' ἐδωλίων ὑπερκόπφ δορί ποτ' ἐκλαπάξαι.  ΑΓΓΕΛΟΣ (Γ. ά.) καὶ μὴν τὸν ἐντεῦθεν λαχόντα πρὸς πύλαις λέξω τρίτφ γὰρ Ἐτεόκλφ τρίτος πάλος ἔξ ὑπτίου 'πήδησεν εὐχάλκου κράνους, πύλαισι Νηίσταισι προσβαλεῖν λόχον. ἴππους δ' ἐν ἀμπυκτῆρσιν ἐμβριμωμένας διτεὶ, θελούσας πρὸς πύλαις πεπτωκέναι. φιμοὶ δὲ συρίζουσι βάρβαρον νόμον, μυκτηροκόμποις πνεύμασιν πληρούμενοι. ἐσχημάτισται δ' ἀσπὶς οὐ σμικρὸν τρόπον ' ἀνὴρ ὁπλίτης κλίμακος προσαμβάσεις |

## ETEOKAH $\Sigma$ ( $\Gamma$ . $\beta'$ .)

470

475

βοᾶ δε χούτος γραμμάτων εν ξυλλαβαίς ώς οὐδ' ἄν Άρης σφ' έκβάλοι πυργωμάτων.

100 καὶ τῷδε φωτὶ πέμπε τὸν φερέγγυον πόλεως ἀπείργειν τῆσδε δούλιον ζυγόν.

110 Μεγαρεύς Κρέοντος σπέρμα τοῦ σπαρτῶν γένους δς οὖτι μάργων ἱππικῶν φρυαγμάτων

84. vir Brunckius] µir πρίν σχέθοι D.] ἐπισχέθοι 86. ὑπερχόπφ Blomfieldus] ὑπερχόμπω 89. πήθησεν Brunckius] 90. Nytorasos] vytorysos, literis or uno ductu expressis, cuius 92. devei] e in litura pro es. pars prior erasa, ut vntinioi fieret. 93. 95. His versibus in margine adscriptum ζτ (i. e. ζήτει) 93. συρίζουσι ex συρίζουσαι factum. νόμον Prienus] τρόπον σμικοόν Robortellus] μικοόν 96. μάτισται] είσημάτιστα pr. arhe D.] arhe o προσαμβάσεις Canterus] προσ αμβάσεισ 102-109. Octo versuum desectum indicavit D. In codice versus duo, πέμποιμί αν ήθη τόνθε συν τύχηι θέ τωι χαι θή πέπεμπτ' ου χόμπον έν χεgoir exwr. Quibus servatis Prienus sex versuum desectum indicaverat. ω̈ν

110. σπαρτών] σπαρτού, ών a m. antiqua. 111. μάργων] μάρ-

βρόμον φοβηθεὶς ἐκ πυλῶν χωρήσεται, ἀλλ' ἢ θανών τροφεῖα πληρώσει χθονὶ, ἢ καὶ δύ' ἄνδρε καὶ πόλισμ' ἐπ' ἀσπίδος 115 έλων λαφύροις δῶμα κυσμήσει πατρός. κύμπαζ' ἐπ' ἄλλφ μηδέ μοι φθόνει λόγων.

480

# ΧΟΡΟΣ στροφή β.

έπεύχομαι τῷ μὲν εὐτυχεῖν, ἰὰ πρόμαχ' ἐμῶν δόμων, τοῖσι δὲ δυστυχεῖν. ὰς δ' ὑπέραυχα ράζουσιν ἐπὶ πτόλει 120 μαινομένα φρενὶ, τώς νιν

Ζο μαινομενά φρενι, τως νιν· Ζεύς νεμέτωρ επίδοι κοταίνων.

485

## ΑΓΓΕΛΟΣ (Δ. ά.)

τέταρτος άλλος, γείτονας πύλας έχων Όγκας 'Αθάνας, ξὺν βοῆ παρίσταται, Ίππομέδοντος σχῆμα καὶ μέγας τύπος.

125 ἄλω δὲ πολλὴν, ἀσπίδος κύκλον λέγω, ἔφριξα δινήσαντος · οὐκ ἄλλως ἐρῶ. ὁ σηματουργὸς δ' οὔ τις εὐτελὴς ἄρ' ἦν ὅστις τόδ' ἔργον ὥπασεν πρὸς ἀσπίδι, Τυφῶν' ἱέντα πυρπνόον διὰ στόμα

•

490

130 λιγνὺν μέλαιναν, αἰόλην πυρὸς κάσιν ἔφεων δὲ πλεκτάναισι περίδρομον κύτος προσηδάφισται κοιλογάστορος κύκλου. αὐτὸς δ' ἐπηλάλαξεν, ἔνθεος δ' "Αρει βακχᾶ πρὸς ἀλκὴν Θυιὰς ὡς φόνον βλέπων.

495

135 τοιοῦδε φωτός πείραν εὖ φυλακτέος.

499

1, [ ]

## ETEOKAH $\Sigma$ (1. $\beta$ .)

πρώτον μέν Όγκα Παλλάς ήδ' άγχίπτολις πύλαισι γείτον άνδρὸς έγθαίρους υβριν

501

γῶν, circumflexo ab alia m. ant. addito. 116. μηθὲ] μὴθὲ λέγων Valckenarius] λέγων 117. τῷ D.] σὴ τάθε ἰω versui 118 addit. 119. "βάζουσεν] βάζουσε 120. τῶς τῶσ pr. 121. νεμέτωρ] νεμέτωρ pr. 123. ξὲν pr. 125. πολλὲν Prius λ ab S insertum. 127. ἄρ pr. 129. δεὰ στόμα] διαστόμα pr.: accentum (δεὰ) addidit m. recens. 133. "Δρεὶ ἄρρι 134. βαχχᾶ βαχαᾶ pr. βάχχᾶ alia m. ant. "Θυιὰς] θὰσ φόνον Canterus] φόβον 135. Addit, φόβοσ γὰρ ἤθη πρὸσ πύλαισ κομπάζεται. Delevit Prienus. 136. ἤθ Stanleius] ἤτ 137. γείτων ἐχθαίρουσ] χ in litura.

| Aceschyli Sept. ad Theb. vs. 369-       | 719. ,49 |
|-----------------------------------------|----------|
| είρξει νεασσών ώς δράκοντα δύσχιμο      | » ·      |
| Υπέρβιος δέ, κεδνός Οίνοπος πόκος       |          |
| 140 ανής κατ' ανδςα τούτον ής έθη, θέλ  | 505      |
| έξιστορήσαι μοίραν, έν χρεία τύχης,     |          |
| οὖτ' είδος οὖτε θυμόν οὖθ' ὅπλων ο      | σχέσι»   |
| μωμητός, Έρμης δ΄ εὐλόγως συνήγας       | /87.     |
| έχθοὸς γάο άνης άνδοὶ τῷ ξυστήσετ       | aı.      |
| 145 ξυνοίσετον δέ πολεμίους έπ' ασπίδων | 510      |
| θεούς ό μέν γάρ πυρπνόον Τυφών          | ἔχει,    |
| Υπερβίφ δε Ζεύς πατήρ επ' ἀσπίδο        | S        |
| σταδαίος ήσται, διά χερός βέλος φλε     | ίγω» ·   |
| κούπω τις είδε Ζηνά του νικώμενον.      | 514      |

#### ΧΟΡΟΣ

## άντιστροφή β.

150 πέποιθα τον Ζηνός αντίπνουν έχοντ' αφιλον έν σάκει τοῦ χθονίου δέμας δαίμονος, έχθοον εἴκασμα βροτοῖς τε καὶ δαροβίοισι θεοῖσι, πρόσθε πυλάν κεφαλάν ἰάψειν.

525

## ΑΓΓΕΛΟΣ (Ε. ά.)

155 οὖτως γένοιτο. τὸν δὲ πέμπτον αὖ λέγω, Παςθενοπαῖον 'Αρκάδ', 'Αταλάντης γόνον, πέμπταισι προσταχθέντα Βορραίαις πύλαις,

138. δύσχεμον] δύσχεμον, ε a m. recentissima, quo δύσχειμον signi-

ficatur. 140. ἡρέθη] ἡρέθη, ι a m. rec. illato. 142. "ούθ'] οὐθ' 144. ἀνὴρ Porsonus] ἀνὴρ ἀνθρὶ supra versum a m. pr. ξυστήσεται pr., ξυνστήσεται corr. 149. \*εἰδε] εἰδεν του Elmsleius] που Post 149. addit, τοιάθε μέντοι προσφίλεια δαιμόνων πρὸσ τῶν κρατούντων θ' ἐσμὲν, οἴθ' ἡσσωμένων, | β. εἰ ζεὐσ γε τυςιῶ καρτιρώτερος μάγηι. | γ. ὑπερβίω τε πρὸσ λόγον τοῦ σήματος | α. εἰκόσ γε πράξειν ἄνθρασ ώθ' ἀνπιστάτασ | δ. σωτήρ γένοιτ' ἀν ζεὐ ἐπ' ἀσπίδος τυχώτειν ἄνθρασ ωθ' ἀνπιστάτασ | δ. σωτήρ γένοιτ' ἀν ζεὐ ἐπ' ἀσπίδος τυχώτειν, a.m. seculi 14 adscriptae. Versus quinti initium sic scriptum εἰσε γε πράξεν. Quae superscripta sunt manui recentissimae debentur. 150. Ζηνὸς ἀντίπνουν D.] δεὸσ ἀντίπνπον ἔχοντ' Βτυπακίυs] ξοντία ἀντίπουν Β.] δεὶ δείμοσεν ἔχοντα 152. δαίμονος Βτυπακίυs] δαίμοσεν ἔχασμας ἐκασμας ἐκασμας ἐκροτοῖος καὶ νετευί 153. addit. 155. \*τὸν δὲ] τῶνθε πέμπτον] ο ex ω factum. 156. Versum Παρθενοπαῖον 'Αρκάσ', 'Αταλάντης γόνον addidit D. 157. Βορραίαις Porso-

,

nus] βορρέαισ.

τύμβον κατ' αὐτὸν Διογενοῦς 'Αμφίονος. όμνυσι δ' αίχμην ην έγει μαλλον θεού 160 σέβειν πεποιθώς, όμματων θ' υπέρτερον, 530 η μην λαπάξειν άστυ Καδμείων βία Διός τόδ αὐδα μήτρος έξ όρεσκόου βλάστημα καλλίπρφρον, άνδρόπαις άνήρ. στείγει δ' ἴουλος ἄρτι διὰ παρηίδω», 165 δρας φυούσης, ταρφύς αντέλλουσα θρίξ. 535 ό δ' ώμον, ουτι παρθένων έπώνυμον, Φρόνημα, γοργόν δ' όμμ' έγων, προσίσταται. οὐ μὴν ἀκόμπαστός γ' ἐφίσταται πύλαις. τὸ γὰρ πόλεως ὅνειδος ἐν χαλκηλάτφ 170 σάχει, χυχλωτώς σώματος προβλήματι, 540 Σφίγγ' ωμόσιτον προσμεμηχανημένην γόμφοις ένώμα, λαμπρον έκκρουστον δέμας. φέρει δ' ύφ' αύτη φῶτα Καδμείων ένα, ώς πλείστ' έπ' ανδρί τῷδ' ἰάπτεσθαι βέλη. 175 έλθων δ' έοικεν οὐ καπηλεύσειν μάχην. 545

## ETEOKAH $\Sigma$ (E. $\beta$ '.)

υ - υ -, υ - υ -, υ - υ 
υ - υ -, υ - υ -, υ - υ 
υ - υ -, υ - υ -, υ - υ 
υ - υ -, υ - υ -, υ - υ 
υ - υ -, υ - υ -, υ - υ 
υ - υ -, υ - υ -, υ - υ 
υ - υ -, υ - υ -, υ - υ 
υ - υ -, υ - υ -, υ - υ 
υ - υ -, υ - υ -, υ - υ 
υ - υ -, υ - υ -, υ - υ 
υ - υ -, υ - υ -, υ - υ 
αὐτοῖς ἐκείνοις ἀνοσίοις κομπάσμασιν.
ἔστιν δὲ καὶ τῷδ, δν λέγεις τὸν Αρκάδα
ἀνὴρ ἄκομπος, χεὶρ δ ὁρᾶ τὸ δράσιμον,

159. μάλλον] μαλόν: correxit S. 162. \*μητοὸς] ματοὸς 163. καλλίποωρον D.] καλλίποωρον 170. κυκλωτῷ] κυκλωτῶς, quod in κύκλωιτῶς mutavit S. 175. Addit, μακρᾶσ κελεύθου σ' οὐ καταισγένειν (correctum καταισγυνεῖν) πόρον | παρθενοπαῖοσ ἀρχάσ. ὁ σὰ τοιδοσ ἀνὴρ | μέτοικοσ ἄργει σ' ἐκτίνων καλὰσ τροφάσ. | πύργσισ ἀπειλεῖ τοῖοσ' & μὴ κραίνοι θεόσ. Delevit D. Versuum 176—185. defectum indicavit D. 186. Praecedit, εἰ γὰρ τύχοιεν ὧν φρονοῦσ πρὸσ θεῶν et sequitur ἦτ' ἀν πανώλεισ παγκάκωσ τ' ὀλοίατο. Delevit D. 186. ἀνο-

oiois] avoorato, oto a m. pr.

|                                                                      | Aesciyli Septi ad Theli. vs. 809-4719.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>1989</b> 1                        |
|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
|                                                                      | Antwo ddekods tov nagos Aeketnevov                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 555                                  |
| 190                                                                  | อีร ออิน ส์สอย ๆใต้ออละ ส้องผลังคะ ล้วยอ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                      |
|                                                                      | ะไซอ สบโล๊ง ผู้ร่องของ สโด๊ลโจะเจ หลหล้;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                      |
|                                                                      | ούδ είσαμείψαι θηρός έχθίστου δάπους                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                      |
|                                                                      | sixò osporta nodsulas sa acatdos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                      |
|                                                                      | η 'ξωθεν είσω τῷ φέροντι μέμψεται,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 560                                  |
| 195                                                                  | πυπρού κροτησμού τυγχάνους ύπο πτόλω.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                      |
|                                                                      | θεών θελόντων αν δ' άληθεύσαιμ' έγώ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                      |
|                                                                      | ΧΟΡΟΣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                      |
|                                                                      | στροφή γ΄.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                      |
|                                                                      | ίκνειται λόγος διά στηθέων,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                      |
|                                                                      | καὶ τριχὸς ὄρθιος πλόκαμος ἴσταται,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                      |
|                                                                      | μεγάλα μεγαληγόρων κλυούσας                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 565                                  |
| 200                                                                  | άνοσίων άνδρών. είθε γάρ θεοί                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                      |
|                                                                      | τούσδ' όλέσειαν έν γᾶ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                      |
|                                                                      | ΑΓΓΕΛΟΣ (5. ά.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                      |
|                                                                      | έκτον λέγοιμ' αν ανδρα σωφρονέστατον,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                      |
|                                                                      | άλκήν τ' άριστον μάντιν, 'Αμφιάρεω βίαν.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                      |
| •                                                                    | Όμολωίσιν δε πρός πύλαις τεταγμένος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 570                                  |
| 205                                                                  | κακοίσι βάζει πολλά Τυδέως βίαν,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                      |
|                                                                      | τὸν ἀνδροφόντην, τὸν πόλεως ταράκτορα,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                      |
|                                                                      | μέγιστον "Αργει των κακών διδάσκαλον,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                      |
|                                                                      | Έρινύος κλητῆρα, πρόσπολον φόνου,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                      |
|                                                                      | κακών τ' 'Αδράστφ τώνδε βουλευτήριον.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 575                                  |
| 210                                                                  | καὶ τὸν σὸν αὖθις προσμολών ὁμόσπορον,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                      |
|                                                                      | έξυπτιάζων όμμα, Πολυνείκους βίαν,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                      |
|                                                                      | δίς τ' έν τελευτη τούνομ' ένδατούμενος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                      |
|                                                                      | καλεί. λέγει δε τουτ' έπος διά στόμα                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٠.                                   |
|                                                                      | "ή τοίον έργον καὶ θεοίσι προσφιλές,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 580                                  |
| 215                                                                  | καλόν τ' ἀκοῦσαι καὶ λέγειν μεθυστέροις,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                      |
| zas τριχος<br>divisi, με<br>zlύων<br>'Αμφιάρεω<br>fieldus et<br>211. | telesμμένου] Primum ε ex , factum. 191. εἴσω D.  σάπους] σ' άπουσ  194. ἢ ξωθεν Burgessius] ἔξωθ  ione post εἴσω. 195. πυπνοῦ] , post π erasum.  196. ἀν σ' Wellauerus] σ' ἀν  δρθιος Blomfieldus] τριχὸς σ' ὀρθίασ  199. Ver  γάλα —   πλύων — εἰ θεοὶ   θεοὶ — γᾶι. πλυού  200. * εἴθε γὰς θεοὶ ἐἰ θεοῶ (correctum θεοὶ) θεοὶ  ἀμφιάρεων, ν eraso. 210. προσμολων ὁμόσπορον  G. Βurgessius] πρὸσμόραν ἀθελφεὸν, accentu super πρὸ  δμμα Schuetzius] ὄνομα  215. μεθνοτέροις] μεθ' ὑ  roque ab alia m. | gας D.]<br>203.<br>Blom-<br>σ eraso. |

πόλιν πατρφαν καὶ θεούς τούς έγγενεῖς πορθείν, στράτευμ' έπακτέν έμβεβληκότας έγωγε μέν δή τόνδε πιανώ γύην, μάντις κεκευθώς πολεμίας ύπο χθονός. 220 μαγώμεθ', οθα άτιμον έλπίζω μόρος." τοιαυθ' ὁ μάντις ἀσπίδ' εύκυκλον νέμων 590 πάγχαλκον ηθόα. σημα δ' ούκ ἐπῆν σάκει. ού γάρ δοκείν άριστος, άλλ' είναι θέλει, βαθείαν άλοχα διά φρενός χαρπούμενος, 225 έξ ής τὰ κεδτὰ βλαστάτει βουλεύματα. 595 τούτο σοφούς τε κάγαθούς άντηρέτας πέμπειν έπαινώ. δεινός ος θεούς σέβει.  $ETEOKAH\Sigma$  (c.  $\beta'$ .) φεῦ τοῦ ξυναλλάσσοντος δργιθος βροτοίς δίκαιον άνδρα τοῖσι δυσσεβεστάτοις. 230 έν παντί πράγει δ' έσθ' δμιλίας κακης κάκιον οὐδεν, καρπός ής ἀσύμφορος. 600 ώς γάρ ξυνεσβάς πλοίον εὐσεβής ἀνήρ ναύταισι θερμοίς και πανουργίας πλέφς ολωλεν ανδρών σύν θεοπτύστω γένει, 605 235 η ξύν πολίταις άνδράσιν δίκαιος ών έγθροξένοις τε καὶ θεών αμνήμοσιν πληγείς θεού μάστιγι παγκοίνω 'δάμη, ταὐτοῦ χυρήσας ἐκδίποις ἀγρεύματος, ούτως ὁ μάντις, νίὸν Οἰκλέους λέγω,

217. ἐπακτον] ἐπ' ἀκτον pr. Post 217. addit, μητρόσ το πηγήν τίσ κατασβέσει σίκηι (alterum i erasum) | παιρίσ σε γαίασ ήσ (correctum γαΐα σησ) ύπο σπουδήσ δορί | άλουσα πώς σοι ξύμμαχος γενήσεται. De-218. τόνδε - γύην Ritschelius] τήν... δε - χθόνα 219. ἐπιχθονὸσ 221. εϋπυπλον νέμων] εϋπηλον έχων cum γο. \*ὑπὸ χθονὸσ] ἐπιχθονὸσ alor νέμων 222. ηὐδα] ἦδδα pr. 228. ξυναλλάσσοντος] Primum σ ab S insertum. oun D. Zun **สขั้นบนโดม หลุ่มพม** βροτοίς βρο-229. "δυσσεβεστάτοις] δυσσεβοστ τούσ, sed βροτοῖς a m. recenti. 230. πράγω] Poet π litera primo o ah S addito supra versum. 231. παρπός ής ἀσύμφορος D.] παρπός οδ ποerasa, α ut videtur. μιστέοσ | άτησ άρουρα θάνατον έκκαρπίζεται, illato scholio quod ad άσημορος adscriptum fuit, οὐ κομιστέος (vel οὐ συγκομιστέος). " άτης άρουρα θάνατον έκκαρπίζεται". Versum άτησ — ἐκκαρπίζεται delevit Schuetzius. ξυνεσβάς D.] ξυνεισβάσ 233. ravieus Blom-232. ds D.] ŋ fieldus] ναύτηιοι πανουργίας πλέως D.] πανουργίαι των 234. Θεοπτύστω, , ab alia m. 237. post 238 in codice. Trans-'δάμη Brunckius] δάμη 238. Izdixos Prienus] ixposuit D. 239. ovrws Ritschelius] ovrwo d', in ovros d' mutatum a m. rec. δίχωσ

|     | lifestiyli Sopt. ad Theb. vs. 809-419.        |   | <b>1903</b> |
|-----|-----------------------------------------------|---|-------------|
| 240 | σώφοων δίκαιος άγαθὸς εὐσεβής άνής,           |   | 610         |
|     | μέγας προφήτης, άνοσίοισι συμμητείς           |   |             |
|     | θρασυσεόμοισιε ανδράσιε βία φρεεών,           |   |             |
|     | Διὸς θέλοντος συγμαθελκυσθήσεται.             |   | ;           |
|     | δοχῶ μέν οὖν σφε μηδέ προσβαλείν πύλαις,      |   | 615         |
| 245 | ούχ ώς άθυμον ούδε λήματος κάκη,              |   |             |
|     | all' olden we ove you relevingat many,        |   |             |
|     | εί καρπός έσται θεσφάτοισι Λοξίου.            |   |             |
|     | φιλεί δε σιγάν ή λέγειν τὰ καίρια.            |   |             |
|     | όμως δ' έπ' αὐτῷ φῶτα Λασθένους βίαν          |   | 620         |
| 250 | έχθούξενον πυλωρόν άντιτάξομεν,               |   |             |
|     | γέροντα τὸν νοῦν, σάρκα δ' ήβῶσαν φύει        |   |             |
|     | กลยู่ ลังหเชือง รุยนะพบิธิร ลังหลังละ ชังอุย. |   |             |
|     | θεοῦ δὲ δῶρόν έστιν εὐτυχεῖν βροτούς.         | ` | 625         |
|     | <b>ΧΟΡΟΣ</b>                                  |   | •           |

## άντιστροφή γ΄.

κλύοντες θεοί δικαίους λιτάς 255 άμετέρας τελείθ, ώς πόλις εὐτυχῆ, δορίπονα κάκ έκτρέποντες ές γᾶς έπιμόλους πύργων δ΄ έκτοθεν βαλών Ζεύς σφε κάνοι κεραυνώ.

630

## ΄ ΑΓΓΕΛΟΣ (Ζ. ά.)

τὸν ἔβδομον δη τῶνδ' ἐφ' ἐβδόμαις πύλαις 260 λέξω, τόν αὐτοῦ σου κασίγνητον, πόλει οίας άρᾶται καὶ κατεύχεται τύχας. πύργοις έπεμβάς κάπικηρυγθείς γθονί

Olzkéovs Porsonus dizkéove 242. βία βία, altere ab alia m. Post 242. addit τείνουσε πομπην την μαχοάν πάλεν μολείν. Delevit
245. άθυμον Turnebus] άθυμοσ 246. ως σφε] ώσφε, σ inω et σ a m. rec. inserto. 251. φύει Wellauerus] φύσει, sucripto a m. recentissima φέρει. Post 251. addit, ποδικέσ (hoc ter ω et σ a m. rec. inserto. perscripto a m. recentissima φέρει. accentu) όμμα, χείρα σ' οὐ βρασύνεται. Delevit D. 253. σωρόν έστιν] βροτούς Post τ litera erasa. 254. "δικαίους συκαίασ, et eve (i. e. δικαίουσ) λόγουσ ήμετέρους superscriptum a. m. recentissima. 255. αμετέρας D.] ημετέρασ εὐτυχη εὐτυχη 256. Versus sic divisi, δοριπόνα — | γας — | βαλών — περαυνώι - δο-είπονα] δοριπόνα ες addidit Hermannus praecunte recente cadicis correctore, qui είς super ἐπιμόλους scripsit. yas yas pr.

257. πύργων] πύργω, N a m. pr. ut videtur. 259. rwrd D.] 261. οίας] όξασ, literis ασ a m. recentissima scriptis. ἀρᾶται γ ἀρᾶται

. 100

άλώσιμον παιαν' έπεξιάκγασεν, 635 σοί ξυμφέρεσθαι καί κτανών θανείν πέλας, 265 ή ζωντ' άτιμαστηρ' όπως άνδρηλάτην φυγή τὸν αὐτὸν τόνδε τίσασθαι τρόπον. τοιαθε' άθτει και θεούς γενεθλίους καλεί πατρώας γης έποπτηρας λιτών 640 των ων γενέσθαι πάγχυ Πολυνείκους βία. 270 έγει δε καινοπηγές εύθετον σάκος. διπλού» τε σημα προσμεμηγανημένον. χουσήλατον γαο ανδρα τευχηστήν ίδείν άγει γυνή τις σωφρόνως ήγουμένη. 645 Δίκη δ' άρ' είναι φησιν, ώς τὰ γράμματα 275 λέγει "κατάξω δ' άνδρα τόνδε καὶ πόλιν έξει πατρώων δωμάτων τ' έπιστροφάς." καὶ δη λέλεκται πάντα τάντεταλμένα. ώς ουποτ άνδρι τώ δε κηρυκευμάτων μέμψει, σὸ δ' αὐτὸς γνῶθι ναυκληρείν πόλιν. ETEOKAH $\Sigma$  (Z.  $\beta$ '.) 280 ω θεομανές τε καὶ θεών μέγα στύγος. ο πανδάκρυτον άμον Οίδίπου γένος. ώμοι, πατρός δή νῦν άραὶ τελεσφόροι. 655 άλλ' οὖτε κλάειν οὖτ' όδύρεσθαι πρέπει, μή και τεκνωθή δυσφορώτερος γόος. 285 επωνύμφ δε κάρτα, Πολυνείκη λέγω, τάγ' εἰσόμεσθα τοὐπίσημ' ὅπη τελεῖ. εί τιν κατάξει γρυσότευκτα γράμματα 660 έπ' άσπίδος φλύοντα σύν φοίτφ φρενών. εί δ΄ ή Διὸς παῖς παρθένος Δίκη παρήν

263. ἐπεξιάχχασεν D.] ἐπεξιαχλάσασ 265. ἀπραστῆρ πτῶς corr. 266. τον] τ' ἄν pr. ut' 'ldettr. 268. ἐπῶν] ἐπαντῆρα τῶσ pr., τῶς corr. 266. τον] τ' ἄν pr. ut' 'ldettr. 268. ἐπῶν] ἐπαντὰν pr. 269. βία] βίαι ab S. 270. εθθετον] εθχανχλον, cum γρ. εθθετον inter scholia. 275. ''Lέγει] λέξει, Κεται έ in litura literarum ει 276. πατρώων) πατρώων, altero ω craso. τ' ab S. additum. 277. καὶ δὴ λέλεκται πάντα τὰπεναλμένα] Hunc versum supplevit D., eiectis duobus, τοιατῖ ἐπελυται ἐστὶ τὰξενρήματα | σὸ δ' αὐτὸσ ῆδη γνῶθε τίνα πέμπειν δόκεὶ (acceditas super o erasus). 279. μέμψει Porsonus] μέμψηι 281. 'ἀμὸν] ἀμὸν 282. ὤμοι] ὤ μοι 283. κλάειν Porsonus] κλαίειν 285. 'Πολυνείκη] πολυνείκει, sed ει (in κει) in litura, ut videtur. 286. τοὐπίσημ'] τὰπίσημ' pr. 'ὅπη] ὅποι 288. 'σὸν φοἰκρ] σύμφοἰκο

290 έργοις έκείνου και φρεσίν, τάχ αν τόδ ήν

#### ΧΟΡΟΣ

μη, φίλτατ' ἀτδρών, Οἰδίπου τέκος, γένη
ὀργην όμοῖος τῷ κάκιστ' αὐδωμένφ
ἀλλ' ἄτδρας Άργείοισι Καδμείους ἄλις
ἐς χεῖρας ἐλθεῖν αἶμα γὰρ καθάρσιον.
680
305 ἀτδροῖν δ' ὑμαίμοιν θάνατος ὧδ' αὐτοκτόνος,
οὐκ ἔστι γῆρας τοῦδε τοῦ μιάσματος.

#### $ETEOKAH\Sigma$

685

## ΧΟΡΟΣ στροφή δ'.

310 τι μέμονας, τέκνον; μή τι σε θυμοπληθης δορίμαργος ἄτα φερέτω κακοῦ δ' ἔκβαλ' ἔρωτος ἀρχάν.

291. οὔτε νιν Literae ε et ν in litura. 292. ἐφηβήσαντα] β in litura. 293. ξυλλογῆ] σ super ξ a m. pr. 294. προσεῖσε ex scholiasta] προσεῖσε 295. 'οὐσ' στι πατρώας πατρώας μὴν Literam ν addidit S. 297. ἢ ἢ m. recentior in margine. Post 300. addit versus tres, ἄρχοντί τ' ἄρχων καὶ κασιγνήτωι κάσισ | ἔχθρὸσ σὺν ἐχθρῶν στήσομαι. φέρ' ἀσ τάχοσ | κνημῦσασ αἰχμῆσ καὶ πετρών προβλήματα. Delevit D.: secundum et tertium deleverat Prienus. 304. \*χείρας χέρασ 305. αὐτοκτόνος] αὐτόκτονοσ pr. 308. σεινόν μέν ἐστιν, αἰλ ὅμως ἔχει κλέος D.] ἔστω, μόνον γὰρ κέρδοσ ἐν τεθνηκόσιν, ab interpolatore lacunam explente. 309. κέρχοῶν] κ ἄισχρῶν εὐτλείων] εὅκλειων 310. μέμονας η super ο a m. recenti. 'μάρνοσ

n] μήπσ 311. σοςίμας γος σοςὶ μάς γος, recta scriptura supra versum ab alia m. ant. indicata. ἀτα] ἀτα, a m. ant. κακοῦ σ΄ versui 312. addit. 312. ἐκβαλὶ in ἔκβαλὶ mutatum ab S

#### **ETEOKAH \Sigma**

έπεὶ τὸ πρᾶγμα κάρτ' ἐπισπέρχει θεὸς, ἴτω κατ' οὖρον κῦμα Κωκυτοῦ λαχὸν 315 Φοίβω στυγηθὲν πᾶν τὸ Λαΐου γένος.

690

#### ΧΟΡΟΣ

## атыстрофу б.

ώμοδακής σ' άγαν ἵμερος έξοτούνει πικρόκαρπον άνδροκτασίαν τελεῖν αἵματος οὐ θεμιστοῦ.

## ΕΤΕΟΚΛΗΣ

φίλου γα ο έχθοα μοι πατρός τάλαιν άρα 320 ξηροίς ακλαύτοις δμμασιν προσιζάνει, λέγουσα κέρδος πρότερον ύστέρου μόρου.

695

## XOPOΣ

## उच्छा क्ये हं.

άλλὰ σὺ μὴ 'ποτούνου' κακὸς οὐ κεκλήσει βίον εὖ κυρήσας' μελάναιγις οὐκ
εἰσι δόμους 'Ερινὺς, ὅταν ἐκ χερῶν
325 θεοὶ θυσίαν δέγωνται.

700

## ΕΤΕΟΚΛΗΣ

θεοίς μεν ήδη πως παρημελήμεθα, χάρις δ' άφ' ήμων όλομένων θαυμάζεται· τί οὖν ἔτ' αν σαίνοιμεν όλέθριον μόρον;

#### $XOPO\Sigma$

#### άντιστροφή έ.

νῦν ὅτε σοι παρέστακεν ἐπεὶ δαίμων

705

316. έξοτρώνει] έπ super έξ a m. rec. 317. Syllabam νου νουκαί

άνδροκτασίαν] άνδροκλασίαν, τ a m. ant. 318. Semoriê? 316. addit. z super στ a m. ant. 319. \*έχθρά] αίσχρά τάλαν J. Wordsworthus] reles (eia, nt videtur, superscripsit m. recentior). 320. dzlavens λαύστοισ όμμασιν Porsonus] όμμασι προσιζάνω] 322. κεκλήσει Porsonus] κεκλήσηι, syllaba σης versus 321 Blomfieldus] ἀχλαύστοισ προσίζάνει 322. μελαναιγές (debebat μελάναιγες) Arnaldus μελαναιγές 324. είσι Quod post είσι additum est a m. recentissima punaddita. ctum potius esse videtur quam litera ν. δόμους l μων ὅταν] ὅτ ἀν, litera ὅ a m. recenti in s mutata. δόμους Brunckius[∴δόνων] o secundum in litura. θαυμάζεται] αι ex e factam. σαίνοιμεν σ αίνοιμεν pr. 329. cos cos

830 γήματος έν τροπαία χρονία μεταλ-

### ΕΤΕΟΚΛΗΣ

έξέζεσεν γαφ Οιδίπου κατεύγματα άγαν δ' άληθεῖς ένυπνίων φαντασμάτων 335 όψεις, πατρώων χρημάτων δατήριομ.

7,10

#### ΧΟΡΟΣ

πιθοῦ γυναιξὶ, καίπες οὐ στέργων ὅμως.

## · ETEOKAHΣ

λέγοις αν ών άνη τις ούδε χρή μακράν.

## ΧΟΡΟΣ

μη λθης όδους συ τάσδ' έφ' έβδάμαις πύλαις,

## ETEOKAHS

τεθηγμένον τοί μ' οὐκ ἀπαμβλυνεῖς λόγφ.

715

## ΧΟΡΟΣ

840 νίκην γε μέντοι καὶ κακήν τιμά θεός.

## ΕΤΕΟΚΛΗΣ

ούα ανδο' ὑπλίτην τοῦτο χοὴ στέργειν έπος.

### ΧΟΡΟΣ

άλλ' αὐτάδελφον αίμα δρέψασθαι θέλεις;

#### ΕΤΕΟΚΛΗΣ

θεών διδόντων οὐκ ὢν ἐκφύγοιν κακά.

330. ἐν τροπαία ἀντροπαΐα, acuto ab alia m. superscripto. γρονία γρόνια, altero accentu a m. paullo recentiore. 33 L. λαπτὸς Has syllabas versui 330. addit. Θαλερωτέρω Literas λερ a m. antiqua in libra. Θαλρωτέρω pr. ut videtur. 333. ἐξέζεσων pr. ut videtur.

335. δατήριοι] δοτήριοι, δα a m. ant. superscripto, et οι ex α vel ει facto. 336 πιθοῦ D.] πείθου 'γυναιξὰ 337. ἄνη τεί μακράν] ν ab S additum. 338. μὴ 'λθης] μ' ήλθηις

343. Exquiyos A. Nauckius] Exquiyos, os a m. ant. superscripto.

De tragoediae Aeschyleae parte, quam separatim edo, peneclare meruit Fridericus Ritschelius in commentatione tribus abhinc annis scripta, sed nuper demum edita 1), qua septem nuncii de totidem Argivorum et septem Eteoclis de totidem Thebanorum ducibus sermones ita a poeta compositos fuisse ostendit ut singula sermonum paria pari, ut in carminibus antistrophicis fit, ab utraque parte numero versuum continerentur. Quam aequalitatem poeta propter interpositas chori strophas et antistrophas est consectatus. cujusmodi in locis tragici non raro etiam trimetrorum qui praecedunt et sequuntur numerum exaequarunt. Septem autem sermonum illorum responsionem quasi antistrophicam Ritschelius tam invictis probavit argumentis ut, licet de numero versuum in quattuor strophis et antistrophis - nam sic haec sermonum paria brevitatis caussa appellare liceat — et de multorum versuum scriptura disceptari possit, tamen de ipsa responsionis lege neminem facile dissentientem sit habiturus. Quo reperto non solum poetae in componenda hac fabula ars, quae multa per secula latuerat, denuo patefacta, sed etiam, quod nescio an multo majoris sit faciendum, hoc est effectum ut de conditione codicis antiquissimi, ex quo Mediceus quique eum proxime antecesserunt codices alii derivati fuerunt, rectius quam adhuc iudicari possit vaterumque interpolatorum et correctorum fraudes clarissimis coargui possint rationibus nullique dubitationi obnoxiis. De quibus ego ita exponam ut primo loco de interpolatorum dicam additamentis, deinde librariorum correctorumque veterum errores persequar.

Versuum igitur ab interpolatoribus illatorum genus duplex est. Alii enim ad explendas codicis antiquissimi lacunas sunt compositi, alii ab hominibus ficti quibus oblectationi esset quae a poeta breviter graviterque dicta essent suis amplificare additamentis: quod interpolationis genus frequentissimum est apud Euripidem, ut Valckenarius aliique animadverterunt, nec rarum apud Sophoclem. Utriusque autem generis additamenta etsi plerumque non est difficile ab genuinis discernere trium tragicorum versibus, tamen in Euripidis tragoediis plura ita sunt comparata ut dubitari possit utrum interpolatorum studiis debeantur an poetae ipsi sipt

<sup>1)</sup> In lahnii Annalibus philol. ah A. Fleckeiseno continuatis a. 1859, vol. 77. p. 761—801. Comparanda C. Prieni dissertatio Lubecae edita a. 1856, qui quum ipse quoque responsionem antistrophicam animadvertisset, versus spurios nonnullos notavit et plura recte emendavit.

imputanda vel verbosius quam opus erat locuto vel oratione tenui minusque poetica uso. Cuiusmodi dubitationes de versibus Aeschylo suppositis vix ullae moveri possunt. Nam Euripidis quidem poesin, orationi prosae saepe non dissimilem, etiam inferioris ingenii hominibus non admodum difficile fuit imitari: Aeschyli vero sublimitas omnisque cogitandi dicendique ratio istiusmodi hominum vires tantopere superat ut, si quis Aeschyleum genus dicendi multa diligentique tragoediarum eius lectione penitus cognitum habeat, nihil facilius sit quam interpolatorum explodere commenta<sup>2</sup>). Qualia non pauca quum in hac quoque, de qua nunc agimus, unius tragoediae parte vel ab aliis vel ab me ipso pridem essent monstrata, ab aliis autem imperite defensa, nunc rationes nostrae Ritschelii reperto ita sunt comprobatae ut nihil dubitationis relictum sit. Lacunae autem quas interpolatores veteres explere studuerunt pleraeque et verborum corruptelae plurimae ab codicis multo quam Mediceus antiquioris conditione repetendae videntur, in quo locos non paucos situ et vetustate male habitos fuisse multis iisque certissimis indiciis cognoscitur. Nam etsi librarii in omni scriptorum genere miris saepe modis errarunt, tamen monstra scripturae qualia in codice Aeschyli Mediceo aliquammulta reperiuntur non ex usitata literarum vel forma vel sono similium permutatione orta esse possunt, sed manifeste ex codice sunt propagata cuius scriptura passim adeo detrita fuit et obscurata ut fragmenta tantum versuum vocabulorumve eruere liceret, quae a posterioribus librariis iterum iterumque depicta et sic fortasse magis etiam a primitiva specie sunt deflexa 3). Cuiusmodi locos correc-

3) Eadem vitiorum plurimorum origo est in aliis scriptoribus et Graccis et Latinis non paucis, velut Pindaro, de quo prudentissime dixit Boeckhius in commentatione de crisi Pindari, in Actis Academiae Borussicae a. 1822. p. 375. "Es muss eine zeit gewesen sein,

<sup>2)</sup> De temporibus interpolationum Aeschyli, quoniam haec quaestio etiam ad Sophoclis et Euripidis tragoediarum interpolationes pertinet, alio tempore quaerendum erit. Neque enim eiusdem omnes aetatis sunt. Apud Aeschylum inter antiquiora exempla referendae sunt insignes in Choephoris interpolationes duae, ab eodem utraque, quantum ex linguae similitudine colligi potest, poetastro profectae, altera brevior v. 997—1004. το νεν προσείπω— θερμαίνοι φρενί), altera multo longior post versum 273., ubi in Aeschyli verbis ελ μὴ μέπειμε τοῦ φόνου τοὺς αἰτίους, φόνου in πατρός mutavit interpolator— quasi τοῦ πατρὸς ὁ αἴτιος significare possit τὸν αἴτιον τοῦ φόνου τοῦ πατρὸς— ut transitum sibi pararet ad versus quos addidit viginti tres (274—296.), ita compositos ut ab homine scriptos esse pateat cuius in cerebro summa imis mixta fuerunt linguaeque et poesis Aeschyleae, cuius δίγχον aemulatus est, imperitissimo.

tores veteres vel intactos reliquerunt, ubi nihil superesset ex quo coniectura de sensu verborum capi posset, qualia plura sunt in carmine Supplicum v. 825—870, vel, si quid superesset, in ordinem qualemcunque redigere sunt conati, ut in parodi Septem ad Thebas fabulae partibus pluribus: de quo carmine post infelicia A. Seidleri conamina in libro de versibus dochmiacis p. 182—185, quae vir egregius, postquam ad maiorem pervenerat iudicii maturitatem, ipse ridebat, novae quotannis fere pullularunt criticorum coniecturae, quemadmodum Libyam veteres dixerunt vixteir

άεί τι καιτόν κατ' ένιαυτόν θηρίον,

et in infinitum pullulabunt, donec ab omnibus intellectum fuerit operam lusisse qui coniecturas excogitaverint quam simillimas quidem interpolatis et defectis codicis Medicei scripturis, sed dissimillimas genuinis Aeschyli verbis.

Aliquanto melior proximorum codicis archetypi foliorum conditio fuit, in quae pars fabulae de qua nunc nobis est dicendum incidit, uno excepto folio cuius pars extrema abscissa fuisse videtur, de quo infra dicetur ubi de antistropha quinta agemus.

Post duo igitur hemichoriorum tristicha (v. 1—6) quibus nuncii sive speculatoris ab Eteocle missi reditus et ipsius Eteoclis adventus indicatur, nuncii incipit narratio in septem partes

da der text des Pindar selten war; aus wenigen in älterer schrift geschriebenen exemplaren wurde er dann vervielfältigt; jene exemplare waren aber alt und verblichen, wohl auch zerrissen. Dies ist bei Olymp. XIV. am deutlichsten; dies gedicht ist aus einer handschrift gestossen, die auf jenem als dem letzten blatte fast unleserlich gewesen sein muss; daher die vielen fehler und die schwierigkeit der kritik. Zu ende der Isthmien ist ein theil des werkes verloren gegangen: also muss in der handschrift, woraus unsere texte gestossen sind, das ende weggerissen gewesen sein; und man hatte nur diese Eine unvollständige. Hieraus kann man schliessen, dass manche fehler auf der unleserlichkeit der älteren handschrift beruhen, und zwarzunächst auf der unleserlichkeit einer solchen, welche in einer meist runden, jedoch alten grossen, und nicht cursiven schriftart geschrieben war, wie etwa das Pariser bruchstück aus dem Phaethon des Euripides (welches in Matthiae's ausgabe der fragmente des Euripides sacimilirt ist)". Quae eadem sere omnia de antiquo codice Aeschyli dicenda sunt ex quo Mediceus, fortasse post alios codices plures, est derivatus. Omnino autem eximia illa de crisi Pindari commentatio, quam magnopere optandum est ut Boeckhius iterum et separatim edat, plurima continet quibus magno cum fructu utentur juvenes harum lieterarum studiosi, qui in textus Aeschylei, qualis in codice Mediceo est servatus, corruptelarum originem et progressum accuratius et subtilius inquirere et antiquissimorum codicum quandam quasi imaginem animo informare volent, quod a multis negligi videmus qui harum rerum prorsus ignari novos usque effundunt coniecturas sutilissimas.

divisa, praemissis procemii sive procdi instar trimetris duobus, quibus universae narrationis secuturae argumentum exponitur, λέγοιμ' αν είδως ευ τα των έναντίων, | ως τ' έν πύλαις εκαστος είληγεν πάλον. Tum sequitur prima narrationis pars, quae est de Tydeo, Argivorum duce, viginti versibus comprehensa, ad quos Eteocles totidem de Melanippo Thebano, quem contra Tydeum sit missurus, versibus respondet. Quae stropha et antistropha, si ab levibus discesseris scripturae vitiis, non minus integrae et ab interpolatorum additamentis liberae sunt servatae quam pròxima narrationis pars de Capaneo Argivo et Polyphonte Thebano, ex quindecim nuncii totidemque Eteoclis versibus composita. tertio dicendum nuncii sermone, qui est de Eteoclo Argivo, eodem quindecim versuum numero absolutus, ad quos Eteocles in codice Mediceo novem tantum de Megareo Thebano versibus respondet, quorum duo primi,

πέμποιμ' ὢν ήδη τόνδε; σὺν τύχη δέ τφ καὶ δὴ πέπεμπτ' οὐ κόμπον ἐν χεροῖν ἔχων,

manifestum si quod aliud interpolatoris additamentum sunt, sive totam sententiam perinepte confusam spectamus, millam iam hunc, sed cum fortuna aliqua nunc ipsum missus est, non iactationem in manibus habens, sive verba singula consideramus, in quibus \"\delta\" inutiliter additum et τόνδε ita positum est ut secundum linguae leges non ad Megareum, sed ad Eteoclum, de quo nuncius dixerat, referendum foret, quod absurdum est: ne quid de elisa verbi πέπεμπται diphthongo dicam, nisi forte πέπεμπτ plusquamperfectum esse voluit, aut πέπεμπται κόμπον έν γεροίν έγων scripsit, quod fuit qui coniiceret. Confictus autem hic versus est ex verbis poetae v. 188. ἀνὴρ ἄκομπος, γεὶρ δ' ὁρῷ τὸ δράσιμον. Αρparet ex his Eteoclis sermonem in codice archetypo ab sententia incepisse initio truncata, Μεγαφεύς Κφέοντος σπέφμα τοῦ σπαφτῶν γένους, quam interpolator miseris illis versiculis duobus resarcire sibi visus est. Nam quum responsionis horum sermonum antistrophicae ignarus esset, non viderat octo excidisse versus et nono demum versu Megarei nomen memoratum fuisse, quemadmodum in quinto Eteoclis sermone (v. 189.) nomen ducis Thebani decimo quarto demum versu et sexti ducis Thebani nomen vigesimo secundo versu (v. 249.) proditur. Nam omnes hi Eteoclis sermones ita sunt compositi ut primo loco de duce hostili sententiam suam dicat et tum demum ducem nominet Thebanum quem

contra sit missurus: quod ipsum quoque interpolator non animadvertit. Itaque non dubitandum quin Eteocles septem primis orationis suae versibus plura de Eteoclo dixerit et octavo demum versu ad Megarei virtutes praedicandas transierit.

Diversa ab his quartae strophae et antistrophae ratio est. Nam stropha in codice Mediceo ex quindecim, antistropha vero ex viginti versibus est composita, quorum postremi sex omnium quos Aeschyli tragoediis interpolatores intulerunt futilissimi sunt,

τοιάδε μέντοι προσφίλεια δαιμόνων ·
πρός τῶυ κρατούντων δ' ἐσμὲν, οἱ δ' ἡσσωμένων ,
εἰ Ζεύς γε Τυφῶ καρτερώτερος μάχη ·
εἰκὸς δὲ πράξειν ἄνδρας ὡδ' ἀντιστάτας ·
'Υπερβίφ τε πρὸς λόγον τοῦ σήματος
σωτὴρ γένοιτ' ἂν Ζευς ἐπ' ἀσπίδος τυχών.

Notavi haec in annotationibus editionis Oxoniensis p. 181 assensusque est Ritschelius p. 769 verissime monens "wer in so abscheulichem slickwerk worte des Aeschylus sehen kann, mit dem ist weiter nicht zu rechten noch zu reden." Sublatis igitur his ineptiis quattuordecim remanent antistrophae versus, quorum numerus strophae exaequatur eiecto, de quo verissime iudicavit Prienus, versu illic post verba (v. 135.) τοιοῦδε φωτός πεῖραν εἶ φυλακτέον illato, φόβος γαρ ήδη πρός πύλαις κομπάζεται, quem qui addidit interpolator in stropha non magis quam in antistropha consilium perspexit poetae, qui hic et infra aliquoties nuncii et Eteoclis sermones graviori aliqua conclusit sententia breviter enunciata, quae spectatoribus plura cogitanda relinqueret, velut in fine strophae quintae (v. 175.) de Parthenopaeo, έλθων δ' έοικεν οὐ καπηλεύσειν μάχην, quod eodem redit quo admonitio illa de Hippomedonte, τοιούδε φωτός πείραν εὐ φυλακτέον. Ceterum observandum est nuncium hic non magis quam infra, ubi de quinto septimoque duce agit, quidquam addere de ducibus Thebanis contra illos mittendis, ut in narrationibus de reliquis quattuor Argivorum ducibus facit: in quo nihil est quod quis reprehendat, quum post tres primos Eteoclis sermones non opus esset identidem quaeri τοιφδε τφδε φωτί τις ξυστήσεται; aut simile quid.

Sequitur stropha quinta, quae in codice ex versibus constat viginti quattuor, quibus in antistropha tredecim tantum versus sunt oppositi: ut manifestum sit plura hic vel interpolata vel defecta esse, quam suspicionem etiam alia confirmant indicia, quae in oratione posita sunt partim perabsurde conformata. In initio strophae, ούτως γένοιτο τον δὲ πέμπτον αὐ λέγω | πέμπταισι προσταχθέντα Βορραίαις πύλαις, nomen desideratur ducis Argivi, quem statim ab initio nominari oportebat, ut in sex reliquis nuncii sermonibus ducis cuiusque Argivi nomen secundo tertiove versu memoratur. Excidit igitur strophae versus secundus, in quo non solum Parthenopaei Arcadis, de quo hic agitur, sed etiam matris eius nomen, poetarum et mythographorum narrationibus celebre, lectum fuit: ad quem versum nuncius respicit in verbis proximis (v. 162.) ubi Parthenopaeum sic describit, μητρὸς ἐξ ὀρεσκόου | βλάστημα καλλίπρωρον, ἀνδρόπαις ἀνήρ, et Eteocles v. 187. verbis δν λέγεις τὸν Ἀρκάδα. Manifestis his indiciis usus versum qui exciderat certissima coniectura restitui,

Παρθενοπαΐον 'Αρχάδ', 'Αταλάντης γόνον, producta Παρθενοπαΐον nominis syllaba secunda, ut 'Ιππομέδοντος v. 124. et 'Αλφεσίβοιαν ab Sophocle producta syllaba secunda dicta sunt: de quo productionis genere, iam ab grammaticis veteribus observato, pluribus dixi in annotatione ad Sophoclis fragmentum 785 in editione Oxoniensi tertia vol. 8 p. 174. Similiter Parthenopaeum eiusque matrem Sophocles descripsit in Oed. Col. 1320. cui haud dubie Aeschyli verba obversabantur quum sua scriberet, ἔχτος δὲ Παρθενοπαῖος 'Αρχάς ὅρνυται, | ἐπώνυμος τῆς πρόσθεν ἀδμήτης χρόνος | μητρὸς λοχευθεὶς, πιστὸς 'Αταλάντης γόνος.

Reliqua strophae quintae pars omni ex parte integra est servata clauditurque gravibus quae magnum quid portendere videantur nuncii verbis, ἐλθών δ' ἔοικεν οὐ καπηλεύσειν μάχην, quae interpolator absurdum in modum attenuavit additis versibus quattuor,

μακράς κελεύθου δ' οὐ καταισχυνεῖν πόρον, Παρθενοπαῖος 'Αρκάς. ὁ δὲ τοιόσδ' ἀνὴρ, μέτοικος, 'Αργει δ' ἐκτίνων καλὰς τροφάς, πύργοις ἀπειλεῖ τοῖσδ' ἃ μὴ κραίνοι θεός.

qui non minus inepte et confuse sunt compositi quam sex illi quos antistrophae quartae adjectos supra explosimus: ut non dubitandum videatur quin haec omnia ab uno eodemque poetastro sint conficta. Verba  $\Pi a \varrho \vartheta \varepsilon vo \pi \alpha i o \varsigma$  ' $A \varrho \times \acute{\alpha} \varsigma$  sumsit ex verbis Eteoclis v. 187.  $\mathring{\partial} v$   $\lambda \acute{\varepsilon} \gamma \varepsilon \iota \varsigma$   $\tau \grave{\partial} v$  ' $A \varrho \times \acute{\alpha} \delta \alpha$ . Senserat enim Parthenopaei nomen in nuncii narratione desiderari, sed non senserat quam absurdum sit vigesimo secundo demum versu, post longam

de illo narrationem, nomen inferri quod in initio narrationis enunciari debebat, ut supra ostendimus suppleto versu secundo, quem excidisse non animadverterat interpolator, Παρθενοπαῖον 'Αρκάδ', 'Αταλάντης γόνον. Verba πύργοις ἀπειλεῖ τοῖοδ' ἃ μὴ κραίνοι θεός conficta sunt ex verbis nuncii v. 57. (426.) πύργοις δ' ἀπειλεῖ δείν' διμὴ κραίνοι τύχη: illa autem 'Αργει ἐκτίνων καλὰς τροφάς alludunt ad Eteoclis de Megareo verba v. 123. (477.) θανὼν τροφεῖα πληρώσει χθονί. Sublatis igitur interpolatoris nugis restitutoque qui exciderat versu secundo stropha haec ex versibus constat viginti et uno.

Antistrophae quintae initium plane eodem modo interpolatum est quo antistrophae secundae (v. 102-109) initium interpolatum esse supra ostendimus. Nam quum antistropha ab verbis inciperet αὐτοῖς ἐκείνοις ἀνοσίοις κομπάσμασιν, interpolator versuum, quos plures excidisse manifestum erat, defectum reparare conatus est praemissis versibus ab se fictis, εί γὰρ τύχοιεν ών φρονοῦσι πρὸς θεῶν, | η τᾶν πανώλεις παγκάκως τ' όλοίατο 4), quorum absurditatem clarissima in luce collocavit Ritschelius p. 794, 795 refutatis interpretum ineptiis, quas ego hic et alibi silentio praetermitto, ne taedium moveam lectoribus. Interpolator autem haud dubie hoc dicere voluit, Argivos, si mala, quae Thebanis inferre meditentur, non Thebanis, sed ipsis ab diis immittantur, funditus esse perituros, quomodo Byzantinus quoque scholiasta intellexit. qui τύχοιε» per αὐτοὶ πάθοιε» est interpretatus, suppleto quod non cogitando suppleri poterat, sed necessario addi debebat, pronomine, quod interpolator propter metri necessitatem omisit eoque pacto effecit ut desipere videatur Eteocles. Nam verba ut nunc leguntur nihil aliud significare possunt quam Argivos, si votorum suorum compotes fiant, funditus esse perituros. Remotis igitur his quoque interpolatoris ineptiis versus remanent undecim, ante quos, ut strophae ambitus docet, decem alii versus exciderunt. in quibus Eteocles, ut ex καί particula in verbis ἔστιν δὲ καὶ τῷδε - colligi potest, non de solo Parthenopaeo, sed nonnulla in universum de quinque quos nuncius adhuc enumeraverat ducibus dixerat, quod poeta propterea sic instituerat quia sexti septimique ducis longe alia quam quinque priornm ratio est. Nam Amphiaraum, virum

<sup>4)</sup> Veteris errorem librarii, qui interpolatoris versum η τὰν πανώλεις παγκάκως τ' όλοίατο verbis Aeschyli αὐτοῖς ἐκείνοις ἀνοσίοις κομπάσμασιν postposuit, quum praeponere deberet, notavimus in annotatione critica.

probitate et prudentia insignem, qui sexto loco memoratur nec volens sed invitus contra Thebanos pugnat, nuncius pariter atque Eteocles tantopere admirantur quantopere quinque priorum ducum vanitatem et iactantiam reprehenderant: septimus vero dux ipsius est Eteoclis frater Polynices, casu singulari, quamobrem nuncius, ubi de eo refert quae viderat, nec laudat eum nec reprehendit, ut alios Argivorum duces, neque ex Eteocle quaerit quem contra illum sit missurus, sed satis habet verbis perorare (v. 279.)  $\sigma \dot{v}$  d' αὐτὸς γεῶθι ναυκληρείν πόλιν. Ceterum dignum animadversione est decem versuum lacunam, quae est in initio antistrophae quintae, tantundem fere spatii occupare quantum octo occuparunt versus qui in initio antistrophae tertiae exciderunt. Ex quo colligi potest communem utriusque lacunae originem fuisse, fortasse eo explicandam, quod versus octo antistrophae tertiae in folii pagina anteriore extrema, versus decem antistrophae quintae in eiusdem folii pagina posteriore extrema scripti fuerunt, abscissa autem extrema folii parte utrique perierunt. De quo si recte conieci, sequitur codicis antiqui foliorum paginas bipertitas fuisse linearum circiter 38, linea quaque duos plerumque 5) versus complectente iuxta se scriptos, ita ut columna sinistra versus 1, 3, 5, 7 etc., dextra 2, 4, 6, 8 etc. contineret. Cui rationi non obstat quod spatium in anteriore pagina extrema lineas complexum quattuor sive versus octo (102-109 textus nostri), in posteriore lineas quinque sive versus decem (176-185) continuisse sumitur. Nam par cuiusque paginae linearum numerus in codicibus non ea constantia servatur qua hodie in libris qui typis imprimuntur uti solemus, sed saepe uno duobusve versibus differt, ut in voluminibus Herculanensibus aliisque codicibus antiquis videre licet. Haec igitur etsi satis probabilia sunt, non negem tamen etiam alio casu quocunque octo antistrophae tertiae, decem antistrophae quintae versus excidere potuisse, quemadmodum in alia huius tragoediae parte ante verba poetae v. 278 λάφυρα δάων δουρίπηγθ' άγνοις δόμοις aliquot exciderunt versus, quibus suos quosdam substituit qui lacunam animadverterat interpolator. Incertior etiam de versibus singulis res est, quorum ut unus alterque obliteratus in exemplari antiquissimo

<sup>5)</sup> Plerumque inquam, propter carmina melica, quorum interdum vel tres breviores versus una linea comprehendebantur vel versus ultimus lineae integrae spatium occupabat, ut vel stropha proxima vel diverbium quod sequeretur ab nova linea inciperet.

fuerit, multi tamen solis excidisse videntur erroribus librariorum, quum oculi simili duorum versuum sive initio sive exitu decepti essent, aut librarius vel folium verteret vel proximum folium scribere inciperet, quale quid fortasse ab Medicei codicis scriba commissum est, cuius folium 66 aversum versu huius fabulae finitur 194. αὐτοὶ δ' ὑφ' αὑτῶν ἔνδοθεν πορθούμεθα, proximum autem ab verbis κεί μή τις άργης της έμης ακούσεται incipit, uno omisso versu, quem Byzantinus demum interpolator versu explevit per apographa propagato, τοιαῦτά τἂν γυναιξὶ συνναίων έγοις, longe ab mente Aeschyli aberrans, ut in praefatione edit. Oxon. secundae ostendi p. XIV. Nihilo melius antiquioribus res cessit interpolatoribus, qui etiam ubi mentem poetae quodammodo assecuti erant, tamen verbis quae intulerunt imbecillitatem suam plerumque satis manifeste prodiderunt. Sic in Prometheo v. 848. ubi Ioni in furorem actae praedicitur sanam mentem ei aliquando ab leve-solo manus tactu restitutum iri, haec in codice antiquissimo legebantur,

> ένταῦθα δή σε Ζεὺς τίθησιν ἔμφρονα, ἐπώνυμον δὲ τῶν Διὸς γέννημ' ἀφῶν τέξεις κελαινὸν Επαφον κτλ.

Quum manifestum esset post primi versus verba versum excidisse in quo τῶν Διὸς ἀφῶν mentio facta esset, interpolator versiculum composuit qui nunc in codice Mediceo legitur, έπαφων άταρβεί γειρί καὶ θιγών μόνον, Ioanne Tzetza quam Aeschylo digniorem: quod non fugit Elmsleium. Nam Aeschylus nec verba ¿naφων καὶ θιγών (ut ἄπτεσθαι καὶ θιγγάνειν alicubi dixit Epiphanius), quibus interpolator versum explere voluit, hic erat coniuncturus ubi multo aptius quid dici poterat, neque ἀταρβεῖ γειρί dicturus, quasi cavendum fuerit ne quis Iovem, deorum omnium potentissimum amatorumque quos Graeca poesis finxit audacissimum, Ionem, quia cornuta est, pertimuisse crederet, quemadmodum pueri et puellae pecudes cornutas tremula manu tangunt: quod non minus ridiculum est quam si quis Herculem, qui leonem Nemeaeum occidit, felem ἀταρβεῖ γειρί tetigisse dicat. Aeschyli igitur etsi nescimus quae verba fuerint, tamen qualibus uti potuerit non est difficile dictu, velut, ut exemplum ponam,

ένταῦθα δή σε Ζεὺς τίθησιν ἔμφρονα

χειρός χραταιάς είσαφάσμασιν μόνοις.

Nam quum insanienti sanam mentem solo manus tactu restituere non cuiusvis, sed plus quam humanae potentiae sit, hoc potius significari debebat quam duo verba, qualia interpolator posuit, idem significantia inutiliter inferri. Sic χειρὶ μάλα μεγάλη de love dixit Homerus II. 15, 694. et θιγὼν κραταιᾶς χειρός de Eurystheo Herculis manum tangente Euripides Herc. f. 967. Verbo antiquo ἀφάσσω et εἰσαφάσσω tangendi significatione saepius usus est Hippocrates: substantivum εἰσαφάσματα de aquila in iecur Promethei irruente ab Aeschylo dictum in Prometheo soluto annotavit Hesychius, per εἰσπτήματα et σπαράγματα interpretatus, sensum loci magis spectans quam significationem propriam vocabuli. Sed redeo ad Septem ad Thebas.

Seguitur stropha sexta, quae est de Amphiarao, versibus in codice constans undetriginta, qui numerus accurate respondet totidem antistrophae versibus. Nihilominus numerus falsus est et ad numerum versuum viginti sex minuendus, detractis qui utrobique illati sunt versibus spuriis tribus, fraude in stropha non minus manifesta quam in antistropha. Atque in stropha quidem Amphiaraus Polynicem, cuius partes invitus sequitur, quattuor increpat versibus,  $\eta$  τοίον έργον καὶ θεοίσι προσφιλές | καλόν τ' άκοῦσαι καὶ λέγειν μεθυστέροις, | πόλιν πατρώαν καὶ θεούς τούς έγγενείς | πορθείν, στράτευμ' έπακτον έμβεβληκότα; in quibus nihil est quod non et Aeschylo et Amphiarai persona omni ex parte dignum sit, estque hoc quoque prudenter a poeta institutum, quod Amphiaraus, licet omne conviciorum genus in Tydeum, patrui caede pollutum, congerat, tamen ne verbum quidem huiusmodi contra Polynicem dicit, quem iniuriam non tam fecisse quam passum ab Eteocle esse scit: quamobrem hoc unum reprehendit quod ille arma contra patriam fert, quod nulla ratione excusari posse significat. Verum non sufficere haec visa sunt interpolatori, qui quasi Eteoclis de Amphiarao iudicium (v. 248.), φιλεῖ δὲ σιγᾶν ἢ λέγειν τὰ xasoia, convellere voluerit, tres de suo adiunxit versus vetula muliere quam Amphiarao digniores,

μητρός τε πηγήν τίς κατασβέσει δίκη; πατρὶς δὲ γαῖα σῆς ὑπὸ σπουδῆς δορὶ άλοῦσα πῶς σοι ξύμμαχος γενήσεται;

Verba μητυός τε πηγήν τίς κατασβέσει δίκη, quae Agamemnonis versui 958. assimilata videntur, ἔστιν θάλασσα· τίς δέ νιν κατασβέσει, scholiastae et veteres et Byzantini de lacrimis intellexerunt, quas patria, quam poetae interdum cum matre comparant, effundat vel effusura sit: quae si interpolatoris mens fuit, ut

fuisse videtur, non minus absurde locutus est quam si quis latine dicat, matrisque fontem quae exstinguet iustitia? aut anglice, and what Justice shall staunch the mother's fountain? nihil dicam de μητρός nomine, quod sic simpliciter pro πατρίδος tanto minus dici potuit quum ab eo πατρίς δέ γαῖα distinguatur, πηγή quoque de lacrimis non potuit dici nisi nomine δακρύων vel addito vel ex verbis adiunctis intelligendo, ut Aeschylus in Prometheo dixit v. 400. δακρυσίστακτον απ' δοσων βαδινών δ' είβομένα δέος παρειάν | νοτίοις έτεγξα παγαίς, in Agamemnone v. 888. Εμοιγε μεν δή κλαυμάτων επίσσυτοι | πηγαί κατεσβήκασιν, οὐδ' ἔνι σταγών, aut Euripides Alcest. 1071. έξ ομμάτων πηγαί κατερρώγασιν. Herc. f. 99. δακρυρρύους τέκνων | πηγάς αφαίρει. 450. δακρύων ώς οὐ δύναμαι κατέγειν | γραίας δσσων έτι πηγάς. 1355. οὖτ' ἀπ' ὀμμάτων ἔσταξα πηγάς, et quae sunt alia plurima huiusmodi in scriptis poetarum. Interpolator vero ab metro in angustias compulsus δακρύων nomen omisit, ut in versibus quibus antistrophae quintae initium redintegrare conatus est réposes simpliciter dixit ubi necessario τύγοιεν αὐτοί dicendum erat. Quo hoc est consecutus ut sententia evaderet non absurda tantum, sed etìam ridicula. Nam verba μητρός πηγήν κατασβέσει nihil aliud significare possunt quam locastae, Polynicis matris, nnyir xaraξηρανείσθαι, quemadmodum Sanctus Epiphanius de Sarrha Abrahami uxore dixit vol. I. p. 25 c. άλλα και Σάρρα μετετέθη μετά τὸ νεκρωθηναι αὐτης την μήτραν καὶ την πηγην την κατ' έθισμὸν ξηρανθήναι αὐθις ἀναζωογονουμένη είς καταβολήν σπέρματος, καὶ ή πρεσβυτις χυΐσχουσα τέχνον κατ' έπαγγελίαν διὰ τ**ὴν έλπίδα τῆς** Non minus lepidum, etsi cum turpiore coniunctum lascivia, est quod apud Aeschylum ipsum in Suppl. 781. critici excogitarunt, ubi quum verba poetae, de quibus alio loco dixi, literis aliquot suo loco motis in codice Mediceo monstrosum in modum deformata sint, άμπετησαισδόσωσ, adiectivum extuderunt άμπετής, idque non ab αναπέτεσθαι, quod quis fortasse exspectet, sed ab ἀναπεταννύναι derivatum esse voluerunt, ut θύραι et πύλαι άναπεπταμέναι dicuntur et όμμα άμπετές, άκλήϊστον Heliodorus, Ἰταλικῶν θεαμάτων poeta, apud Stobaeum Floril. 100, 6 et similia plura medici dixerunt. Quo adiectivo si de choro Danaidum usus esset Aeschylus, dignus fuisset qui totius theatri cachinnis exciperetur. Nam virgines αμπετείς ex αμφιβόλφ sunt genere virginum quas ἀνασεσυρμένας Graeci dixerunt.

eiusdem generis commentum non minus ridiculum in versu Xonφόρων 534. notandum est, ubi librarii et interpretes coniuncta opera sexus sustulerunt discrimen quod inter ardoa et yvraixa intercedit, accurate expositum ab Sancto Epiphanio vol. I, p. 261 a. λέγομεν καὶ τὴν γυναϊκα ἄνθρωπον, ἀλλ' οὐκ ἄνδρα διὸ καὶ ὁ ἄνθρωπος λέγομεν και ή ανθρωπος. διαιρούντες δε το γένος ίδιαζόντως την μεν θήλειαν γυναϊκα καλούμεν, τον δε άρρενα άνδρα. Credas igitur ἀνδρὸς ὄψιν vel ὄψανον nihil aliud quam viri, γυναικός δψανον nihil aliud quam mulieris somnium significare posse, nec dubito quin eadem de hac re Aeschyli sententia fuerit, apud quem Orestes l. c., postquam chorus Clytaemnestrae de dracone somnium per quattuor versus exponere coepit, perspecta significatione eius respondet, οὖτοι μάταιον ἂν τόδ' ὄψανον πέλοι  $^6$ ), ex quo antiquus librarius, quum literae ANTOA fortasse obscurius scriptae essent, fecit quod nunc in codice legitur, οὖτοι μάταιον ἀνδρὸς δψανον πέλει, bona fide acceptum ab scholiasta, qui interpretatus est τὸ ἐκ τοῦ ἀνδρὸς ἀγαμέμνονος φάντασμα. Quod non Agamemnonis, sed ipsius scholiastae φάντασμα ex insano illo est interpretandi genere, quod quum recenti demum memoria saniori rationi magis magisque cedere coeperit, non mirandum est ab multis etiamnum teneri qui criticorum in mutandis codicum scripturis quae ipsis videtur audaciam fugientes non raro in multo maiorem incidunt interpretandi audaciam cum stupore coniunctam. Sed satis de Redeamus ad interpolatorum in Septem ad Thebas pompam.

De versibus tribus, quos antistrophae sextae temere illatos esse supra dicebam, duo tantum interpolatori debentur, alter post 242. (613.) insertus, τείνουσι πομπήν τήν μακράν πάλιν μολείν, quem scholiasta, dignus interpolatore interpres, sic explicat, ἐπὶ τὴν εἰς Ἅιδην ἀποικίαν ἐλκυσθήσεται μολείν τὴν ἐναντίαν τῷ εἰς Ἦρος: alter post v. 251. (622.) illatus, ποδῶκες ὅμμα, χεῖρα δ' οὐ βραδύνεται, celeripes oculus, manum vero non cunctatur, quem propterea finxit quod non intellexerat verba σάρκα δ' ἡβῶσαν φύει cum infinitivo constructa esse παρ' ἀσπίδος χυμνωθὲν ἀρπάσαι δόρυ, quoniam verbis σάρκα ἡβῶσαν φύει verbi ἰσχύει vel δύναται notio inest.

<sup>6)</sup> Sic verissime correxit Fridericus Martinus (qui antea coniecerat οὖτοι μάταιον, οὖ, τόθ' ὄψανον πέλει), cuius emendatio etiam eo confirmatur quod optativus cum αν huic loco aptior est quam indicativus.

Alia tertii versus origo est, qui in codice post v. 231. (600.) legitur non ab interpolatore fictus, sed ex scholio vetusto, quod in margine olim legebatur, illatus. Nam quum Aeschylus scripsisset quod ego restitui, έν παντί πράγει δ' ἔσθ' ὁμιλίας κακῆς | κάκιον οὐ- $\delta \hat{\epsilon} r$ ,  $\kappa \alpha \rho \pi \hat{\sigma} \varsigma \hat{\eta} \varsigma \hat{\alpha} \sigma \hat{\nu} \mu \phi \sigma \rho \sigma \varsigma^7$ ), id scholiasta explicuit per  $\sigma \hat{\nu} \kappa \sigma \mu \sigma \sigma \hat{\epsilon} \sigma \varsigma$ vel οὐ συγχομιστέος, versumque poetae non nominati comparavit, άτης άρουρα θάνατον έχχαρπίζεται. Quae annotatio quum textui illata adjectivum ἀσύμφορος expulisset, — quemadmodum in Suppl. v. 198. glossema μετώπων σωφράνων verbum σεσωφρονισμένων expulit, de quo dixi in praefat. edit. Lips. tertiae p. LXIII. metri corrector καρπός οὐ κομιστέος scripsit, ut nunc legitur in codice Mediceo, sublata 75, quam voculam, quia ex duabus tantum literis constat, non magnopere ab lectoribus desideratum iri putabat, licet ad constructionem verborum prorsus sit necessaria. Versus autem άτης άρουρα θάνατον έχχαρπίζεται, quem eiiciendum esse iam ab Schuetzio est animadversum, utrum Aeschvli ex alia fabula sit, quod non improbabile, an alius poetae, nescimus. Similiter Persarum v. 253. κακόν μέν πρώτον άγγελλειν κακά, in codice Mediceo poetae non nominati versus est adscriptus, στέργει γάο οὐδεὶς ἄγγελον κακῶν ἐπῶν, qui Sophoclis est Antigonae 277., in codicis Medicei apographis pluribus textui illatus. Eodem modo in ipso codice Mediceo peccatum est apud Sophoclem, ubi post Aiacis versum 550. έν τῷ φρονεῖν γὰρ μηδèν ήδιστος βίος, in textu versus legitur ab scholiasta olim margini adscriptus, fortasse Euripidis, τὸ μὴ φρονεῖν γὰρ κάρτ' ἀνώδυνον κακόν, quem suis quoque in exemplaribus legerunt Suidas s. v. κάρτα, Eustathius de Ismen. p. 52. et, ut videtur, Tzetza, qui eo utitur Histor. 6, 69., omisit vel non legit Stobaeus, seculi sexti scriptor, qui hunc locum attulit Floril. 78, 9.

Strophae septimae versus in codice sunt viginti duo, antistrophae vero viginti quattuor: de quo idem mihi dicendum est quod de stropha et antistropha sexta dicebam, neutrum versuum numerum verum esse, sed in utraque parte manifestam deprehendi in-

<sup>7)</sup> Poteram etiam ἀσυντελής, quod Hesychius per ἀσύμφορος explicat, vel aliud huiusmodi adiectivum ponere, sed praetuli ἀσύμφορος, cui accommodata videtur interpretatio scholiastae οὐ κομιστέος vel οὐ συγκομιστέος, ut συγκομίζειν saepissime de fructibus colligendis dicitur. Quod adiectivum ipsum quoque annotavit Hesychius, ἀσύμφορον: τὸ μὰ συμφέρον, ἢ πρέπον. καὶ ἀπρόσφορον. Usus eo est Euripides Troad. 491, ἃ δ' ἐστὶ γήρα τῷδ' ἀσυμφορώτατα, | τούτοις με προσθήσουσεν.

terpolatoris fraudem. Qui quum in fine strophae septimae versus videret cum praecedentibus de Polynice verbis non cohaerentes, ώς οῦποτ ἀνδρὶ τῷδε κηρυκευμάτων | μεμψει, σὰ δ' αὐτὸς γνῶθι ναυκληρεῖν πόλιν, nexum verborum illatis duobus quos ipse finxit versibus restituere ausus est,

τοιαυτ' έχείνων έστι τάξευρήματα.

σὺ δ' αὐτὸς ήδη γνῶθι τίνα πέμπειν δοκεῖς,

in quibus parum aptus est pluralis numeri usus έχείνων, quum in praecedentibus nuncii versibus non de septem ducibus, sed de uno agatur Polynice et interpolator ipse statim ad eum redeat verbis τίνα πέμπειν δοχείς: quanquam haec levia sunt si cum alterius versus compositione comparentur, in quo verba σὺ δ' αὐτὸς γνῶθι, inserto  $\eta \delta \eta$ , ex proximis sumsit verbis Aeschyli,  $\sigma \dot{v}$   $\delta'$   $\alpha \dot{v} \tau \dot{c} c$ γρώθι γανκληρείν πόλιν, non sentiens quam ineptum sit eadem intra spatium tam breve repeti. Aeschyli unus tantum versus fuit, cuius quae sententia fuerit verbis proximis, ώς οὐποτ΄ αιδρί τοδε κηρυκευμάτων μέμψει, tam manifeste est significatum ut non dubitaverim versum restituere qui excidit, καὶ δὴ λέλεκται πάττα τάντεταλμένα, quemadmodum Sophocles fragm. 411. dixit, πάντ' οίσθα, πάντ' έλεξα τάντεταλμένα | μῦθος γὰς 'Αργολιστί συντέpress Boayic. Sublatis igitur duobus interpolatoris versibus, uno autem qui exciderat Aeschyli versu restituto, versus huius strophae sunt viginti et unus, quemadmodum quintam stropham et antistropham ex versibus viginti et uno compositam fuisse supra Qui numerus sextae quoque restituendus est antistrophae, sublatis versibus tribus postremis,

ἄρχοντί τ' ἄρχων καὶ κασιγνήτφ κάσις, ἔχθοὸς ξὸν ἐχθοῷ στήσομαι. φέρ' ὡς τάχος κνημίδας, αίχμῆς καὶ πετοῶν προβλήματα,

quorum duo postremi, quos etiam Prienus notavit, personae Shakespearianae Sir John Falstaff multo magis conveniunt quam Eteocli Aeschyleo, cuius oratio aptissime finitur versibus,

τούτοις πεποιθώς είμι καὶ ξυστήσομαι

αὐτός τίς ἄλλος μᾶλλον ἐνδικώτευος;

quibus verbis quum significasset se ipsum manum cum fratre esse conserturum, chorus, priusquam vel verbum unum addere possit Eteocles, obsecrat eum ut ab consilio suo desistat, easque preces in versibus sequentibus iterum iterumque repetit. Quod colloquium ipsum quoque ita est compositum ut symmetria quaedam partium

sit servata. Nam post chori ἐξάστιχον (677—682.) quinque aequuntur Eteoclis τρίστιχα, interpositis post quattuor prima duabus strophis totidemque antistrophis chori dochmiacis cum clausula choriambiaca. Denique post ultimum Eteoclis τρίστιχον stichomythia chori et Eteoclis sequitur per octo trimetros continuata. Interpolatorum additamenta in hac parte fabulae nulla sunt praeter versum unum lacunae explendae caussa confictum. Nam quum in codice antiquiore duo tantum superessent versus (307. 309.) Eteoclis,

είπες κακόν φέςοι τις αἰσχύνης ἄτες κακῶν δὲ κὰσχοῶν οὔτιν εὐκλείαν έςεῖς,

manifestumque esset prioris versus apodosin excidisse, interpolator ex inferioribus verbis Eteoclis (v. 321.) κέρδος πρότερον ύστέρου μόρου versum composuit qui nunc in codice Mediceo interpositus est, xoro (hoc ac similitudinem imperativi tro fictum, quo Eteocles utitur v. 314.) μόνον γάρ κέρδος έν τεθνηκόσι, quem scholiastae, ut exspectari poterat, interpretati sunt, licet sive sic sive paullo aliter scriptus tam alienus ab huius loci sententia sit ut pari fere iure scribi potuisset, έστω· μόνον γαρ ληχύθιον απώλεσεν. Sententiam oppositam consideranti, κακῶν δὲ κάσγρῶν οὐτιν' εὐκλείαν έρεῖς, non dubium videbitur quin ego si non ipsa Aeschyli verba, certe sensum verborum sim assecutus inserto versu, deiròr pár έστιν, αλλ' όμως έχει κλέος. Duo igitur malorum genera ponit Eteocles, alterum κακῶν ἄνευ αἰσγύνης, alterum κακῶν μετ' αἰσγύνης. Prior Eteoclis, altera Polynicis est conditio. Proxime ab vero abfuit Blomfieldus, qui post τεθνημόσι unius versus defectum indicavit, haud dubie interpolatoris fraudem animadversurus, nisi eum fugisset tristicho hic opus esse, non tetrasticho.

Explosis interpolatorum commentis reliquum est ut librariorum persequar errores correctorumque veterum fraudes detegam,
qui ut in sex reliquis Aeschyli fabulis, sic in hac quoque tragoedia ita sunt versati ut obtuso homines ingenio fuisse pateat, qui
vitia scripturae plurima ne animadverterent quidem, animadversa
autem saepissime ita corrigerent ut corrupta magis etiam corrumperent veraeque scripturae vestigia, quae in codicum antiquorum
corruptelis haud dubie servata fuerunt, obliterarent. Utrisque supervenerunt posteriorum temporum scholiastae, inter quos διορθωτης codicis Medicei est, qui scholia vetera suis additamentis aucta
marginibus huius libri adscripsit: quem rursus multum superarunt

infimae aetatis grammatici Byzantini, δαιμόνιον γένος ἀνδοῶν, qui quum nulla usquam corruptelae suspicione tangerentur suique officii esse putarent quidquid in codicibus scriptum viderent explicare, interpretandi artes ad summum adduxerunt absurditatis fastigium, ut in scholiis ad tres primas Aeschyli tragoedias videre licet, quarum apographis ex codice Mediceo factis utebantur, in quibus nihil tam sanae rationi linguaeque legibus est contrarium, quod illos ab interpretandi conatu deterruerit. Inprimis ioculare est videre quomodo ex codicis Medicei scripturis monstrosius corruptis extricare se studuerint, velut in parodi huius fabulae versibus 83. 84. ubi chorus virginum Thebanarum, quae impetum exercitus Argivi urbi appropinquantis metuunt, sic apud Aeschylum locutus erat, είλε δ' έμὰς φρένας δέος· ὅπλων κτύπος ποτιχρίμπτεται. | διὰ πέδον βοὰ ποτᾶται, βρέμει δ' etc. Quae quum in

codice Mediceo sic essent depravata, ἔλεδέμὰσ (eraso accentu acuto primae tertiaeque syllabae et litera ν inter μ et α ab διορθωτή superscripta) πεδιοπλοκτύπόσ τὶ (eraso accentu) γρίμπτεται βοᾶ ποτάται βρέμει δ' etc., adscripto in margine utriusque versus a manu antiqua ζ<sup>τ</sup> (i. e. ζήτει), primus qui haec interpretari conaretur fuit scholiasta ille cuius annotatio in margine codicis Medicei legitur, καὶ τὰ τῆς γῆς δέ μου πεδία κατακτυπούμενα τοῖς ποσὶ τών ίππων καὶ τών ὅπλων ποιεί μου προσπελάζειν τὸν ήχον τοῖς ώσίν. Hic igitur omissis literis incommodis ελε proximas δεμασ πεδι pro δ' έμᾶς πεδία accepit suppletoque quod fortasse excidisse putabat γᾶς suum illud confecit καὶ τὰ τῆς γῆς δέ μου πεδία. Proximi vocabuli οπλοκτύποσ terminatio quum non conveniret nomini generis neutrius πεδία, interpretatus est quasi ὁπλόκτυκα scriptum esset, κατακτυπούμενα τοίς ποσί των ίππων, adiectivum illud ab  $\delta \pi \lambda \dot{\eta}$  derivans: quod quum minus certum ei videretur, aliam adject interpretationem ab ὅπλον derivatam, καὶ τῶν ὅπλων ποιεί μου προσπελάζειν τον ήγον τοίς ωσίν. Illud autem τοίς ώσίν finxit et literis τι γρίμπτεται pro ωτὶ γρίμπτεται acceptis, quod commentum diserte memoratur in annotatione quam manus

seculi decimi tertii adscripsit, τινές (codex τιν) ἀτὶ χρίμπτεται βοά, quod ex illius aetatis apographis annotatum est, in quibus partim ἀτί partim οὐσί scriptum est. Ab eadem manu alia adscripta est annotatio futilissima, έλεδεμὰς ἡ τὸ δέμας ἡμῶν τῷ

φόβφ λαμβάτουσα καὶ ταράττουσα ή έλεδεμτάς ή έλουσα ἀπὸ των δεμνίων. Horum duorum vocabulorum έλεδεμάς et έλεδεμνάς dubites utrum utro sit absurdius fictum, ne quid de sententia ipsa dicam, qua corpora virginum Thebanarum ab clamore militum ad urbem e longinquo accedentium correpta vel e lectis expulsa esse Easdem similesque ineptias scholiastae Byzantini exornarunt, quorum annotationes hae sunt in editione mea p. 311, 15 έλεδεμνάς: ὁ έλαύνων καὶ διεγείρων ἀπὸ τῶν δεμνίων. "Αλλως, ελεδεμνάς: γρίμπτεται δε και πλησιάζει ήμιν τι ή κατά τι ήμιν προσπελάζει βοή πεδιοπλόκτυπος, ήγουν τῶν άρμάτων, κτύπον έμποιούσα τη γή. Ο. Ρ. έλεδεμάς άντι του το δέμας και το σώμα ήμων λαμβάνουσα τω φόβω καὶ συσφίγγουσα καὶ κατέγουσα τινές δε ωτι γρίμπτεται γράφουσιν, ήτοι τη ακοή ήμων προσπελάζει βοή. Ο. Ρ. Ν. πεδιοπλόκτυπος: καὶ τὸ τῆς γῆς δέ μου πέδον κατακτυπούμενον τοῖς ὅπλοις ποεὶ μου τοῖς ώσὶ προσπελάζει» τὸν ήγον. Α. ήγουν ὁ κτύπος ὁ ἐκ συγκρουσμοῦ τῶν ὅπλων προς άλληλα και έκ της έν τη γη των ίπαων ποδοκροτήσεως γινόμενος. Ρ. υπό του κτύπου των ποδών των ίππων έν τοίς πεδίοις γινομένου. Ο. η στικτέον είς το βοά, το δε έξης ούτως, καὶ γρίμπτεται βοὰ πεδιοπλόκτυπος. \* Ρ. έλεδεμνάς: έλαύνων έμδ έκ των δεμνίων και ούκ έων καθεύδειν, φόβον έμβαλών. πεδιοπλόκτυπος: κτύπον έν τω πεδίω τοις οπλοις έγειρουσα. Β. έγγρίπτεται βοά: έπεισι καὶ πλησιάζει ήγος. ποτάται: ἐναέριος φέρεται, ήγει ή βοή των δπλων. B. Apparet ex his annotationibus hos quoque interpretes inter έλεδεμάς et έλεδεμτάς, inter τι γρίμπτεται et ωτὶ (vel ωσὶ) γρίμπτεται fluctuasse, nonnullos adiectivum finxisse πεδιοπλόκτυπος, — quod cum βοά coniunctum non minus sublime est quam si anglice dicas a ground - hoof - trodden clamour, aut germanice bodenhufschlagendes geschrei - alios denique dnbitasse utrum ΟΠΛΟΚΤΥΠΟC illud ab ὁπλή an ὅπλον esset derivandum: qua ipsa dubitatione novum imperitiae suae documentum ediderunt. Nam etsi Graeci composita plurima cum önlor formarunt, tamen, vitandae, ut videtur, homonymiae caussa, nullum unquam huiusmodi compositum cum ὁπλή formarunt. Dixerunt δάπεδον inπόκροτοι eandemque notionem aliis modis pluribus expresserunt: adjectiva vero ab ὁπλή formata ὁπλόχροτος, οπλόκτυπος, οπλόπληκτος, οπλόδουπος, et quae alia huiusmodi. fingi possunt, inter Graecos veteres non minus inaudita fuerunt quam inter hodiernos.

- V. 3. (371.) πομπίμους χνόας ποδοῖν] Codex ποδῶν. Quum comparatio a bigis ducta sit quarum modioli sunt duo, non est probabile Aeschylum ποδῶν scribere maluisse quam ποδοῖν. Quamobrem ποδοῖν restitui, quum codicum auctoritas in hoc genere nulla sit. Similiter ποδοῖν ξυνωρίδα Choeph. 982. dicere maluit quam ποδῶν.
- 5. (373.) καὶ μὴν ἄναξ ὅδ' αὐτὸς Οἰδίπου τόκος | εἶσ' ἀρτίκολλον άγγελου λόγον μαθείι] Sic codex, manifesta veteris correctoris interpolatione, quam bona fide accepit scholiasta Mediceus, καὶ μὴν αὐτὸς ὁ Ἐτεοκλῆς ἐπείγεται, ἀκουσόμενος τὰ παρὰ τοῦ άγγέλου λεγόμενα, η ώς ταῦτα ἀρτίως ἀκουσόμενος, ὥστε κολλη σαι τη διανοία η τοῖς ώσὶν ἀχούσαντα. Frequens est apud poetas scenicos et alios scriptores quosvis sententia, opportune aliquem advenire ut vel videre quae agantur vel audire quae dicantur possit. Quam si Aeschylo propositum fuisset quam ineptissime eloqui, aptissima foret codicis scriptura. Verbum elot, quod praesenti en eiverai explicuit scholiasta vetus, et diserte agnoscit scholiasta Byzantinus, qui είσι καὶ ἔργεται μαθείτ interpretatur, apud Atticos veteres constanter futuri significationem habere nemini hodie ignotum est: non didicerat Stanleius quum Eum. 242 πρόσειμι δώμα καὶ βρέτας τὸ σὸν, θεὰ, | αὐτοῦ φυλάσσων τ' άμμενῶ (codex φυλάσσων άναμένω) τέλος δίκης, verteret accedo, ubi Orestes non accedere, sed accessurum se esse dicit ad limina templi, cuius in vicinia versatur. Eloi igitur quum locum hic non babeat, ubi praesenti opus est, sequitur recte in apographis nonnullis, sive casu sive consilio, scriptum esse είς ἀρτίχολλον, quod necessario cum λόγον est coniungendum. Nam quod quibusdam in mentem venit είς ἀρτίχολλος genere neutro dictum esse, ut eic déor dicitur, nec per se verisimile est et prorsus perversum Let iuxta posito accusativo  $\lambda \acute{o} \gamma o r$ , quem quum nemo non cum  $\mathring{a}\acute{o}$ τίχολλος conjuncturus sit, Aeschylus λόγους erat scripturus, si illud voluisset, a quo longe abfuit. Non minus perversa sunt quae de structura verborum ὄδ' αὐτὸς ἀγγέλου λόγον μαθεῖν olim excogitarunt interpretes exemplis usi ab hoc loco alienissimis. Verba καὶ μὴν ἄναξ ὄδ' αὐτός indicio sunt tertiam personam verbi excidisse, quale est  $\pi \alpha \rho \alpha$ , cuius frequens in huiusmodi locis usus est, velut apud Sophoclem Oed. Col. 559. καὶ μὴν ἄναξ δδ' ήμιν Αιγέως τόχος | Θησεύς κατ' όμφην σην έφ' άστάλη πάρα. Hoc igitur Aeschylo quoque restitui, sublato μαθείτ, quod origi-

nem suam glossemati ἀρτιμαθῆ debere videtur. Nam quum prius hemichorium  $\pi \varepsilon v \theta \dot{\omega}$  νέαν ab nuncio afferri dixisset, alterum hemichorium idem significat verbis ἀρτίκολλον λόγον, cui vetus glossator ἀρτιμαθῆ superscripserat sive plenum sive omissis duabus primis syllabis  $\begin{pmatrix} MA\Theta H \\ APTIKOAAON \end{pmatrix}$ , ut νεοπευθῆ ab Hesychio per ἀρτιμαθῆ explicatur.

Non melius res cessit correctori veteri in versu proximo 6. (374.) σπουδή δὲ καὶ τοῦδ' οὖκ ἀπαρτίζει πόδα, de quo scholiastae, praesertim Byzantini, et recentiores interpretes alii alia excogitarunt, quorum absurditatem perspexit anglicus Aeschyli interpres T. A. Buckley, verissime iudicans (p. 46) "The multitude of interpretations of the common reading are from their uniform absurdity sufficient to show that it is corrupt. I have chosen the least offensive, but am still certain that unaprize is indefensible." Ipse vertit and haste does not allow him to make equal footsteps. recte tamen, ut videtur, sentiens non potuisse Aeschylo in mentem venire ut istiusmodi quid de Eteocle rege diceret, qui gressu quidem nonnihil accelerato advenit, sed non accurrit, quod tanto magis ridiculum foret, quum per versus circiter trecentos et quinquaginta cum nuncio et choro sermones multo quam opus erat longiores habeat, ut nihil caussae fuisse appareat cur Eteocles sublatis in altum pedibus, ut pueri facere solent, accurreret, quasi tota Thebarum urbs flagrare coeperit. Porro ne hoc quidem admodum probabile est, Aeschylum quid Eteoclis festinatio non efficeret dicere maluisse quam quid efficeret. Itaque non dubitandum quin verba τοῦδ' οὐκ ἀπαρτίζει corruptela laborent, cuius erigo, ni fallor, ab scriptura vetere repetenda est TOYCTNKATAPTI-ZEI, vel litera N per lineolam, ut saepe factum, expressa TO-ΥΕΥΚΑΤΑΡΤΙΖΕΙ (i. e. τοῦ συγκαταρτίζει), ubi quum CYKAT pro ΟΥΚΑΠ acceptum esset, facilis corruptela τοῦδο οὐκ ἀπαρτίζει fuit. Restituta vera scriptura, xaì τοῦ pro xaì τοῦδε dictum est ut καὶ τὸν pro καὶ τόνδε Eum. 174. καὶ τὸν οὖκ ἐκλύσεται, et quae sunt alia huius usus exempla non pauca apud Aeschylum, verba autem καὶ τοῦ συγκαταρτίζει πόδα, pro quibus etiam συγκαθαρμόζει βάσιν dici potuisset, significant nuncii et Eteoclis adventum sibi invicem esse adaptatum, ita ut ille narrare quae compererat. hic audire possit. Verbo συγκαταρτίζειν, etsi sensu alio, usus est Nicephorus Chumnus in Boissonadii Anecd. vol. 2, p. 24, 9, quemadmodum verbi κατολλύται proximus post Aeschylum (Pers. 670.) testis est Theodorus Metochita, infimae aetatis scriptor — (nam κατολοίμην apud scriptorem Christi Patientis v. 526. ex κάρε δλοίμην corruptum esse vidit Eichstadius) — de quo verborum genere nuper dixi in annotatione ad Persarum versum illum. Ceterum numerum singularem πόδα hic intactum reliquerunt librarii, ut in Prom. 263. πημάτων έξω πόδα | έχει et Choeph. 697. έξω κομίζων δλεθρίου πηλοῦ πόδα pluralem substituerunt ibid. 676. δεῦρ ἀπεζύγην πόδας, ubi πόδα restituit L. Dindorfius.

17. (385.) Codicis vitium δ' ἐσώ in δὲ τῷ mutavit recens corrector. Mihi probabilius visum frequens apud Aeschylum δέ τοι.

25. (303.) ἴππος χαλινῶν ὡς κατασθμαίνων μέτει] Sic χαλινῶν ἄνανδον μένος dictum Agam. v. 238. δ' particula in codice super χαλινῶν a manu recenti scripta indicio est correctorem dativum μένει pro tertia persona verbi habuisse, in quo errore scholiasta quoque versatus esse videri potest, qui in interpretatione sua verbo εἶργεται utitur.

26. (494.) χλύων] Codex μένων librario ad superius μένει aberrante. Certissimam Tyrwhitti emendationem κλύων in libro suo legisse videtur scholiasta, qui verbis σάλπιγγος ἀκούων utitur.

34. (402.) τάχ αν γένοιτο μάντις ή ανοιά τινι ] Sic codex. Metri vitium correxit manus antiqua mutato accentu ή ἀνοία (quod άροία scribendum foret), cui convenit annotatio scholiastae, ή άνοία: παρυξυτόνως Άττικοί άντι τοῦ ἄνοια· διὰ δὲ τὸ μέτρον έξετεινεν. ὁ δὲ νοῦς, τὰ έξ ὀνοίας τινῶν γενόμενα τάγα τῶν καχῶν αὐτοῖς ἔσται σύμβολα. Qui non animadvertit pluralem illum riror non minus ineptum huic loco esse quam qui in codice legitur singularem 7191, quum hic non de quodam vel quibusdam, sed de Tydeo agatur. Manifestum est extrema versus verba, ut tot aliis in locis, in codice antiquissimo obliterata fuisse, quae lacuna verbis ή ἄνοιά τιντ fortasse ab eodem expleta est artifice cui absurdum illud πανουργία τιτι debemus, de quo ad v. 233. (602.) di-Qui quum nominativum ή ἄνοια inferret, non animadverterat subjectum verbi γένοιτο esse νὺξ αὖτη, pro quo poeta in priore sententiae parte accusativum per attractionem posuit, xai τύχτα ταύτην ην λέγεις, quia metrum non ferebat nominativum. Aeschylus quid scripserit ex reliquis Eteoclis nunciique sermonibus divinari potest, in quibus eventus quem utriusque exercitus ducum consilia sint habitura plus uno in loco in deorum arbitrio

positus esse dicitur, velut de Amphiarao v. 243. (614.) Διὸς Θέ. λοντος συγκαθελκυσθήσεται. Quo indicio supplevi quod excidisse videtur, τάχ ἀν γένοιτο μάντις, εἰ θεὸς θέλοι. Quam numinis voluntatem Eteocles, ut par erat, in versibus proximis ita interpretatur ut exitiosam non Thebanis, sed Tydeo fore speret.

- 45. (413.) κάρτα δ' ἔστ' ἐγχώριος] Incertum est utrum Aeschylus δ' an τ' scripserit.
- 50. (418.) ὡς δικαίας πόλεως πρόμαχος ὅργυται] Non est versimile Aeschylum δικαίως, quod in codice legitur, scribere maluisse quam quod restitui, δικαίας, quum hoc potissimum dicendum esset, iustam ab urbe caussam defendi.
- 66. (434.) τοιῷδε τῷδε φωτὶ τίς ξυστήσεται; ] Quod in codice scriptum est τοιῷδε φωτὶ πέμπε τίς ξυστήσεται non aliter explicari potest quam ut nuncius, simile quid dicturus ut v. 100. καὶ τῷδε φωτὶ πέμπε τὸν φεφέγγυον, suam ipse orationem post πέμπε interrumpat illata interrogatione τίς ξυστήσεται; Quae loquendi forma maiorem quam huic loco convenit animi motum proderet, minusque apta foret quam τοιῷδε φωτὶ, φράζε, τίς ξυστήσεται; quod fuit qui coniiceret. Mihi simplicissimum visum τῷδε inserere, quod post τοιῷδε facile excidere potuit. Plutarchus quid in codice suo legerit non perspicitur ex verbis eius in Vita Thesei c. 1. ubi haec verba cum v. 27. (395.) coniuncta memoriter affert, τοιῷδε φωτὶ (κατ² Αἰσχύλον) τίς ξυμβήσεται; τίν² ἀντιτάξω τῷδε; τίς φεφέγγυος;
- 71. (440.) Καπανεὺς δ² ἀπειλεῖ δρᾶν παρεσκευασμένος, | Θεοὺς ἀτίζων] Sic codex. Haec quoque ab correctore sunt depravata. Post ea quae nuncius de Capanei protervitate dixerat non satis erat eum δρᾶν παρεσκευασμένον dici, qud sex reliquis quoque ducibus pariter convenit, sed hoc potius dicendum erat, quidvis eum ausurum esse. Quamobrem restitui πᾶν παρεσκευασμένος δρᾶν, θεοὺς ἀτίζων. Literae IIAN quum ante IIAP excidissent, corrector δρᾶν huc transposuit ex versus proximi initio, ubi abesse per metrum poterat et fortasse abundare adeo videbatur non attendenti ad θεούς nominis synizesin. Praeterea δε particulam quae in codice post Καπανεύς legitur eieci, ab librario hic illatam ut v. 96. (466.) et alibi, velut Choeph. 87. ἐπεὶ πάρεστε τῆσδε προστροπῆς ἐμοὶ | πομποὶ, γένεσθε τῶνδε σύμβουλοι πέρι | τύμβφ δὲ χέουσα τάσδε κηδείους χοὰς | πῶς εὕφρον είπω, πῶς κατεύξωμαι πατρί; ubi errorem animadyertit Turnebus particulamque de-

levit. Neque enim χέουσα duabus syllabis pronunciari potest, quod non minus inauditum est quam ὁξουσα in ὁοῦσα contractum, tantoque absurdius foret quia particulae addendae nulla plane necessitas erat. Reconditior in eadem particula error est ibidem v. 493. ubi Orestes et Electra per stichomythiam ita colloquuntur ut alter alterius sermonem continuet,

ΟΡ. ω γαι', άνες μοι πατές εποπτεύσαι μάχην,

ΗΛ. ω Περσέφασσα, δὸς δ' ἔπ' 8) εὔμορφον κράτος.

ΟΡ. μέμνησο λουτοων οίς ενοσφίσθης, πάτεο,

ΠΑ. μέμνησο δ' άμφίβληστρον ῷ σ' ἐκαίνυσαν,

ΟΡ. πέδαις ἀχαλκεύτοις τθ ἡ ρέθης, πάτερ,

ΗΛ. αλοχρώς τε βουλευτοῖσιν έγκαλύμμασιν.

ubi quum interpolator v. 5. scriberet quod nunc in codice legitur πέδαις δ' ἀχαλκεύτοις ἐθηρεύθης, πάτερ fraudem inscius prodidit verbo ἐθηρεύθης, quod Aeschylus, si venandi verbo uti voluisset, ἐθηράθης scripsisset. Nam etsi in verbo θηρεύειν per se nihil est quod reprehendi possit, tamen Aeschylo, Sophocli et Euripidi altera constanter uti placuit forma θηράν eiusque derivatis, velut θηρατέος, θηράσιμος, θηρατήριος, εὐθήρατος, nisi ubi metrum θηρεύειν postularet, cuius formae pauca reperiuntur huiusmodi exempla apud Euripidem, nullum apud Sophoclem, unum, sed leviter corruptum, apud Aeschylum Prom. 858. ἤξουσι θηρεύσοντες οὐ θηρασίμους | γάμους, quod Aeschylus, si duplicato futuro uti voluisset, θηράσοντες scripturus erat: sed praetulit haud dubie praesens θηρεύοντες, quod in uno positum est apographo, casu potius, ut videtur, quam consilio.

79. (458.) αἴθων τέτακται λῆμα] Quod Aeschylus scripserat AIOON quum et αἴθων et αἰθον significare possit, scholiastae Byzantini dubitarunt utrum utri praestaret. Qua dubitatione supersedere poterant, quum praecedentia verba ἀνὴ $\varrho$  δ' ἐπ' αὐτ $\tilde{\varphi}$  masculinum postulent αἴθων.

84. (453.) βέλος πρὶν σχέθοι πρὶν ἐμὸν ἐσθορεῖν δόμον] Correxi codicis scripturum βέλος ἐπισχέθοι, ut versus strophicus 50. (418.) θεοὶ δοῖεν, ὡς δικαίας πόλεως postulabat, quemadmodum versum 197. (564.) eadem de caussa recte correxit Blomfieldus. Nam quod in carminibus quibusdam trilogiae Oresteae dochmii arsi solutae non soluta respondet, nihil ad has in Septem

8) đòς đ ἐπ'] Học est ἐπίδος đέ. Nam sic codicis vitium đòς đέ τ' corrigendum esse alio loco ostendi.

ad Thebas strophas pertinet, ut suo loco ostendetur. Et hic quidem Aeschylum, etiam si responsionis inaequalitas nihil offensionis haberet, ἐπισχέθοι scribere maluisse quam πρὶν σχέθοι tanto incredibilius est, quum huic loco, si cui alii, aptissimum sit Homericum πρίν — πρίν, quo etiam tragici usi sunt, velut Euripides Herc. f. 605. πόλιν τε σὴν μὴ πρὶν ταράξης πρὶν τόδ εὐ θέσθαι, τέκνον, et interdum prosae quoque orationis scriptores, ut in Thesauro ostendi vol. 6, p. 1602. Ἐπισχέθοι autem ex glossemate illatum pro σχέθοι, ut Hesychius aliique grammatici σχεθεῖν et alia verbi simplicis tempora per ἐπισχεῖν explicant.

- 93. (463.) Codex βάρβαρον τρόπον. Quum statim sequatur οὐ σμικρὸν τρόπον, non est verisimile Aeschylum βάρβαρον τρόπον scripsisse, quum in promptu esset βάρβαρον νόμον, quod restitui cum Prieno. Per ἀπηνῆ ἦχον explicat scholiasta.
- 96. (465.) Delevi δέ ab librario, ut ad v. 71. dicebam, imprudenter illatum. Neque enim novi quid infertur, sed sequitur scuti descriptio, quam nuncius annunciaverat verbis ἐσχημάτισται δ΄ ἀσπὶς οὐ σμιχρὸν τρόπον.
- 116. (480.) Codex μηδέ μοι φθότει λέγωτ, inusitata verbi φθότει structura cum participio. Recte Valckenarius in schedis ineditis μηδέ μοι φθότει λόγωτ. ἀφθότφ λόγφ dixit Suppl. 321.
- 117. (481.) ἐπεύχομαι τῷ μὲν] Sic correxi codicis scriptu ram ἐπεύχομαι δὴ τάδε μέν. In Robortelli editione ἐπεύχομαι τῷ δὲ μέν, recte, si δὲ deleatur.
- 148. (513.) διὰ χερὸς βέλος φλέγων] Probabilius videtur διὰ χεροῖν βέλος φλέγων.
- 150. (515.) Zηνὸς ἀντίπνουν metri indicio correxi, remoto quod in codice est glossemate Διὸς ἀντίτυπον. Aptissime de Typhone dictum ἀντίπνουν, respondens verbis nuncii v. 129. (493.) Τυφῶν ἱέντα πυρπνόον διὰ στόμα | λιγνὺν μέλαιναν.
- 172. (542.) γόμφοις ἐνώμα] γόμφοισι νωμῷ Wakefieldus. Notanda subjecti mutatio in verbis ἐνώμα φέρει ἔοικεν, quae nihil offensionis habet, quum femininum αὐτῆ et masculinum ἐλθών nihil ambiguitatis relinquant.
- 197. (564.) Codex τριχὸς δ' ὀρθίας πλόκαμος ἴσταται. Recte, ut ex versu antistrophico (255.) apparet, Blomfieldus καὶ τριχὸς ὄρθιος. ὄρθιος, quod etiam Wakefieldus restituerat, necessarium est propter verbum ἴσταται, quod cum hoc adiectivo coniungi de-

bebat, ut Homerus Iliad. 24, 359. dixit, ὀρθαὶ δὲ τρίχες ἔσταν ἐπὶ γναμπτοῖσι μέλεσσι.

218. (587.) Codex τήνδε πιανῶ χθόνα, quod non scribi potuit ab Aeschylo, quum statim sequatur πολεμίας ὑπὸ χθονός. Egregie Ritschelius p. 789. τόνδε πιανῶ γύην, quam emendationem ipsum hoc verbum πιανῶ quodammodo confirmat. τόνδε γύην autem quum consueto librariis errore τήνδε γύην scriptum esset, glossator χθόνα substituit. Numero plurali γύαι saepe usi sunt Aeschylus et Sophocles, Euripides etiam singulari, velut Heracl. 839. τὸν ἀργείων γύην σπείροντες.

221. (590.) Quod in codice legitur εὔκηλον ἔχων ex scriptura antiqua corruptum est ΕΥΚΥΚΛΟΝΕΜΩΝ, quae εὔκυκλον νέμων significat, litera N, quae bis scribi debebat, semel scripta: quae frequens in codice Mediceo etiam in Sophoclis tragoediis orthographia est. Animadvertit errorem διορθωτής codicis, qui in margine adscripsit γρ. εὔκυκλον νέμων.

222. (591.) σῆμα δ' σὖχ ἐπῆν σάχει] Codex χΰχλφ, scriptura valde improbabili, quum modo praecesserit  $ε\~νχνλον$ . Quamobrem restitui σάχει. Nam χΰχλωι fortasse ex KTΚΛΟΝ ortum, quod literis vitiosis KHΛΟΝ in versu praecedente superscriptum fuisse videtur.

231. (600.) De huius versus scriptura supra dictum est ubi. de interpolatorum additamentis agebam.

232. (601.)  $\omega_{\varsigma}$ ] Sic emendavi pro  $\mathring{\eta}$ , quod ab librario vel correctore illatum est non animadvertente particulae  $\omega_{\varsigma}$  post versus multos interpositos respondere  $o\~v\tau\omega_{\varsigma}$  v. 239. (609.)

233. (602.) Codex ναύτησι θερμοῖς καὶ πανουργία τινί.

Quod interpretes quidam, ab Ritschelio refutati p. 781., pro πανούργοισίν τισιν dictum acceperunt, opinione tanto absurdiore quum nulla plane ratio reddi possit cur Aeschylus, si hoc dicere voluisset, non ipsum illud πανούργοισίν τισιν posuerit. Sensit vitium Arnaldus, sed non vidit defectum in fine versum imperite esse ab correctore expletum. Nam Aeschylus scripserat, ναύταισι θερμοῖς καὶ πανουργίας πλέφς, ut Prom. v. 42. dixit ἀεί γε δὴ νηλῆς σὰ καὶ θράσους πλέως. "Ανδρα μωρίας πλέων dixit Sophocles Aj. 1150. et οἱ πόνου πολλοῦ πλέφ ib. 1112. et quae sunt alia huiusmodi multa.

238. (638.) Dativum ἐκδίκοις, qui ab adiectivo ταὐτοῦ regitur, optime restituit Prienus pro ἐκδίκως, sed non animadvertit versum hunc in codice male ante verba πληγεὶς θεοῦ μάστιγι παγκοίνω δάμη positum esse, collocatione verborum non solum per se minus apta, sed etiam propterea perversa, quia sic illi quoque dativi ἐχθροξένοις τε καὶ θεῶν ἀμνήμοσιν primo adspectu ab ταὐτοῦ regi videntur.

259. (631.) τὸν ἔβδομον δὴ τῶνδ' ἐφ' ἑβδόμαις πύλαις | λέξω] Sic correxi quod in codice est τόνδ' ἐφ' ἑβδόμαις πύλαις, nini Aeschylus τὸν πρὸς ἑβδόμαις πύλαις scripsit, aut στάντ' ἐφ' ἑβ-δόμαις πύλαις, quod coniecit Ritschelius.

263. (635.) Restitui ἐπεξιάκχασεν pro participio ἐπεξιακχάσας, quod librarius posuerat praecedente participio κάπικηρυχθείς in errorem ductus. Sic aoristo ἐπηλάλαξεν utitur v. 133. (497.)

265. (637.) Correxi  $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  pro  $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  pro  $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  vel  $\ddot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  dici ab Aeschylo potuit: quod interdum factum in dialecto Dorica, de quo dixit Ahrens in libro de hac dialecto p. 377.

273. (645.) Pro ἡγουμένη fuerunt qui ἡρτυμένη vel ἡσκημένη coniicerent.

275. (647.)  $\times \alpha \tau \dot{\alpha} \xi \omega$  δ'] Recte habet δέ particula, quae refertur ad  $\varepsilon \dot{i}\mu \dot{i}$   $\Delta i \times \eta$ , quod praecessisse in inscriptione hac cogitandum est.

309. (685.) Notanda crasis rarior κάσχοῶν, ut κάσχύνην apud Euripidem Suppl. 767. Dixit de hoc genere Seidlerus ad Euripidis Troad. 384. (ubi τάσχοά), quam annotationem repetivi in Annot. Oxon. vol. 2. p. 649.

tum est. Aptius enim est Eteoclem de se ipso loqui quam sententia communi uti. Optativi formam in σιν ego Aeschylo restitui Eumen. 429. ἀλλ' ὅρχον οὐ δέξαιτ' ἂν, εἰ δοῦναι θέλοιν, ubi codex οὐ δοῦναι θέλει. Eadem saepius obliterata apud Sophoclem et Euripidem.

Lipsiae.

G. Dindorf.

## Vermischtes.

Arcadius p. 56, 1 ἔσβιλος. Lobeck Proll. 117 will dafür entweder σέσιλος oder ισπνιλος (so, nicht εισπνηλος Ahrens) geschrieben wissen. Es scheint jedoch nicht zu corrigiren, sondern ein tarantinisches trinkgeschirr gemeint zu sein. Hesych hat nämlich έσβηνες· είδος ποτηρίου (παρά) Ταραντίνοις. Da aber alle nomina auf ην, ausser Ελλην είρην άρρην περπέρην τέρην Γέρην und γέρην nebst Θέρην (ein fluss) den accent auf der endsvlbe haben, so wäre ἐσβηνες zu schreiben. Allein Hesych erklärt, wie eldos (nicht είδη) zeigt, einen singularis. Das wort wird also iσβιλος gelautet haben. — Derselbe Arcadius 12, 10 führt unter den eigennamen auf κων Χάλκων Δράκων αίκων Λάκων auf. Für alkor hat der Paris. 2602 Kixor. Herodian hatte also aufgeführt Kixor und Lixor. Erstrer ist dem Hipponax, letztrer den Adoniazusen des Theokrit entnommen. Denn so lesen dort L. 11. mg. A. E. F. N. O. corr. P., Ahrens hat dirora beibehalten.

Liban. I, p. 25, 4 R. εύχομαι Νηρεί τε καὶ ταῖς Νηρέως κόραις. Es ist ein buchstabe ausgefallen; man lese καὶ ταῖς τ΄ Νηρέως d. i. πεττήκοντα.

Nach van Gent Epist. Crit. in Durid. Sam. p. 7 hätte Lesches geschrieben:

νὺξ μὲν ἔην μέσση, λαμπρὰ δ' ἐπέτελλε σελήνη παρθένος, εἰσελάσασα δρόμον μεγάλοισιν ἐν ἄστροις. Ich hatte einen andern vers, den Suidas und zum theil Hesych anführen damit verbunden:

νὺξ μὲν ἔην μέσση, λαμπρὰ δ' ἐπέτελλε σελήνη, οὐδέ ποθι κνηκὶς ὑπεφαίνετο, πέπτατο δ' αἰθήρ. Jena. M. Schmidt.

## VI.

## Zur erklärung von Cicero gegen Verres I, cap. 50-56.

Der sogenannte iunianische process, den obige capitel aus den verrinischen reden behandeln, hat das schicksal so vieler anderer stellen classischer autoren getheilt, dass sie, nachdem die erklärer, besonders wo juristische hülfe fehlte, sich an ihnen auf die verschiedenartigste weise versucht und in ihren ansichten oft nicht ohne härte bekämpft hatten, endlich durch neu aufgefundene denkmäler des alterthums einer auf sicherem grunde einherschreitenden erklärung entgegensehen konnten. Hier, wie fast in jeder schwierigeren stelle, hat der falsche Asconius nur verwirrend auf die commentatoren eingewirkt. Von diesen sind am ausführlichsten Manutius, Hotomann, Menard und Grävius; Menard mit dem wenigsten glücke; Hotomann hat noch in der neueren zeit an Klotz einen nachfolger gefunden; Manutius geht, abgerechnet das, was er nicht wissen konnte, am gründlichsten zu werke. Auch Zumpt ist noch in der alten erklärungsweise befangen. Seit seiner ausgabe haben zuerst Dirksen, vermischte schriften bd. 2. im aufsatze über die herakleensische tafel, Rudorff in der schrift über das ackergesetz des Sp. Thorius, Huschke in der schrift über das nexum von rechtswissenschaftlicher seite neues licht in die fragen der stelle gebracht: endlich hat sie Mommsen in der schrift über die tafeln von Malaca und Salpensa (abhandlungen der k. sächs. gesellsch. Lpzg. 1857, auch besonders abgedruckt) einer eingehenden revision unterworfen, und in demselben jahre haben seine ansichten darüber zum grossen theil einen gegner gefunden an Ernst Zimmermann: de notione et historia cautionis praedibus praediisque (Halle, bei Anton). Die verschiedenheit der letzten beiden erklärer fordert nun zur nochmaligen prüfung des standes der untersuchung auf, und es ist zu hoffen, dass eine genaue betrachtung, die sich die stelle selbst zum zweck wählt, noch manches entdecken werde, was den juristischen schriftstellern entging, die sie nur beiläufig mit in ihre untersuchung zogen.

Um den ziemlich verwickelten inhalt der obigen sieben capitel zugänglicher zu machen, schicken wir eine kurze übersicht des thatbestandes voran und theilen die erörterung nach den fragen über die verpachtung der öffentlichen arbeiten bei den Römern (sartorum tectorum locatio conductio), über die versuche der vormünder des lunius, ihn vor des Verres chicanen zu schützen, über den verkauf der praedes und praedia und über die rechtsverletzungen des Verres in der ganzen sache.

§. 1. P. lunius, ein nicht allzuwohlhabender plebejer, hatte im jahre 669 seit erb. d. st., 85 v. Chr. von den censoren L. Marcius und M. Perperna die tuition, instandhaltung des berühmten Castortempels auf dem forum, wie gewöhnlich auf eine quinquennalperiode gepachtet, und diesen contrakt im j. 674 a. u. c., 80 a. Chr. vor den consuln L. Sulla und Q. Metellus auf andre fünf jahre erneuert. Da er aber vor ablauf des termins mit hinterlassung seines unmündigen sohnes Iunius starb, verpachteten die consuln des jahres 679 a. u. c., 75 a. Ch. L. Octavius und L. Aurelius den Castortempel aufs neue, und zwar an L. Habonius, der zufällig zu den vormündern des pupills lunius, nach väterlichem testamente, gehörte. So war es also sache des jungen Iunius oder seiner vormünder, auf amtlichem wege den Castortempel an Habonius zu überliefern. Indess konnten die consuln des jahres, so wenig wie die prätoren C. Sacerdos und M. Cäsius, denen in stellvertretung jener vom senat dieses amt übertragen war, mit besichtigung und approbirung der öffentlichen arbeiten zu ende kommen; so dass die fortsetzung ihrer amtsthätigkeit den prätoren des folgenden jahres (680 a. u. c., 74 a. Ch.) L. Verres und P. Cälius aufgetragen ward. Verres erfährt, dass ein unmündiger den tempel zu übergeben habe, und nachdem er lange vergeblich an dem äusserst gut gehaltenem gebäude einen schaden auszuspüren sich bemüht, folgt er endlich den einflüsterungen seiner parasiten und behauptet, die säulen seien nicht lothrecht: er werde deshalb die quinquennalarbeit für mangelhaft erklären (improbare)

und dem der improbation folgenden geschäftsgange freien lauf las-Der vormund Habonius erklärt, dass nach dem stehenden pachtcontrakte (lex) lothrechte säulen nicht gefordert werden dürften, aber eingeschüchtert durch die drohungen des Verres und angelockt durch das versprechen, ihm von dem zu hoffenden gewinn des improbationsverfahrens mitzutheilen, gibt er endlich nach. Dass dieser gewinn ein ungesetzlicher sein musste geht schon daraus hervor, dass der contrakt nicht mit dem prätor, sondern mit dem staate gemacht wurde, und jeder gewinn dem staate, vielleicht auch dem pächter, nach römischer sitte, zufallen musste. Als nun die kunde vom schändlichen vorhaben des Verres, der eine absichtliche einrichtung der architekten, die säulen mit einer anschwellung zu bauen, zum fehler stempelt, zu den vormündern und angehörigen des mündels dringt, eilen, aufs höchste erschreckt über die dem pupill drohende gefahr, der stiefvater C. Mustius, der oheim M. Iunius, der zugleich vormund war, und der vormund P. Titius zum vormund M. Marcellus, einem sehr angesehenen manne, dass er durch seinen einfluss den Verres von seinem vorhaben abbringe. Dieser aber schätzt geld höher als persönlichen einfluss und weist alle bitten schroff ab. Nicht weniger erfolg hat das bemühen jener drei männer, durch die bekannte Chelido bei Verres eine mildere, weniger habsüchtige stimmung hervorzurufen: denn immer noch haben sie nicht dem Verres, nur der Chelido geld versprochen. Nun entschliessen sie sich auch dazu: sie werden mit Habonius einig, er soll für 200000 sest. die einrichtung der säulen übernehmen, die kaum 40000 sest. werth war, und mit dem reste Verres begütigen.

Auch dieser schritt konnte kein gesetzlicher sein, sondern nur bestechung, sobald Verres einmal seinen willen, die arbeit zu missbilligen, ausgesprochen hatte und davon nicht abliess: hätte er ihn aufgegeben, so brauchten auch die säulen nicht lothrecht gemacht zu werden. Verres ist mit den 200000 sest. nicht zufrieden und erklärt, sogleich die öffentliche versteigerung-der säulenreparatur veranstalten zu wollen. Da eilen jene drei, der stiefvater, der oheim und Titius herbei, und kommen gerade zur stelle, als Verres, trotz der festtage der circensischen spiele, trotz des geschmückten forums, ohne vorherige publication des pachttermins und der bedingungen, die verpachtung eröffnet. Der oheim lunius will offenbar in des mündels interesse die reparatur erstehen: wo

sollte Verres seinen profit hernehmen? Dieser konnte nur ihm zusliessen, wenn Habonius die arbeit übernahm, und von der ihm staatscontractlich zufliessenden summe dem Verres abgab. stellt Verres schleunigst eine lex praetoria auf als zugabe zu dem stehenden censorischen pachtcontracte, in der er den pupill und die vormünder ausschliesst von der befähigung, die arbeit zu übernehmen, als ob zu fürchten sei, dass sie dieselbe nicht der forderung gemäss herstellen könnten oder wollten: und damit keine dritte partei zu pachten wage, bestimmt er den beschränkten termin vom 13. september bis 1. december desselben jahrs (680 a. u. c., 74. a. Chr.). Die reparatur aber verpachtet er formell an Habonius für 560000 sest. Diese summe zahlte Decimus Brutus, der mit seiner ganzen habe und mit besonders verzeichneten prädien für den alten pächter haftete, an Verres, den prätor; doch erliess dieser ihm, als Brutus ihm mit heftigkeit seine schändliche erpressung vorwarf, aus eigner verfügung 110000 sest. umstand, sowie, dass das geld an seinen schreiber Cornificius ausgezahlt, und dass in Habonius rechnungsbüchern sich noch die forderung an Verres vorfand, bewies hinlänglich, wem die grosse summe zu gute gekommen. Habonius nun führt die arbeit ohne viel kosten aus, und, ohne von Verres beunruhigt zu werden, vollendet sie einige zeit nach dessen abreise in die provinz Sicilien. Nach seiner rückkehr im jahre 684 a. u. c., 70. a. Chr. weigert sich Verres zuerst, die arbeit des Habonius als richtig abgeliefert zu quittiren, doch that er es endlich, vier jahre nach dem ablieferungstermine, damit nicht auch Habonius in die reihe der belastungszeugen träte, eine rücksicht, die ihn täuschte, da der fall zu öffentlich gewesen war, um durch ausbleiben eines zeugen verborgen zu bleiben.

§. 2. Verpachtung der öffentlichen arbeiten und ihre abnahme. Die öffentlichen arbeiten, soweit sie gebäude betrafen, nannten die Römer sarta tecta oder sarta tecta que, wie aus unserer stelle cap. 51, die critisch sicher ist, hervorgeht, gewöhnlich in verbindung mit exigenda, was dann die einforderung der arbeiten durch den magistrat bezeichnet. Cicero erklärt das exigere selbst durch cognoscere et iudicare: diese ausdrücke gebraucht er für den auftrag des senats an Verres und Cälius, nachdem für denselben geschäftszweig wenige zeilen vorher exigere gesetzt war (cap. 50). Die einforderung bestand also im prüfen

und erklären, ob das opus probum oder improbum sei. Nicht richtig ist es, diese exaction beaufsichtigung oder inspection zu nennen, wie Lange röm. alterth. p. 590, und Zimmermann in d. angef. schrift p. 28 zu thun scheinen: die beaufsichtigung konnten schon deshalb nicht die exigirenden magistrate haben, weil die arbeiten meist mehrjährig, die ämter ein oder ein und ein halbjährig waren. Sarta tecta bezeichnet auch nicht blos reparaturen, sondern auch neubauten, wie aus Livius XXIX, 37. XLV, 15 hervorgeht, und endlich auch die blosse tuitio, bei der oft gar nichts gebaut zu werden brauchte. Die exigirenden magistrate waren aber dieselben, wie die im auftrage des senats verpachtenden: d. h. in der regel die censoren. Lange (röm. alterth. I, p. 591) hält sie in diesem geschäft für stellvertreter der consuln; ich weiss nicht, mit welchem rechte: andere magistrate verpachten tempelbauten u. dgl. nur dann, wenn sie den göttern dieselben gelobt hatten und nun auf eigne kosten ausführen: Liv. XXXII, 33. XXXIV, 53. Als aber die censur durch Sulla abgeschafft wurde, kamen die sarta tecta an die consuln, und wenn diese die laufenden geschäfte nicht bewältigen konnten, in stellvertretung an die städtischen prätoren, wie unsre stelle zeigt Die übernahme der sarta tecta gehörte mit zu den ultrotributa oder opera publica im allgemeinen, die, wie die vectigalia, verpachtet wurden, aber nicht wie diese summis pretiis. sondern infimis pretiis.

Die verpachtung nun (locatio conductio) wurde nach bestimmten leges censoriae und praetoriae vorgenommen, nach denen sich die exaction zu richten hatte, und zwar unabhängig von dieser. Unsre stelle lehrt uns, dass, noch ehe die frühere arbeit besichtigt und beurtheilt war, schon für die neue censurperiode sie einem andern pächter - obgleich oft in derselben person zugeschlagen wurde. Octavius und Aurelius hatten die tempel (aedes schlechtweg, also alle) verpachtet zur tuition, aber mit der exaction, die also darauf folgte, wurden sie nicht fertig (cap. 50). Dieser modus wird noch mehr bezeugt durch das folgende: §. 132: L. Habonio aedem Castoris tradi oportebat. Wie konnte ihm der tempel übergeben werden, wenn er ihn nicht schon gepachtet: tradere bezeichnet die amtliche übergabe vom alten pächter an den neuen: also musste der pupill oder wer für ihn stand, dem Habonius den tempel aushändigen. Weiter unten §. 134 lehnt Habonius es ab, nach Verres forderung die traditio vor sich gehen zu lassen: ne eodem modo sibi tradendum esset. Wie konnte er einem andern den tempel übergeben, wenn er ihn nicht selbst empfangen hätte. Dies geschah aber vor der exaction. Die stellen scheinen zwar ziemlich klar: aber der umstand, dass Habonius auch vormund war, hat viel unheil angestiftet.

Menardus ahnt nichts davon, dass Habonius - oder wie er nach früherer lesart sagt, Rabonius - zweimal eine pacht übernimmt, noch viel weniger, dass seine verpflichtung bei jeder dieser beiden pachten eine andre war; er mengt diese so einfache chronologie - beinahe kunstvoll, um sich aus selbstgeschaffenen schwierigkeiten zu helfen. Nach ihm hat Rabonius bei den prätoren Verres und Cälius die tempelpacht in societät mit dem vater Iunius übernommen; dieser sei gestorben, und habe demnach die obligation der pacht den vormündern hinterlassen: so dass Rabonius dem staate, die vormünder oder der pupill dem Rabonius verpflichtet gewesen seien, letzterer als socius. So war Rabonius bei ihm zum helfershelfer bei Verres schandthat geworden - nun sah er zugleich, dass Cicero auf Habonius, dessen schändlichkeit als tutor viel schreiender gewesen wäre, als des Verres, dennoch keinen vorwurf häuft, ja ihn sogar mit entschuldigenden ausdrücken - modestus und minus pertinax - bedenkt, und um sich aus dieser neuen bedrängniss zu retten, beraubte er den Rabonius seiner tutorschaft; er will lesen: (cap. 50) L. Rabonio aedem Castoris tradi oportebat. Potitius (frühere lesart für P. Titius) casu pupilli u. s. w., (cap. 54): cum Rabonio tutores (statt tutore) u. s. w. Solche verwirrung und willkürlichkeit bedarf keiner widerlegung.

Manutius war schon soweit auf richtigem wege, dass er drei juristische personen bei den pachtungen unterschied in den beiden partheien Rabonius und dem jungen lunius: nämlich den alten unternehmer, den pupill; den empfänger Rabonius, dem der pupill den tempel zu übergeben hatte und Rabonius den neuen unternehmer, der den tempel umbauen sollte, wie Cicero cap. 56 andeutet, dass der übergeber des tempels aus des pupills händen und der neue unternehmer dieselbe person sei: Deridet cum sibi ipsum iubet satisdare Rabonium. Dabei ist unrichtig, dass Habonius in der eigenschaft eines tutor etwas bei den pachtverträgen zu thun gehabt habe. Habonius hat nicht den auftrag, den tempel aus der hand des pupills dem neuen pächter zu übergeben, sondern

erhält ihn vom pupill oder von der vormundschaft zuerst als quinquennalpächter aedis tuendae causa, sodann hat er sich selbst caution zu leisten, da er in einer zweiten pacht die reparatur übernimmt, nämlich er als reparator sich selbst als quinquennalpächter — dies sind die beiden juristischen personen des Habonius.

Auch Zumpt hat die doppelte verpachtung und ihre verschiedenheit nicht erkannt. Auch er glaubt, Habonius sei des Iunius associé in der pacht gewesen. Dies wird aber vollständig durch den inhalt der prätorischen lex widerlegt, die dem redemptor ebensowie dem socius die wiederpacht untersagt: worüber weiter unten das ausführlichere.

Aus dem umstande, dass die verpachtung früher vorgenommen wurde, als die beurtheilung der arbeiten der verflossenen periode, ergibt sich mit beziehung auf die angaben des Livius und unsrer ciceronianischen stelle, dass die verpachtung öffentlicher bauten und gehäude dreifach gewesen sei: 1) der neubau, wie der des Concordientempels (Liv. XXII, 33), der Magna Mater (Liv. XXIX, 37), der Juno (Liv. XXXIV, 53), des Faunus (ebend.), der Fortuna, Jupiters (ebend.); 2) die reparatur (Liv. XLII, 3 und die zweite pacht des Habonius); 3) die tuition, instandhaltung der öffentlichen gebäude. Dies war die regelmässige art und weise der verpachtungen, gewöhnlich, vielleicht immer für eine quinquennalperiode ausgegeben, und bei wichtigeren gebäuden wohl immer, wie bei den meisten staatspachten, an einen manceps, der im namen einer ganzen pachtgesellschaft dastand. So hatte jeder tempel, jedes öffentliche gebäude seinen festen pachtcontrakt - lex censoria - wie das des Castortempels, das Habonius gut zu kennen behauptete (cap. 51), und der usus bildete sich aus, dass dieselben gesellschaften immer aufs neue von den magistraten die pacht zugeschlagen erhielten, so dass die versteigerung ein blosses scheingeschäft der formalpraxis wurde. Bekannt ist, wie alle finanzeinrichtungen der Römer von reichen geschlechtern benutzt wurden, um ein beinahe erbliches recht auf solcherlei einkünfte durch usus geltend zu machen. So erregte es stets einen ungeheuern sturm, wenn censoren es wagten, mit der versteigerung ernst zu machen, und sich weder an die alten leges, noch an die pachtsumme, noch an die pachtgesellschaften zu halten. Ein solches beispiel berichtet Livius XXXIX, 44. Die censoren Cato und Valerius verpachten die

zölle zu den höchsten, die ultrotributa, öffentlichen arbeiten, zu den niedrigsten preisen. Dies scheint ganz in der ordnung zu sein. Aber die alten pächter, die von neuem gepachtet haben, kommen weinend in den senat und bitten um cassirung dieser verpachtung. Der senat gewährt ihnen ihre bitte, die censoren sind genöthigt die verpachtung noch einmal vorzunehmen imminutis pretiis: aber sie schliessen jetzt die alten pächter, welche die erste verpachtung vereitelt hatten, von der neupacht aus. - Worüber haben sich nun die pächter beklagt? Ohne zweifel, weil die censoren über die gewohnten pachtsummen hinausgingen. Aufgeben mochten aber die pachtgesellschaften ihre altbesessenen bauten nicht leicht, weil die übergabe mit einer grossen menge von lästigen bedingungen verknüpft war und sie mit dem contracte zugleich ein capital aufgaben, d. h. die regelmässigen, obgleich nicht sicheren überschüsse ihrer pachtsumme. Um sich daher diesem verluste nicht auszusetzen, gingen sie auf die bedingungen der immer höher oder niedriger bietenden censoren ein: bedingungen, die ihnen ohne nachtheil zu erfüllen nicht möglich war; daher die klagen beim senat in der hoffnung, dass ihnen die pacht zu den alten preisen gestattet werde; aber in dieser wurden sie getäuscht, da die censoren sie nun ganz ausschlossen.

In solchen ausnahmefällen genügte natürlich nicht der stebende pachtcontrakt, die lex censoria, sondern der betreffende magistrat fügte seine bestimmungen hinzu — addidit. Wie ungewöhnlich solche leges additae waren, zeigt die ebenberichtefe begebenheit und die art und weise, wie sich Cicero darüber cap. 55. §. 143 ausspricht: C. Verres pr. urb. addidit. Corriguntur leges censoriae. Quid enim? Video in multis veteribus legibus: Cn. Domitius L. Metellus, L. Cassius Cn. Servilius censores addiderunt. Vult aliquid eiusmodi C. Verres. Dic. Quid addidit? Qui de L. Marco Freilich scheint Cicero sich nicht ganz mit recht darüber zu beschweren, dass Verres etwas zur stehenden lex des Castortempels hinzufügte; denn wir haben hier ein beispiel der reparatur eines tempels vor uns, die ihre besondern bedingungen schon an sich erforderte. Denn jeder quinquennalpächter übernahm die tuition eines tempels so, als ware er im besten, ordnungsmässigen zustande -- was hätte es sonst für sinn gehabt, die neuverpachtung vor der exaction, besichtigung und prüfung der alten arbeit vorzunehmen? Die verpflichtung lautete demnach dahin,

dass öffentliche gebäude vor allem möglicherweise entstehenden schaden, durch ungewitter, erdbeben, überschwemmung, feuersbrünste, volksaufruhr u. s. w. zu bewahren und den geschehenen schaden wieder auszubessern: so dass mit einem solchen unternehmen stets ein bedeutendes risico verknüpft war, wenn der schaden grösser war als der gewinn durch die stehende, übliche pachtsumme: aber auch oft dem unternehmer die pachtsumme als reiner gewinn zufloss, wenn dem öffentlichen gebäude in der fünfjährigen periode gar kein schaden geschah. Solche schwankungen konnten offenbar nur die ertragen, die nicht nur ein bedeutendes capital zu jeder zeit flüssig machen konnten, sondern auch durch langjährige, immer wiederholte pachtung den verlust mit dem gewinn auszugleichen vermochten.

So wenig wie hierbei in der regel eine lex addita gewöhnlich gewesen sein mag, war sie beinahe selbstverständlich für reparaturen. Fand sich nämlich bei der exaction, dass das öffentliche gebäude nicht im stande sei, so wurde ein bestimmtes verfahren, eine lecation eingeleitet, den schaden auszubessern. Dafür musste aun der magistrat bedingungen, termine u. s. w. ausschreiben (proscribere, edicere diem), und diese bestimmungen scheinen als addition zur laufenden lex eines jeden gebäudes gegolten zu haben. Hier konnte mit grösserer sicherheit bestimmt werden, wie hoch die auslagen für die reparatur sein würden, und in folge dessen der pächter sich vorsehen, seines gewinnes gewiss zu sein. Genz vorzüglich fördernd für die kenntniss dieser pachtweise ist die lex praetoria §. 143-148 unsrer stelle: denn der quinquennalpächter aedis tuendae causa Habonius pachtete auch noch die reparatur der säulen 1).

Ausser der hauptbestimmung des ausschlusses des alten redemptor finden sich nämlich folgende:

- 1) si quid operis causa rescideris, reficito: d. h. der reparaturpächter soll, was er eingerissen hat zum zwecke der reparatur, wieder aufbauen.
- 2) Qui redemerit, satisdet damni infecti ei qui a vetere redemptore acceperit: der reparaturpächter soll dem quinquennalpächter für an anderen theilen möglicherweise erwachsenden schaden caution stellen.
- 1) Die überschrist lautet in allen handschristen ausser der Vat., die lex operi faciundo hat: ex opere faciundo. Ohne zweisel ist die richtige lesart lex opere faciundo: mit der alten in der juristischen

- 3) Pecunia praesens solvetur; die pachtsumme erhält der reparaturpächter vor beginn der arbeit.
- 4) Hoc opus bonum suo cuique facito. Der reparator soll die arbeit in allen stücken gehörig und angemessen herstellen.
- 6) Rediviva sibi habeto: die materialien, die durch den abbruch gewisser theile frei werden, kann er wieder benutzen. Endlich
  - 7) der termin 13. September 1. December.

In diesem falle waren pun zwar alle bedingungen nur spiegelfechterei: denn die erste und sechste verstand sich von selbst: die ganze arbeit war ja nur das einreissen der säulen und das wiederaufbauen aus denselben steinen, nur vielleicht mit etwas behauung verbunden, und aufsetzung ad perpendiculum: die ganze arbeit bestand aus redivivis. Ebenso konnte die vierte bestimmung nur zum scheine dastehen: die arbeit war so einfach, dass von verschiedenartigen theilen derselben gar nicht die rede sein konnte: auseinandernehmen und zusammensetzen 2). Völlig lächerlich war die zweite bestimmung der cautionsleistung: Habonius als reparator sollte sich selbst als quinquennalpächter caviren: denn dass niemand anders als er nach der verabredung manceps werden konnte, verbürgte besonders die letzte bestimmung, der beschränkte termin. Dies spricht Cicero aus §. 148: Omnes exclusi sunt non minus aperte quam pupillus . . . angustiis temporis excluduntur omnes. Dasselbe besagt die stelle §. 150: Hac condicione, si quis de populo redemptor accessisset, non esset usus: quum die ceteros redemptores exclusisset, tum in eius arbitrium ac potestatem venire nolebant, qui sibi ereptam praedam arbitraretur. Die condicio war, dass Verres der verabredung zufolge von Habonius die einhaltung des termins nicht forderte (Hotomann versteht fälschlich, Verres habe dem Habonius einen termin von vier jahren im geheimen gestellt): jeder musste fürchten, zumal Verres' absicht nicht unbekannt geblieben war, wenn er auch auf den lästigen termin einging, in der härtesten weise von Verres

und amtlichen sprache tradirten dativform, wie III viri auro argento aere flando feriundo; iure dicundo praeesse Tab. Mal. 54. Salp. 25. 28.

<sup>2)</sup> Ich folge der Zumpt'schen erklärung und lesart: "Lapis aliquis caedendus machina sua: nam illo non saxum, non materies ulla advecta est." Lapis caesus ist im gegensatz zu saxum, dem rohen material: es war nur ein gerüst nöthig, die behauenen steine zusammenzusetzen, keine transportkosten für rohmaterial: auch das gerüst, obgleich zu diesem zweck angeschafft, also auf staatskosten, kam nach der arbeit Habonius zu gute — zum weiterbenutzen oder verkauf des materials.

bei der exaction bedrückt zu werden — denn wohlweislich hatte Verres den termin noch in sein amtsjahr gelegt, um das exigere selbst noch in der gewalt zu haben - da ihm mit zurückdrängung des Habonius zugleich sein beuteantheil verloren ging. Warum nun Verres sich nach vier jahren, bei seiner rückkunft aus Sicilien, von Cicero angeklagt, zuerst weigerte, das opus, das Habonius bald nach seiner abreise in die provinz, also ende 74 oder anfang 73 a. Ch. vollendet hatte, in seinen büchern als geliefert und quittirt einzutragen, davon sucht Askonins nicht glücklich den grund im versuch, die ganze begebenheit der causa luniana vor gericht abzuleugnen. Dass dies bei der öffentlichkeit des verfahrens nicht möglich gewesen wäre, machte schon Menard bemerklich; nur ist seine ansicht nicht richtig, Verres bätte durch das nichteintragen dem Habonius nur schaden, sich nicht nützen können: freilich wäre auch Habonius in dieselbe calamität gerathen, wie jetzt der pupill durch Verres; allein nicht gering war für Verres die gefahr des vorwurfs, er habe das amt der sarta texta exigenda unredlich verwaltet. Der wahre grund der weigerung des Verres ist augenscheinlich, sich von dem vorwurfe dadurch zu reinigen, dass er sagte, Habonius habe die arbeit nicht zur rechten zeit geliefert, und er sie in folge dessen nicht quittiren können.

Die ansetzung des termins für die reparatur lehrt auch, dass die der gebäude nicht wie die regelmässige tuition auf fünf jahre, sondern auf eine geringere oder längere zeit, je nach bedürfniss oder willkür, ebenso wie die neubauten verpachtet wurde. So wird bei Livius XXXIV, 53 der bau des Faunustempels auf zwei jahr, der der luno auf vier jahr, der Fortuna auf zehn jahr, des Iupiter auf sechs jahr verpachtet. Nun konnte nicht jedesmal, wie es Verres schlau einrichtete, derselbe magistrat die exaction leiten, der die location vorgenommen, mit ausnahme von privatunternehmungen: auch die censoren hatten ja nur eine amtsdauer von 11/2 jahren. Auch scheint aus einer stelle des Livius XLV, 15 klar, dass prorogation der censur zum zwecke der arbeitencontrole nicht gebräuchlich, noch jemals gestattet gewesen ist. Tiberius Gracchus und Claudius wurden mit der bitte um verlängerung von 11/2 jahr vom senate abgewiesen. Dazu waren jedenfalls die aedilen da, wenn nicht, wie in der sullanischen verfassungsepoche die prätoren den auftrag ausserordentlicher weise erhielten.

wird den censoren und aedilen im allgemeinen die thätigkeit der aedium tuendarum in anderem sinne als den quinquennalpächtern beigelegt <sup>5</sup>).

Was die bestimmung betrifft: Pecunia praesens soloetur, so war sie, wie unten beleuchtet werden wird, voller chicanen gegen den unglücklichen lunius pupillus. Der gebrauch war dabei sehr verschieden. In der lex Puteolana wird der unternehmer verpflichtet, nach empfangener hälfte der bedingten summe zu bauen, und nach vollendung der arbeit sollte er den rest bekommen. Noch weiter ging die bereitwilligkeit der pächter, wo der staat in noth war (Liv. XXIV, 18). Die unternehmer von lieferungen an die armee in Hispanien versicherten in der noth des zweiten punischen krieges den censoren, die die ultrotributa wegen zahlungsunfähigkeit der staatskasse nicht zu versteigern wagten, niemand werde vom staate vor beendigung des krieges für seine leistungen geld fordern.

Bei solcher gliederung des geschäftszweiges der sarta tecta exigenda in einestheils quinquennaltuition, anderntheils in neubauten und reparaturen dürfte es nicht unwahrscheinlich sein, dass nach dieser wesentlichen zerspaltung der sache selbst auch der ausdruck sarta tecta geformt sei. Wenigstens setzen die Römer ähnliche doppelformeln nicht ohne grund; bald um zwei seiten eines verhältnisses zu fixiren, wie locatio conductio, emptio venditio; oder um eine besonders wichtige species in einem genus her-

3) Bei der erklärung der worte S. 143: Qui de Marcio Perperna censoribus (redemerit) scheint Manutius gar nicht beachtet zu haben, dass die amtsgewalt der censoren nur 11/2 jahr dauerte. §. 130 ist näm--lich gesagt, Iunius habe die tuition des tempels von den consuln Sulla and Metellus gepachtet: hier wird offenbar derselbe lunius verstanden, und der anfang seiner pacht wird mit den fünf jahr vorher (85) fungirenden censoren Marcius und Perperna in verbindung gebracht. Um den widerspruch zu heben, erklärte Manutius de censoribus für a censoribus, von dem abschluss ihrer censurperiode her: doch ist das sehr gezwungen, an sich, weil die pachtung dann doch mit jenen censoren gar nicht zusammen gehangen hätte, und bei der 11/2 jährigen amtsdauer ist auch der ausdruck a censoribus — nach fünf jahren -- unmöglich anwendbar. Das einfache, jetzt allgemein anerkannte auskunftsmittel ist das oben in die erzählung verslochtne, dass lunius in der weise jener pächter mehrere quinquennien hintereinander, erst von jenen censoren, dann von den consuln Sulla und Metellus die pacht erhalten hat. Eine feierliche tradition fand dann ohnehin nicht statt, wenn der alte pächter blieb - sie wäre eine blosse leere form gewesen. Graevius setzt fälschlich das consulat des Sulla und Metellus ins jahr 672 a. u. c., und sagt, Sulla sei swei jahre darauf 675 a. u. c. gestorben. Sulla + 675 und war consul 674.

vorzuheben, wie agere petere, wo agere das allgemeine ist, petere die formelle civilklage bedeutet, solvere satisfacere und satisdare und satisfacere, wo jedesmal das satisfacere das allgemeine bezeichnet (Dirksen, verm. schr. 3, p. 261). In betreff nun der sarta tecta ist man lange uneinig gewesen, ob das eine oder das andre adjectiv oder substantiv, oder beides dies oder jenes seien; die variante sarta tectaque entscheidet für den substantivischen character. Auch Festus trifft wohl nicht das richtige: sarts tects - sarte ponebant pro integre, ob quam causam opera publica quae locantur, ut integra praestentur, sarta tecta vocantur, etenim sarcire Er hält demnach tecta für ein substantiv, est integrum facere. sarta für ein adjectiv. Geht man nun vom begriff des sareire aus, so trifft dieser mit der thätigkeit der aedium resciendarum zusammen; denn hatte auch der quinquennalpächter oft auszubessern, so wurde ihm doch nicht das sarcire, sondern das instand halten, tueri von vorn herein aufgegeben, und bei dergleichen juristischen verhältnissen scheint es immer auf die rechtliche forderung und den inhalt des contrakts anzukommen. Da aber das tectum die letzte, vollendende thätigkeit eines bauwerks bezeichnet, möchte es in jener formel wohl auch das in der vollendung und unversehrtheit erhalten bedeuten, und wie in den oben angeführten formeln das allgemeinere, als das resultat jeder art von verpachtung von arbeiten an öffentlichen gebäuden dastehen. Sorte sind reparaturen, auf tecta passt am meisten der für diesen gebrauch bemerklich gemachte deutsche ausdruck: baulichkeiten.

§. 3. Wir sehen in Cicero's erzählung die vormünder und verwandten mehreres in's werk setzen, um das mündel, den jungen Iunius vor der gefahr an hab und gut zu schützen oder sie zu mindern, die ihm von seiten Verres' durch improbation der fünfjährigen instandhaltung des Castortempels drohte und in der folge über ihn kam. Diese versuche sind auf die verschiedenartigste weise aufgefasst worden.

Zunächst trat dem Verres sogleich bei geäussertem entschlusse, die säulen lothrecht zu fordern, Habonius entgegen: der stehende pachtcontract fordere dies nicht. Nahm er den tempel so an, als ob die säulen lothrecht wären, so konnte sich leicht diese forderung in den usus der exaktion für die zukunft festsetzen: er konnte genöthigt werden, selbst nach ablauf seiner fünf pachtjahre die säulen lothrecht aufzuweisen, was bei der

feinheit des geforderten auch dann sehr schwierig zu leisten war, wenn selbst Verres dies als reparatur an einen anderen verpachtete. Gewiss hatte auch Habonius ein menschliches erbarmen mit dem pupill, und solcherlei schwierigkeiten der übergabe mussten ihm um so lästiger sein, weil er, selbst ein tutor, schon mit den andern vormündern über die art und weise der augenscheinlich unbehinderten übergabe vorher privatim übereingekommen war. Selbst bei stellung von caution, im fall die reparatur an einen andern käme, konnte leicht der erwachsene schaden am gebäude jene caution übersteigen. Da aber Verres von seinem entschlusse nicht abstand, und Habonius sah, dass dem pupill nicht mehr zu helfen sei, muss er endlich auf Verres schamlosen antrag eingehen, mit ihm gemeinschaftliche sache zu machen, um den geldprocurator für den prätor als vorgeschobener reparaturmanceps zu spielen: wenn er nicht jenen lästigen chikanen für den augen lick wie nach ablauf seiner pachtzeit ausgesetzt sein wollte. Unter solchen umständen haben die interpreten, wie schon oben angedeutet, wohl nicht recht gethan, den Habonius als mitschuldigen und verworfenen räuber des pupills anzusehen. Cicero selbst lässt nichts davon merken, und selbst die rücksicht, den zeugen schonen zu wollen, hätte ihn bei diesem processe nicht leiten können, wo viele leicht auftreten konnten, gegen Verres und Habonius zugleich zeugniss abzulegen. Noch thut Habonius sein möglichstes: er sendet zu den andern vormündern und verwandten, dem pupill gegen Verres ansinnen zu hülfe zu eilen.

Der stiefvater Mustius, der oheim und vormund Iunius, der vormund Titius gehen, auf's höchste erschreckt, zum vormund Marcellus: dieser richtet bei Verres durch bitten so wenig aus, wie jene bei der Chelido durch geld. Was beabsichtigten sie igedenfalls, den Verres zu bewegen, von der improbation abzusteben: denn oben §. 134 steht nur, Verres habe den entschluss gefasst und ausgesprochen, die säulen ad perpendiculum zu fordern, nicht wirklich schon die arbeit improbirt. Die amtliche improbationshandlung stand noch bevor: sonst müsste dastehen: columnas its exegit opusque improbavit, nicht its se exacturum esse confirmat. Gewiss hatten die vormünder bei einmal ausgesprochenem entschlusse des Verres, da niemand zukam, die wahrheit desselben anzufechten, kein recht mehr zu fordern, sondern konnten höch-

stens vom bitten etwas hoffen. Und doch, hätten sie ein rechtsmittel gehabt, den Verres abzuhalten, so hätten sie es sicherlich nicht unversucht gelassen, die ja den besten willen gegen den papill zeigten, und deren hab und gut zum theil durch erbrecht an das interesse des pupills geknüpft war. So scheint sich Zimmermann im irrthum zu befinden, der folgende ansicht a. a. o. p 30 ausspricht: "zuerst habe der, dessen arbeit untüchtig befunden worden, zur bezahlung des werthes des schadens an den staat gezwungen werden können, oder von neuem auf geheiss des magistrats die arbeit zu unternehmen, oder drittens, wenn der magistrat geglaubt hätte, der unternehmer werde trotzdem die arbeit nicht besser leisten, habe sie einem andern überlassen werden können, deren pachtpreis der alte unternehmer in die staatskasse habe zahlen müssen." Von alle dem steht in §. 134-140 nichts: und doch stützt sich der verfasser hierauf. Die vormünder suchen in erster linie nicht den schaden (welchen? wie gross wäre er gewesen?) zu decken und in die staatskasse zu zahlen: sie bitten Verres abzustehen; oder war der pupill, eines unternehmers kostspieliger arbeiten sohn, so arm, dass die vormünder von einer zahlung von 40,000 sest. — so viel betrug ungefähr der angebliche schaden nach Cicero's schätzung -- den ruin des gesammten pupillarvermögens und eigene verluste gefürchtet hätten?

Ebensowenig ist in unserer stelle von der zweiten möglichkeit die rede, dass der magistrat den säumigen unternehmern befehlen konnte, privatim die arbeit nachzuholen. Dies stadium soll offenbar dasselbe sein, wo im anfang des cap. 54 Habonius dem Verres den vorschlag macht, für 200,000 sestertien beschwichtigungsgeld den bau ihm privatim zu überlassen. Aber wie hätte dann Verres aussprechen können, er sei mit dem daraus resultirenden gewinn nicht zufrieden? Wenn diese herstellung auf privatwege gesetzlich gestattet war, konnte Verres überhaupt gar keinen gewinn daraus ziehen, sondern nur dadurch, dass er sich bestechen liess, den vormündern die ungesetzliche erlaubniss zum privatim-ausbau zu geben: die veröffentlichung der improbation wäre dann unterblieben. Allerdings sollte wohl von den 200,000 sest. auch Habonius die kosten der reparatur decken, doch der grösste theil — also etwa 160,000 sest. — sollte als eigentlicher zweck der ganzen chikane, bei der es nicht darauf ankam, ob er

durch amtliches verfahren oder unterlassen des amtlichen verfahrens erreicht war, an Verres selbst als lucrum kommen. Habonius scheint auch jetzt noch gar nicht feindselig gegen den pupill zu handeln, sondern eher dem Verres zu zürnen, dem er sagt: die überbrachten 200,000 sestertien seien eine sehr beträchtliche summe und er sei ein schamloser mensch: dafür wird er auch von Verres sehr ungebührlich empfangen und gezwungen auf das äusserste verfahren gegen den pupill einzugehen: Verres erklärt er wolle sofort die neuverdingung der reparatur vornehmen, und Habonius kann seinem mündel keinen anderen dienst mehr leisten, als den vormündern diesen harten entschluss zu melden. Worin diese äusserste gefahr bestand, soll jetzt gezeigt werden.

§. 4. Von der caution durch bürgen und garantien (praedia) und deren verkauf (venditio praedum praediorumque). Sowie nur capitalisten öffentliche arbeiten unternehmen konnten, um, wenn es nöthig wurde, den ausfall zu decken, den unvorhergeschene unglücksfälle über die pachtsumme hinaus verursachten, so mussten auch die unternehmer, ebenso wie die staatszollpächter, dem staate die strengste bürgschaft leisten, die das römische recht kannte, nämlich durch praedes und praedia, wie Mommsen übersetzt hat: garanten und garantien. Da nun gerade die schwierigsten stellen der causa Iuniana sich auf das verhältniss dieser caution beziehen, da wir ja drei locationen hier finden, die eine . des Iunius und zwei des Habonius, und die controversen der lehre von jener bürgschaft hauptsächlich in denselben stellen ihren grund haben, wird es nöthig sein, zuerst einen allgemeinen überblick über das wesen der caution durch garanten und garantien nach dem heutigen stande der untersuchungen zu geben, und dann durch vergleichende betrachtung ebenso eine richtige erklärung der ciceronischen stellen, wie auf deren grund rückschliessend eine berichtigung der ganzen lehre von der caution durch prädes und prädien zu finden.

Die werthvollen untersuchungen von Huschke, Bachofen und Mommsen haben festgestellt, dass praedes gestellt wurden (ausser den praedes litis vindiciarum, die dem civilprocess angehören) von magistraten, besonders cassenbeamten bei antritt ihres amtes, von staatszollpächtern und von unternehmern der ultrotributa, lieferungen, öffentlichen bauten u. s. w. Ebenso ist ausge-

macht, dass der charakter dieser obligation publicistisch war, und ein überbleibsel des ius nexi, aus den ältesten zeiten der römischen rechtsentwickelung stammt. Dass dies alte rechtsverfahren aus einer zeit, wo jedes rechtsverhältniss zwischen römischen bürgern als ein den staat berührendes, also publicistisches, aufgefasst wurde, wie die ceremonien der mancipatio, confarrestio u. s. w. bezeugen, gerade in den oben genannten beziehungen beibehalten wurde, beruht darauf, dass jene verpflichtungen contrakte mit dem staate waren. Nach Huschke (Nexus p. 9) war nun gesetz der zwölf tafeln, dass der schuldner bei zahlungsunfähigkeit nach abgelaufenem termine vom gläubiger per manus iniectionem ergriffen und vor den richter geschleppt wurde, um zu bezahlen, und, konnte er dies nicht, dem gläubiger zugesprochen wurde, ihm als sclave zu dienen; sodann, wenn er nach verlauf von 60 tagen, während deren er dreimal auf dem forum ausgerufen worden, um das mitleid seiner freunde zu erregen, wenn er von niemand ausgelöst worden war, von seinem gläubiger zerschnitten (secari, was Bachofen bloss vom verkauf versteht) oder mit kindern und hab und gut in die knechtschaft verkauft wurde. Mommsen hat nun zu zeigen versucht, wie die milderung der zwölf tafeln im gestatten der sogenannten sewaginta dies iusti bestanden habe: die härteste gestalt des negum ohne diese dies iusti habe sich aus der periode vor den zwölf tafeln im prädienrecht erhalten, wie aus der tab. Malac. hervorgebe.

Diese letztere ansicht hat Zimmermann a. a. o. angegriffen, wobei er sich hauptsächlich auf die causa luniana stützte. Ausserdem stellte er auch in abrede, dass der hauptschuldner, der die bürgen stellte, persönlich frei bleibe und nur der praes mit seiner ganzen bürgerlichen person und habe hafte. Dies geht indess klar aus Liv. XXXIX, 58 und Gell. N. Att. VI (VII) 19 hervor. Furius und Hostilius wurden ebenso wie Scipio wegen unterschleifs verurtheilt, jene stellten praedes für die zu zahlende summe, Scipio verweigerte sie und wurde deshalb in den kerker geführt. Wahrscheinlich hat sich Zimmermann durch die worte des Festus verleiten lassen: manceps est, qui quid a populo emerit conduxeritve, qui idem praes dicitur, quia tam debet praestare populo, quod praemisit, quam is qui pro eo praes factus est. Festus spricht nur vom manceps, der praedes stellt, also einem unternehmer öffentlicher arbeiten: in diese kategorie fallen also nicht der

magistratus, der für seine amtsführung bürgschaft leistet, vielleicht auch nicht der publicanus. Dass aber der unternehmer öffentlicher lasten eine ausnahmestellung in bezug auf die praedes gehabt habe, wird sich in der folge zeigen.

Bemerkenswerth indess ist Zimmermann's forschung auf dem gebiete der subsignatio der praedia, inwiefern sie sich von der einfachen bürgenstellung unterscheide. Er sagt ungefähr p. 19, da der bürge zuerst nur durch rücksicht auf seine freiheit und sein leben an die erfüllung seines gelöbnisses geknüpft gewesen sei, habe sich zu der zeit, als die freiheits- und leibesstrafen römischer bürger aufgehoben wurde, das bedürfniss herausgestellt, bei der bürgenstellung auch eine sicherstellung an den gütern zu erlangen für die fälle, dass das vermögen der bürgen während der zeit der bürgschaft durch unglückliche unternehmungen verringert oder gar vernichtet würde und man habe daher bestimmte werthvolle theile des bürgenvermögens, besonders grundstücke verzeichnen lassen mit der bestimmung, auf diese dürfte der bürge keine andere obligation übernehmen und sie noch viel weniger veräussern: dies sei die praediorum subsignatio, im grunde dasselbe wie das hypothekenwesen.

Wenn die obligation der prädes verfallen war, trat verkauf der praedes und, wenn praedia unterzeichnet waren, der praedia ein. Dies ist indess nicht so zu verstehen, als habe der praes seine praedia behalten können, wenn sie nicht subsignirt waren: er haftete im gegentheil mit seiner ganzen person und seiner ganzen habe, wie das ja eben das wesen jener publicistischen verpflichtung ist, nur war der name je nach der subsignatio ein an-Man unterschied nun zwei arten der venditio praedum praediorumque, die eine lege praediatoria, die andere in vacuom venditio. Mommsens ansicht geht dahin, die lex praediatoria sei ein plebiscit und verfüge eine milderung des härtesten verfahrens, des verkaufs in vacuom. Worin die milderung bestanden, sehe man in der causa Iuniana. Nach improbation der leistung des alten unternehmers habe der magistrat den neuen redemptor angewiesen, die zahlung der pachtsumme vom alten zu fordern: habe sich niemand gefunden, der sich getraute, aus der habe des bürgen die pachtsumme zu erlangen, so sei man zum verkauf in vacuom geschritten: d. h. man habe dem neuen redemptor erlaubt, die ganze habe des bürgen zu verkaufen. Bei diesem, wie

bei dem verfahren lege praediatoria sei die ganze habe des alten redemptors in besitz des neuen übergegangen, doch so, dass jener in der lage eines fiduciarischen gläubigers geblieben sei auf alles, was die höhe der zu fordernden pachtsumme überstieg: diesen rest hatte er das recht, in zwei jahren wieder zu seinem quiritarischen eigenthum zu machen: dies war nach Gaius II, 59—61 die usureceptio ex praediatura, die zum unterschiede der civilen, gewöhnlichen usureceptio, deswegen, weil der staat eigentlich die ganze habe acquirirt und er nach römischen begriffen stärkeres recht hatte als der private, nicht in einem jahre, sondern nach zwei jahren vor sich gehen konnte.

Zimmermann hat dem entgegengestellt, dass die causa luniana eben nur den einen fall der öffentlichen unternehmer betreffe, nicht die staatspächter, nicht die angehenden magistrate. Aber nicht einmal für diesen fall sei die rede von einem prädienverkauf, weswegen die causa luniana gar nichts für diese lehre eintrage: Cicero spreche nur von einer erneuerten verpachtung · (p. 28 ff). Endlich führt er den gedanken weiter aus, der schon in Pauly's realencyclopädie s. v. praes ausgesprochen war, dass die prädiatoren in Rom eine classe von öffentlichen unternehmern gebildet hätten, wie die publikanen, deren stehendes geschäft und deren erwerbsquelle es gewesen, verfallene praedes und praedis zu kaufen: nur von einer derartigen bleibenden beschäftigung habe ein name wie praediator mit dieser endung entstehen konnen, nur so erkläre sich der gebrauch des verbs mercari, handeltreiben, vom kaufen dieser leute. Das princip der römischen verwaltung sei gewesen, alle geschäfte so viel wie möglich von den behörden abzuwälzen und durch grosse unternehmer zu vereinfachen, wie davon die publikanenwirthschaft zeuge: nun sei der verkauf der habe zu dem zweck, eine bestimmte summe herauszuschlagen, oft eine sehr verwickelte aufgabe gewesen: der beauftragte magistrat habe daher nach verfall der obligation eine versteigerung an den mindestfordernden veranstaltet: der käufer erhielt dadurch die erlaubniss etwas mehr von dem säumigen staatsschuldner beizutreiben, je nachdem das ergebniss der auction es wollte, als der staat von ihm zu fordern hatte: und dieser, der käufer, haftete dann dem staat für die erkaufte leistung, offenbar, wie alle dem staate verpflichteten durch praedes und praedia. Das mehr des erstandenen sicherte den prädiatoren ih-

ren gewinn: das zuviel hinderte die form der versteigerung wenigstens in der regel. Dies sei die verkaufsform e lege praediatoria. Habe sich niemand getraut die geforderte summe aus dem bürgenvermögen beizutreiben, so habe der staat es aufgegeben, die ganze forderung geltend zu machen, und nur danach gestrebt durch die versteigerung so viel als möglich von dem etwaigen prädiator zu erlangen: dieser konnte für erlegung der gebotenen summe das ganze vermögen der praedes verkaufen auf risico eignen schadens, wenn er dem staate zu viel geboten oder die kräfte der subhastirten überschätzt hatte. Vor dergleichen verlusten hätten sich die prädiatoren nur durch rechtzeitige erkundigungen über den vermögensstand der praedes schützen können; wozu ihnen freilich durch die gebräuchliche vorausbestimmung des termines und der bedingungen zeit und gelegenheit geboten war. Diese letztere art sei die venditio in vacuom gewesen.

Durch ausführliche erörterung dieses verfahrens, dem übrigens auch Mommsens darstellung nicht entgegensteht, der nur keinen grund hatte, das wesen eines praediator's näher zu beleuchten, scheint zwar ein wesentlicher fortschritt für die ganze lehre von prädienverkauf gewonnen zu sein: dass aber dabei eine ähnliche einseitigkeit, wie die, welche der verfasser an Mommsen zu finden glaubt, sich eingeschlichen habe, wird unten weiter besprochen werden. Was endlich den angriff auf Mommsen's ansicht betrifft, die lex praediatoria sei ein plebiscit, so entbehrt derselbe jeglicher begründung. Nach Zimmermann bedeutet lege praediatoria nur: auf dem wege des prädiatorischen verfahrens. Verdankte dies verfahren seinen ursprung etwa nicht einem plebiscit? Das ursprüngliche war doch der verkauf der personen: diese strenge wurde nach dem XII tafelgesetz durch plebiscite gemildert.

Aus diesem stande der untersuchung, die, auf neuer forschung des thorischen und julischen municipalgesetzes, der malacitanischen und salpensanischen tafel beruhend, nur noch in betreff der causa luniana zweifel und differenzen aufweist, ist so viel klar, dass die versuche früherer interpreten, an deren spitze die ganz confuse erklärung des Asconius, gänzlich bei seite zu legen sind. Asconius sagt, die praedia seien sachen, die praedes menschen, deren habe bona praedia heisse, was Huschke so erklärte, dass bona substantiv, praedia adjectiv sei (Richter's jahrbücher bd. X,

p. 605). Allein an unser stelle steht in bonis praedibus praedibusque vendundis: so dass bona nicht mit praedis verbunden, werden kann (§. 142). Hotomann sagt, bona vendunda sei zu verbinden: verkauft würden weder menschen noch güter, sondern die bauberechtigung, die der alte unternehmer verscherzt habe, bons sei = opus locatum; praedibus praediisque aber sei ein absoluter ablativ: das verfahren sei mit stellung von praedes und praedia verbunden gewesen. Wozu wurden aber diese überhaupt verpfändet, wenn der alte unternehmer bei verfall der obligation nicht mit ihnen haftete? — Manutius endlich glaubt, die praedes seien mancipia, besonders sclaven, Graevius, die bona seien die beweglichen, die praedia die unbeweglichen güter.

In unserer stelle kommen nun drei locationsverhältnisse vor. die vermuthlich alle mit praedibus und praediis garantirt waren: wenigstens scheint - obwohl dies Zimmermann bestreitet - mit den worten in bonis praedibus praediisque vendendis doch das verfahren bezeichnet zu sein, das Verres gegen den Iunius pupillus einschlägt; D. Brutus wird genannt, der mit seinen prädien bürgte; Verres empfängt bei der neupachtung des Habonius prädes (§. 150). Der öffentliche character dieser verhältnisse geht auch aus einer von Hotoman gänzlich missverstandenen stelle hervor 8. 136: Chelido isto praetore non modo in iure civili privatorumque omnium controversiis populo Romano praesuit, verum etiam in his sartis tectisque dominata est. Jener gelehrte erklärt privatorum controversiae damit, dass es dem prätor nicht erlandt gewesen sei, magistrate ausser aedilen und tribunen vor seinen richterstuhl zu ziehen: offenbar werden hier die controversiae privatorum und das ius civile dem öffentlichen geschäftszweige des prätoren, der in exaction der sarta tecta bestand, entgegengesetzt.

Der charakter der prädes bürgschaft, die mit ihrer ganzen person hafteten, und demzufolge keiner zweiten person bürgen oder ihre güter verpfänden konnten, wird uns auch über den haupttheil der lex addita des Verres aufschluss geben. Dass in diesem gesetze der pupill vom ankauf der pachtberechtigung ausgeschlossen wird, spricht Cicero deutlich §. 142 aus: ne liceat pupillo redimere. Nun leidet es aber auch keinen zweifel, dass auch der oheim lunius, der das opus erstehen wollte, ebenso ausgeschlossen war.

Denn was sollte ihn sonst abgehalten haben, seine absicht

durchzusetzen, wenn er nicht in seiner person gerade so wie der mündel verhindert war. Selbst alle verwandtschaftliche bande abgerechnet, die ihn zur erhaltung der habe des pupills auffordern mussten, war auch sein vortheil gefährdet, da er als nächster agnat in einem möglicherweise eintretenden erbverhältniss abbruch erleiden musste, wenn der pupill sein vermögen einbüsste: endlich sind eine menge zeichen vorhanden, die dafür sprechen, dass selbst in dem nachher factisch eintretenden falle der oheim lunius grosse verluste gehabt und vorher befürchtet hat - ohne zweifel durch ein eigenthümliches verhältniss zum alten redemptor. Dies verhältniss scheint er mit dem stiefvater Mustius und dem einen vormund Titius getheilt zu haben. Denn sie werden bei der kunde von Verres vorhaben von dem gleichen schrecken ergriffen, sie bitten gemeinschaftlich den vormund Marcellus, bei Verres fürsprache einzulegen - dieser thut es zwar, aber ohne nachdruck, d. h. ohne geldversprechungen 4), und zieht sich dann sorglos von der ganzen angelegenheit zurück, ein sicherer beweis dafür, dass jene nicht in der einzigen eigenschaft der vormünder. für den pupill besorgt sind - sie bitten die Chelido und geben ihr geld, sie machen mit Habonius den pakt, er soll mit 200000 HS. den Verres bestechen und die säulen ausbessern, sie eilen ferner zur licitation. Cicero begreift diese drei zwar §. 140 mit dem namen tutores: vielleicht war aber selbst der stiefvater Mustius gar nicht vormund, und Cicero bedient sich des ausdrucks nur, um dadurch mehr bass auf Verres zu wälzen, als durch erwähnung ihres geschäftlichen verhältnisses. Endlich sagt Cicero 6. 146: Verres habe nicht nur den pupill, sondern auch die vormünder, dieselben drei, um ihr vermögen gebracht. Waren jene etwa als vormünder verpflichtet, für die schulden des pupills zu haften?

So scheint die vermuthung nicht zu gewagt, dass der oheim Iunius, der stiefvater Mustius und der vormund Titius die vom vater Iunius gestellten prädes waren, zu denen als vierter hinzuzurechnen ist D. Brutus, dessen prädia nach §. 144 verpfändet waren und der §. 150 wirklich an Verres zahlt <sup>5</sup>). War der

<sup>4)</sup> Das heisst bei Cicero S. 136: auctoritas pro precio — einfluss der stellung anstatt baarer munze.

<sup>5)</sup> Brutus hat wohl, wie Manutius vorschlug, nur 450,000 sest. gezahlt. Denn 110,000 sest. erliess Verres dem Brutus, da dieser ihm

oheim Iunius bürge, so ist klar, warum er ausgeschlossen war, auch wenn im gesetze nur der pupill mit klaren worten ausgeschlossen war: denn da er dem pupill mit seiner ganzen juristischen und ökonomischen person haftete, konnte er weder einem

heltig seine ungerechtigkeit vorwarf; und die ganze summe betrug, was weiter besprochen werden soll, dem angebot gemäss 560,000 sest. Die handschriften haben zwar: Primum quum vehementius cum eo D. Brutus contenderet, qui de sua pecunia HS DLX milia numeravit, quod iam iste ferre non poterat, opere addicto, praedibus acceptis, de HS DLX milibus remisit D. Bruto CX milia. Da das perfectum numeravit, was Ernesti vergeblich in numeraverat zu verwandeln suchte, das wirklich ausgezahlte anzugeben scheint, so ist die vermuthung des Manutius wohl nicht zu gewagt. Was die 560000 sest. betrifft, so las man früher S. 144: Addicitur opus HS DLX milibus, cum tutores HS LXXX milibus id opus se effecturos esse clamarent. Klotz änderte nach der vaticanischen handschrift die erste zahl clax, die zweite in closo colos celoo, wo in der vat. stand: elooocelooceloo. Die erste zahl stimmt, die eigenthümliche schreibert abgerechnet, mit der vulgata überein; die zweite, die, in der vat. handschrift ganz unverständlich, bei Klotz wohl 530000 sest. bedeuten soll, scheint mit dem sinne der ganzen stelle nicht vereinbar. Die vormunder haben nämlich das allergrösste interesse, die wiederpacht des opus in die hände zu bekommen; das sicherste mittel dazu war, das angebot so niedrig als möglich zu stellen. Dies war aber der reelle kostenpreis: ja noch geringer hätten die vormunder ihren satz einrichten können, denn da es in ihrem interesse lag, dass die ausbesserung an keinen andern überginge, dem sie ausser den kosten immer noch seinen profit hätten bezahlen müssen, und das ganze angebot nur ein scheinverfahren war, da der pupill zugleich gläubiger und schuldner wurde, sobald sie die arbeit erstanden, so verschlug es nichts, auch wenn sie weit unter dem kostenpreis gesordert hätten. Nun giebt Cicero diesen §. 140 auf 40000 HS an, S. 147 aber, dass die von Habonius ausgeführte reparatur der säulen nicht so viel werth gewesen sei, als eine einzige neuzubauende säule an prachtvollen privatgebäuden, die 20000 esest. werth seien (ccloo ccloo HS). Da nun S. 140 die lesart: quadraginta milium feststeht, und nicht anzunehmen ist, dass Cicero sein urtheil über den werth der geforderten arbeit in kurzer aufeinanderfolge um des doppelte differiren lasse, so ist wohl S. 147 XL mil. = 40000 sest, herzustellen. Ebenso kann auf grund der lesart des S. 140: quadraginta mil. nicht wohl entweder die Klotzische variante: 530000 sest. oder die frühere lesart 80000 sest. geduldet werden, wenn die vormünder vernünstiger weise nur den kostenpreis verlangten: 40000 sest. Ein irrthum konnte in der that leicht lentstehen. die ursprüngliche lesart entweder XXXX mil. HS oder ccloo ccloo ccloo ccloo, so konnte daraus leicht einerseits LXXX mil. == 80000 sest., theils, wie §. 144: cloop ccloo cloop ccloo durch versetzung des ersten c ans ende des ersten zeichens (clooo) und durch weglassung eines c beim dritten (cloo), oder S. 146 durch weglassung der drei striche loo gleich nach den ersten cc (da dort die vat.: cc ccloo ccloo ccloo bietet, umgeschrieben werden. Zumal ist in den handschriften im S. 144 das zeichen LXXX mil. nirgends durch buchstaben (octoginta mil.) ersetzt: um so leichter der fehler. Die zahlzeichen der vat. in S. 144 und S. 146, so wie die der Klotzischen ausgabe clax ccloo S. 145 und 146 sind mir unerklärbar geblieben.

andern bürge sein, noch ein anderes geschäft mit dem staate selbst eingehen: alles, was er unternahm, war selbst verständlich in sachen der obligation für den pupill: ja die eingehung auf die pacht der ausbesserung der säulen war bloss möglich durch ein unten näher zu erläuterndes verhältniss zwischen dem alten pachtcontrakt und dem contrakt aedis resciendae.

Auf dieser grundlage kann zur erklärung der worte der lex §. 143: Qui de L. Marcio M. Perperna . . , socium ne admittito neve partem dato, neve redimito geschritten werden, mit denen dem äussern wortegehalte nach nur der alte redemptor oder dessen juristische person, factisch, wie gezeigt wurde, auch der oheim lunius ausgeschlossen ist. Manutius ergänzt jene worte richtig so: Qui de L. Marcio M. Perperna (redemerit), (eum) socium ne admittito, neve (ei) partem dato, neve (ei) redimito, bis auf das Ich möchte dafür vorschlagen: neve ipse redimito. Nämlich-nach der manutischen auffassung wird dem kauflustigen verboten, den alten redemptor oder dessen juristische person --denn das ist: qui de L. Marcio M. Perperna redemerit — als compagnon anzunehmen oder ihm einen theil an arbeit und gewinn zu überlassen oder für ihn die bauberechtigung anzukaufen. Es ist nicht zu glauben, dass derselbe magistrat, oder im ersten theile des gesetzes, wo verboten wird, den alten redemptor als socius anzunehmen, nicht berücksichtigte, dass dieser eigentlich in person nicht mehr vorhanden sei und sein erbe nicht im stande sei, socius zu werden, im letzten theile so sehr sich darauf bezöge, dass er ihn selbst, den alten redemptor auszuschliessen gar nicht für nöthig achtete, sondern nur das kaufen für ihn verböte, da er selbst doch nicht kaufen könne. Ueberdiess konnte das den magistrat nicht bei abfassung des gesetzes leiten, welche faktische, sondern nur, welche juristische person sich zur auction einfand: und in dieser hinsicht musste das erste bestreben des gesetzgebers sein, den alten redemptor selbst vom kaufen als manceps auszuschliessen. Wie sonderbar klingt ein verbot, das eine person nicht selbst ausschliesst, aber einer anderen verbietet mit derselben gemeinschaftliche sache zu machen! Auch steht gar nicht da, Iunius habe als stellvertreter des pupills die hand zum erstehen erhoben: und wollte man einwenden, er habe für niemand anders, als für jenen und zwar nur in diesem geschäfte auftreten können, weil er praes gewesen, so muss man sich immer wieder wundern, warum statt aller winkelzüge nicht gleich der alte redemptor vom ankauf mit klaren worten ausgeschlossen Diesen letztern weg schlage ich ein mit der ergänzung (nicht einschaltung) von ipse vor redimito. Dann wird jede person, die zu kaufen gesonnen ist, verhindert, den alten redemptor zum socius zu machen oder participiren zu lassen und der alte redemptor selbst zu kaufen. Es liegt hierin ein scheinbarer wechsel der angeredeten personen, da der ipse niemand ist, als der zuerst hiess qui . . redemerit: allein einmal ist solcher wechsel nichts unerhörtes, und die eigentlich angeredete person ist die allgemeine: tu qui redempturus es, so dass das geseta ausführlicher etwa lauten würde: Qui . . . redemerit, eum socium ne admittito tu, qui redimere vis, neve ei partem dato, neve si forte es is qui a M. P. cess. redemeris, ipse redimito. Auf diese weise sind zugleich mit dem pupill alle praedes vom kauf, von der societas und von der participatio ausgeschlossen: und da Iunius der oheim zugleich wirklich ausgeschlossen war, so muss ihm die eigenschaft eines praes zugeschrieben werden.

Wie kam aber ein praes dazu, ohne weiteres für den hauptschuldner in seinem geschäft aufzutreten, wie verstand es sich eigentlich von selbst, dass Iunius nur für den pupill kaufen könne, auch wenn er gar nichts verlauten liess?

Jedenfalls hatten die praedes in der regel eine andere stellung bei der bürgschaft für magistrate, als für die zollpächter und endlich als für unternehmer öffentlicher arbeiten. Schon oben wurde bemerkt, dass diese meist von gesellschaften unternommen wurden, ebenso wie die zollpachten; einer habe, sagt Polybius, als geschäftsführer und repräsentant dagestanden, die pacht angekauft und die verantwortung übernommen (der manceps), die übrigen hätten als praedes gebürgt und ihre prädien unterzeichnet. Die zahl der praedes und die stärke der caution konnte der magistrat ex arbitratu bestimmen, und war darin nach Mommen nur beschränkt durch die furcht vor der öffentlichen meinung und vor der rechenschaftsablegung: die einfache consequenz davon ist, dass er den cautionssteller ganz zurückweisen konnte, wenn ihm die praedes auch in der vermehrten anzahl nicht genügten. Dies liegt auch unzweifelhaft in der angefochtenen stelle des 6. 142: praedibus et praediis populo cautum est, et si non putas cautum, scilicet tu, praetor, in mea bona, quos voles, immittes: me ad meas

fortunas defendendas accedere non sines. Hier steht nun nach immittes und sines in allen ausgaben ein fragzeichen, das Klotz allein in die obige interpunction verwandelt hat, wie ich glaube, mit vollem rechte. Es leuchtet nämlich wohl ein, dass diese worte ganz den entgegengesetzten sinn enthalten, je nachdem man die vulgate oder die klotzische lesart vorzieht. Nun ist der zusammenhang folgender: Cicero beklagt sich, dass Verres die gewohnheiten des römischen volks durch den ausschluss des pupills in seinem gesetze der location ohne scheu verletzt habe und setzt auseinander, warum jene gewohnheit, den alten redemptor von vorn herein nicht auszuschliessen, sehr begründet sei: es sei nicht recht, gegen jemandes willen seine habe in beschlag zu nehmen. zumal wenn der alte redemptor den besten willen hätte, den schaden gut zu machen, und von seinem vermögen würde doch die arbeit hergestellt: der vorwand des unvermögens könne also nicht gelten: ebensowenig der der böswilligkeit, da ihn von neuem die improbation und das verfahren des magistrates bedrohe, wie jeden andern unternehmer. Nun kommen jene worte: und wenn der magistrat die caution nicht für ausreichend halte, so sollte er (mit fragezeichen gelesen) jedem beliebigen ein recht auf die habe des alten unternehmers gestatten und ihn nicht einmal sein eigenes vermögen vertheidigen lassen dürfen? Nach dieser lesart wird also dem prätor oder dem jedesmaligen magistrat das recht abgesprochen, den käufer zurückzuweisen, auch wenn er seine caution für völlig ungültig hält! Was wäre das für eine conse quenz mit der vollmacht des magistrats, ex arbitratu vermehrung der bürgen zu fordern! Wie nun, wenn der unternehmer von vornherein behauptet, nicht mehr caution stellen zu können? Suchen wir also, durch änderung der interpunktion den entgegengesetzten sinn zu erreichen, so dass Cicero fortfährt: und wenn du die caution für ungenügend hältst (was du ja gar nicht ausgesprochen hast und auch nicht wagen wirst zu thun), so steht es ja in deinem belieben, einem anderen unternehmer die arbeit zu übergeben und ihn zur zahlung auf den pupill anzuweisen, ja in einer solchen härte, dass ihm die vertheidigung seiner güter nicht einmal gestattet ist!" Was tadelt nun Cicero am verfahren des Verres, wenn ihm solche schritte freistanden? Offenbar, dass Verres in einem gesetze das ausgesprochen hatte, wozu er wohl ein recht hatte, aus seinem magistratualischen arbitratus, so zu verfahren, vorausgesetzt, dass ihm die caution ungültig schien, nicht aber durch eben das gesetz, wodurch der pupill ohne alle präfung präcludirt wurde. Wenn Verres nur im harten verfahren, nicht auch in der formalen gesetzentwerfung gefehlt hätte, wozu hätte Cicero das gesetz hinzuschreiben brauchen? Nun kann man weiter einwenden, warum Verres den gewohnheitswidrigen weg, der nur äusserst selten, wie von den oben erwähnten censoren Cato und Valerius, eingeschlagen wurde, statt des viel einfacheren der magistratualischen cautionssteigerung und zurückweisung betreten habe? Gewiss, weil er nicht wagen konnte, eine caution, die genügt hatte, für die erhaltung des ganzen tempels während zehn jahre zu bürgen, für ausbesserung einiger säulen auf\_drei monate zurückzuweisen, zumal eine solche zurückweisung nicht nur ein urtheil über das unvermögen, sondern auch ein misstrauensvotum gegen die rechtschaffenheit und gutwilligkeit allgemein geachteter männer in sich schloss, die ihr wort als socii öffentlich abgegeben hatten, die arbeit rechtschaffen zu vollziehen. Um nun dem sturme der öffentlichen meinung auf bequeme weise zu entgehen, griff Verres dazu, ohne prüfung der caution den pupill zu präcludiren 6).

Nach dieser abschweifung über die stellung der caution kehren wir wieder zur erörterung des verhältnisses der bürgen in den öffentlichen unternehmungen zurück. Nach Polybius waren die socii des manceps seine bürgen, compagnons der arbeit und garanten des möglichen verfalls der obligation. Manceps war also nur der hauptunternehmer bei zollpachten, bei öffentlichen arbeiten und der prädiatur; nicht der magistrat, der bürgen stellte. Wenn nun Festus sagt, der manceps habe die gleiche verpflichtung, wie sein bürge, so heisst dies, auch er habe für das unternehmen mit seiner habe garantirt; nicht aber darf man mit Zimmermann die obligation eines jeden hauptschuldners mit der seiner prädes identificiren, um daraus gegen Mommsen den

<sup>6)</sup> Die anhänger der alten lesart mit den fragezeichen nehmen dem staate jede möglichkeit, sich vor dolus malus oder fahrlässigkeit der unternehmer zu schützen. Gab es doch kein mittel, den alten, säumigen unternehmer vom wiederkauf aedis reficiendae auszuschliessen, da seine caution gültig sein musste, denn ihre vermehrung kunnte nach jener erklärung gefordert werden, sie selbst aber, einmal vermehrt, war nicht möglich zurückzuweisen. Die öffentlichen gebäude konnten ruhig in schutt liegen: denn ihrem hüter stand es frei, die pacht immer wieder zum schein zu unternehmen!

schluss zu ziehen, dass der hauptschuldner durch stellung von praedes nicht persönlich frei geblieben sei. Dass dies z. b. bei magistratsgarantien gerade der fall war, sahen wir am beispiel des Scipio; dass aber bei unternehmungen der manceps selbst gebürgt habe, ist z. b. aus der lex Puteolana ersichtlich, wo Blossius unterzeichnet als manceps idemque praes. Ebenso verlieren bei der caussa Iuniana §. 146 pupill wie prädes ihre garantien.

Aus diesem einen gemeinsamen merkmale des manceps und der socii bei öffentlichen unternehmungen lässt sich noch ein anderes ableiten: das recht, dass jeder als repräsentant der gesellschaft im untüchtigkeitsfalle des ursprünglichen manceps eintreten konnte. So geht aus der tab. Mal. rubr. 65 hervor, dass den prädiatoren ebenso wie ihren sociis und bürgen das recht zustand, gegen ihre erkauften prädes zu verfahren und im weigerungsfalle klage anhängig zu machen (recte agere petere); ferner zeigte Zimmermann p. 39 aus den digesten, dass der manceps mit dem socius gleiches recht gehabt.

So wird es erklärlich, wie der oheim Iunius nur die hand zu erheben braucht, um damit zu verstehen zu geben, dass nicht er, sondern die alte unternehmersocietät, deren mandatar er war, die pacht der reparatur an sich zu bringen gewillt sei: er konnte weder selbst als unternehmer noch als socius einer anderen gesellschaft auftreten: und war die person des alten redemptor ausgeschlossen, so konnte kein socius mehr kaufen.

Wäre es aber dem Iunius gestattet worden, die pacht zu übernehmen, so würden alle genossen der alten pachtgesellschaft ihm als repräsentanten verpflichtet geblieben sein: dies drückt Cicero §. 142 aus: praedibus et praediis populo cautum est; d. h. die alte quinquennalgarantie bleibt auch bestehen, wenn die gesellschaft die wenige monate währende reparatur erkauft 7), und §. 143: erat et esset amplius, si velles, populo cautum: d. h. die alte garantie kann durch zuziehung anderer prädes verstärkt werden. So dauerte zwar die alte obligation durch praedes, aber nicht dieselbe bauverbindlichkeit, wie Zimmermann meint p. 31; und jene auch nur als persönliche gebundenheit an die gesellschaftsperson. Die arbeit war ja eine ganz verschiedene, nicht

<sup>7)</sup> Denn durch übernahme der reparatur erlosch die alte quinquennalobligation, während Habonius für quinquennalpacht und reparatur doppelt bürgen müsste.

instandhaltung, sondern reparatur, nicht auf fünf jahre, sondern auf 21/2 monate. Als Habonius die reparatur übernahm, musste er neue bürgen stellen, wie §. 150 zeigt: Brutus de sua pecunis . . . numeravit, quod iam iste ferre non poterat, opere addicto, praedibus acceptis, de HS. CILX mil. remisit Bruto HS. CX milia. Wessen prädes hat Verres angenommen? Etwa des Brutus, nach Zimmermann, dass er richtig zahlung leiste? Die garantie dafür hatte ja der verstorbene lunius schon vor zwölf jahren geleistet und die zahlung bestand nur in derselben verfallenen bürgschaft. Also ist Habonius der bürgensteller für die zu erfüllende arbeit; denn er bekam von Brutus geld in die hände, und seine bürgschaft musste von rechtswegen mindestens ebenso stark sein, wie die von Brutus zu zahlende summe; d. h. 560,000 sest. erliess aber Verres dem Brutus 110,000: das war also ein eingriff in die rechte des Habonius, wenn die sache richtig zugegangen wäre: denn wenn Habonius säumig wurde, verfiel seine bürgschaft in der höhe von 560,000 sest., nicht in der höhe des empfangenen. Daher bedient sich Cicero des umstandes, dass Habonius jene willkürlichkeit des Verres ruhig litt, zum beweise, dass Habonius mit Verres alles abgekartet, keine improbation zu fürchten gehabt und dass die summe eigentlich zum grossen theil in Verres' tasche geflossen sei.

Nur in einer sache scheint der unternehmer von den compagnons, die meist praedes waren, unterschieden gewesen sein. Während die socii ganz an der gesellschaft hingen, konnte der unternehmer obgleich schon als manceps idemque praes verpflichtet, doch noch eine neue arbeit übernehmen, vorausgesetzt, dass er neue bürgschaft stellte: in einem solchen falle mochte er mit seinem vermögen wohl nur für das eine geschäft haften: überdies mochte es selten genug eintreten, dass er in beiden unternehmungen säumig erklärt wurde. So übernimmt Habonius zu seiner quinquennalpacht noch die reparatur und stellt dafür neue bürgen.

Bis jetzt blieb noch die frage unberührt, was eigentlich das wesen jener location gewesen, von der der pupill ausgeschlossen wurde, die Habonius wirklich einging. Hierüber stehen sich die ansichten Mommsen's und Zimmermann's schroff entgegen. Mommsen sagt, es sei ein prädienverkauf gewesen in folge der verfallenen garantie, der darin bestanden habe, dass die reparatur verpachtet worden sei mit der anweisung, die pachtsumme vom al-

ten redemptor beizutreiben, und zwar mit der verschärfung, dass die sexaginta dies iusti weggelassen wurden. Zimmermann dagegen stellt aus folgenden gründen ganz in abrede, dass die reparaturverpachtung eine venditio pracdum praediorumque sei: 1) werde der name derselben in der ganzen stelle nicht genannt, 2) nach der Mal. tabul. rub. 64 gehe hervor, dass im municipium der bürgenverkauf erst nach einholung des gutachtens der decurionen gestattet sei, Verres aber handle in der causa luniana ohne vollmacht vom senate, 3) sei gar kein grund zum hürgenverkauf gewesen. Die öffentlichen contrakte seien nach analogie des civilverfahrens behandelt worden, und nach diesem sei die caution des pächters erst verfallen, wenn er nicht nur seine arbeit nicht geleistet, sondern auch das nicht gethan, was im interesse des verpächters lag: die contraktsverletzung habe das volk nur dann bestraft, wenn mit ihr materieller schaden verbunden gewesen sei. Dem säumigen pächter habe nichts gedroht, als im schlimmsten falle ansetzung einer neuen licitation seiner arbeit auf seine kosten, und bevor es so weit gekommen, habe er selbst entweder dem staate schadenersatz gegeben oder die arbeit selbst von neuem unternehmen können. Ferner sei der pupill nicht dem neuen pächter Habonius, sondern dem staate zur zahlung verpflichtet gewesen; die habe der schuldner sei nicht an jenen übergegangen, sondern das geld habe sofort gezahlt werden sollen, und zwar vom volke, dem der alte pächter zur zahlung mit der alten caution verpflichtet geblieben sei. Verkauf der bürgen würde erst erfolgt sein, wenn dieselben die zahlung nicht geleistet hätten. Was aber D. Brutus gezahlt, habe er nachher vom pupill zurück-Cicero's ausruf endlich: Ubi illa consuetudo in bonis praedibus praediisque vendendis, beziehe sich gar nicht auf diese pachtung, sondern sei eine rhetorische wendung, Ferratius er. kläre richtig, Cicero schliesse aus der analogie der bonorum venditio und der praedum venditio auf den fall unsrer locatio. Verres habe auch hier das verfahren jener actionen beobachten müssen.

Nun ist oben schon gezeigt worden, wie wenig die beiden möglichkeiten, die Zimmermann dem säumigen unternehmer vor verfall seiner caution und damit verbundener location zukommen lässt, aus der causa luniana deducirt, ja dass sie durch sie sogar

widerlegt werden. Es bleibt daher nur das wesen dieser location zu betrachten übrig.

Dass nun gerade durch die obigen worte Cicero's: Ubi ills etc. klar bezeichnet wird, unsre location des §. 143 sei eine praedum venditio, liegt im sinne so gut wie im wortlaute der Cicero beklagt sich, dass Verres den pupill von der stelle. pacht ausgeschlossen, und sagt, er vermisse darin jene consuctudo in bonis praedibus praediisque vendendis, ut optima condicione sit is, cuia res, cuium periculum: diese könne er in des Verres verfahren nicht finden. Wie kann Cicero eine gewohnheit für die location beanspruchen, von der er nach Zimmermann nicht etwa behauptet, sie sei in locationen dieser art stets beobachtet worden, nein, sie habe beim güterverkauf und prädiaturenverkauf stattgefunden! Locatio und jene beiden arten der venditio sind dach binreichend verschiedne handlungen, als dass ihnen selbst der feurigste redner ohne weiteres die gleichen gewohnheiten vindiciren könnte. Bei solchen schlüssen greift jedermann nach dem allgemeinen, übergeordneten — und das wäre Cicero ein leichtes gewesen - nicht nach dem verschiednen, beigeordneten.

Ebenso ist die trennung der redensart in: in bonis vendundis und in praedibus praediisque vendundis ganz dem lateinischen sprachgebrauch zuwider. Das müsste heissen in vendundis sice bonis sive praedibus praediisque oder in vend. et bonis et pr. pre. Zimmermann weiss die bona beim verkauf der prädes nicht unterzubringen, da überall nur von einer caution praedibus praediisque. nirgends von einer solchen bonis praedibus praediisque zu lezen sei. Zu gleicher zeit tadelt er Mommsen, der in seiner abhandlung über die tafeln von Salpensa und Malaca p. 472, not. 42 erst sagt, die bona seien die güter des säumigen unternehmers. die durch verletzung des contractes locato conducto zum verkauf kommen, während nach prädiatorischem rechte allein der hauptschuldner freibleibe, auf p. 477, 2 dass auch die praedia vom hauptschuldner unterzeichnet seien. Der streit ist wohl leicht zu heben. Die caution lautete zwar immer nur auf praedes und praedia, nicht auf die bona des hauptschuldners, weil er sie ja selbst stellte; der verkauf aber galt den bonis praedibus praediisque, weil hier bei öffentlichen unternehmungen der manceps auch mit seinem gut haftete. Der manceps kann zwar nie caviren mit seinen gütern, aber zahlung leistet er (debet praestare bei Festus), wie jeder praes.

Wenn schon jene stelle des §. 142 unzweifelhaft erkennen lässt, dass wir keine einfache verpachtung, sondern einen verkauf der bürgen vor uns haben, so lässt sich auch der strikte beweis führen, dass bei öffentlichen unternehmungen der bürgenverkauf nothwendigerweise in gestalt einer locatio vorgenommen werden musste, und dass die gefahr einer locatio, auch nach Zimmermannscher ansicht, ebenso dringend als die des bürgenverkaufs gewesen sein würde, ja die locatio Zimmermann's ein viel härteres verfahren ist, als seine praedum venditio: und doch soll die letztere die härteste action, steigerung der einfachen locatio sein.

Das institut der prädiatoren beruhte hauptsächlich auf dem bestreben, durch einen neuen contrakt das sicherer zu erreichen, was der säumige schuldner zu erfüllen unterlassen hatte; béim verkauf der bürgen eines zollpächters musste demnach die verbindlichkeit des bürgenankäufers darin bestehen, die ausgefallene geldzahlung oder naturallieferung zu decken, bei öffentlichen arbeiten aber, sie schleunigst zu vollenden, weil dem volke sehr viel daran liegen musste, schadhafte gebäude und anlagen des öffentlichen wohls und der sicherheit halber, ja des bedürfnisses ihrer benutzung wegen sofort ausgebessert und hergestellt zu sehen. Am allerwenigsten kann ich begreifen, wie Zimmermann behauptet, dass es noch nicht das öffentliche interesse berührt habe, wenn der Castortem. pel nicht aufs schleunigste und beste hergestellt wurde; ein local, das beinahe zum täglichen bedürfniss der Römer für senatsversammlungen, feste, gottesdienst u. s. w. gehörte! Schlechte ausführung der säulen konnte hier hunderten von menschen das leben kosten. Deswegen war grund zum verfall der caution hinreichend da. Was konnte selbst schadenersatz durch geld hier helfen, wo es eben an schleuniger wiederherstellung dieses lokals gelegen war und man dafür sorgen musste, dass die arbeit nicht wieder in säumige hände käme. Selbst beim einfachen geldersatz war es ja keineswegs von vornherein bestimmt, wie hoch der schaden zu schätzen sei: das quinquennalpachtgeld herauszufordern hätte in manchen fällen für den schadenersatz nicht genügt, wäre in andern fällen unmenschliche härte gewesen. einzig sichere, wohlfeilste und bei den Römern ganz gebräuchliche weg, den preis des ersatzes zu bestimmen, war die form der versteigerung. Wozu sollte man nun erst einen termin ansetzen, um herauszubekommen, wie viel der säumige unterwiderlegt werden. Es bleibt daher nur das wesen dieser location zu betrachten übrig.

Dass nun gerade durch die obigen worte Cicero's: Ubi ills etc. klar bezeichnet wird, unsre location des §. 143 sei eine praedum venditio, liegt im sinne so gut wie im wortlaute der Cicero beklagt sich, dass Verres den pupill von der pacht ausgeschlossen, und sagt, er vermisse darin jene consuetudo in bonis praedibus praediisque vendendis, ut optima condicione sit is, cuia res, cuium periculum: diese könne er in des Verres verfahren nicht finden. Wie kann Cicero eine gewohnheit für die location beanspruchen, von der er nach Zimmermann nicht etwa behauptet, sie sei in locationen dieser art stets beobachtet worden, nein, sie habe beim güterverkauf und prädiaturenverkauf stattgefunden! Locatio und jene beiden arten der venditio sind dech hinreichend verschiedne handlungen, als dass ihnen selbst der feurigste redner ohne weiteres die gleichen gewohnheiten vindiciren könnte. Bei solchen schlüssen greift jedermann nach dem allgemeinen, übergeordneten - und das wäre Cicero ein leichtes gewesen - nicht nach dem verschiednen, beigeordneten.

Ebenso ist die trennung der redensart in: in bonis vendundis und in praedibus praediisque vendundis ganz dem lateinischen sprachgebrauch zuwider. Das müsste heissen in vendundis sive bonis sive praedibus praediisque oder in vend, et bonis et pr. pre. Zimmermann weiss die bona beim verkauf der prädes nicht unterzubringen, da überall nur von einer caution praedibus praediisque, nirgends von einer solchen bonis praedibus praediisque zu lesen sei. Zu gleicher zeit tadelt er Mommsen, der in seiner abhandlung über die tafeln von Salpensa und Malaca p. 472, not. 42 erst sagt, die bona seien die güter des säumigen unternehmers, die durch verletzung des contractes locato conducto zum verkauf kommen, während nach prädiatorischem rechte allein der hauptschuldner freibleibe, auf p. 477, 2 dass auch die praedia vom hauptschuldner unterzeichnet seien. Der streit ist wohl leicht zu heben. Die caution lautete zwar immer nur auf praedes und praedia, nicht auf die bona des hauptschuldners, weil er sie ja selbst stellte; der verkauf aber galt den bonis praedibus praediisque, weil hier bei öffentlichen unternehmungen der manceps auch mit seinem gut haftete. Der manceps kann zwar nie caviren mit seinen gütern, aber zahlung leistet er (debet praestare bei Festus), wie jeder praes.

Wenn schon jene stelle des §. 142 unzweifelhaft erkennen lässt, dass wir keine einfache verpachtung, sondern einen verkauf der bürgen vor uns haben, so lässt sich auch der strikte beweis führen, dass bei öffentlichen unternehmungen der bürgenverkauf nothwendigerweise in gestalt einer locatio vorgenommen werden musste, und dass die gefahr einer locatio, auch nach Zimmermannscher ansicht, ebenso dringend als die des bürgenverkaufs gewesen sein würde, ja die locatio Zimmermann's ein viel härteres verfahren ist, als seine praedum venditio: und doch soll die letztere die härteste action, steigerung der einfachen locatio sein.

Das institut der prädiatoren beruhte hauptsächlich auf dem bestreben, durch einen neuen contrakt das sicherer zu erreichen, was der säumige schuldner zu erfüllen unterlassen hatte; beim verkauf der bürgen eines zollpächters musste demnach die verbindlichkeit des bürgenankäufers darin bestehen, die ausgefallene geldzahlung oder naturallieferung zu decken, bei öffentlichen arbeiten aber, sie schleunigst zu vollenden, weil dem volke sehr viel daran liegen musste, schadhafte gebäude und anlagen des öffentlichen wohls und der sicherheit halber, ja des bedürfnisses ihrer benutzung wegen sofort ausgebessert und hergestellt zu sehen. Am allerwenigsten kann ich begreifen, wie Zimmermann behauptet, dass es noch nicht das öffentliche interesse berührt habe, wenn der Castortem. pel nicht aufs schleunigste und beste hergestellt wurde; ein local, das beinahe zum täglichen bedürfniss der Römer für senatsversammlungen, feste, gottesdienst u. s. w. gehörte! Schlechte ausführung der säulen konnte hier hunderten von menschen das leben kosten. Deswegen war grund zum verfall der caution hinreichend da. Was konnte selbst schadenersatz durch geld hier helfen, wo es eben an schleuniger wiederherstellung dieses lokals gelegen war und man dafür sorgen musste, dass die arbeit nicht wieder in säumige hände käme. Selbst beim einfachen geldersatz war es ja keineswegs von vornherein bestimmt, wie hoch der schaden zu schätzen sei: das quinquennalpachtgeld herauszufordern hätte in manchen fällen für den schadenersatz nicht genügt, wäre in andern fällen unmenschliche härte gewesen. einzig sichere, wohlfeilste und bei den Römern ganz gebräuchliche weg, den preis des ersatzes zu bestimmen, war die form der versteigerung. Wozu sollte man nun erst einen termin ansetzen, um herauszubekommen, wie viel der säumige unternehmer ersatz zu leisten habe, einen zweiten, die arbeit aufs neue zu verpachten, einen dritten, um die bürgen zu verkaufen: alles dies wurde in einer versteigerung zusammen abgemacht. Der prädiator erwarb in der auction die pacht der arbeit: die summe, für die er sich erboten das opus herzustellen, gab zugleich an, wie hoch der schaden zu schätzen sei und wie viel der säumige unternehmer dem prädiator zu zahlen habe. Ob der prädiator nun das geld sofort von den prädes ausgezahlt erhielt, oder ob er ihnen einen privattermin stellte, oder ob er zur subhastation schreiten musste, that dem wesentlichen charakter des bürgenverkaufs gar keinen eintrag: praedum venditio war ja nicht der act, den der prädiator faktisch mit dem bürgengute vornahm, sondern in welchem er das eigenthumsrecht am bürgengut in öffentlicher versteigerung erwarb, und der von seiten des prädiators aus praedium praediorumque emptio genannt werden muss.

Vergegenwärtigen wir uns endlich den unterschied der einfachen locatio auf gefahr des alten unternehmers und der venditio praedum. Es ist klar, dass bei beiderlei verfahren der preis auf eine erstaunliche höhe getrieben werden oder besser gesagt, auf einer solchen stehen bleiben konnte, wenn niemand als concurrent ihn herabdrückte: die gefahr des zahlens einer unerschwinglichen summe war auf beiden seiten gleich. Ausserdem verwickelt sich Zimmermann, der wohl an den eben erwähnten punkt der gleichen gefahr — also auch der subhastation der bürgengüter nicht gedacht hat, in den fehlschluss, dass, während (nach seiner ansicht) dem praes bis zur venditio sechzig tage verzug gestattet worden wären, doch die einfache neuverpachtung beliebig bald vom prätor oder censor angesetzt werden konnte. Nun ist doch klar, dass, da auch die bezahlung von seiten des alten unternehmers am termine selbst oder gleich darauf in den magistratualischen vorschriften gefordert werden konnte, dadurch der alte unternehmer mit seinen bürgen in ganz dieselbe lage kam, wie-ein solcher, dem die sexaginta dies iusti nicht gestattet worden wären. Nimmt man also an, die sexaginta dies iusti wären stets eingehalten worden, so verwickelt man sich in den widerspruch, dass die einfache locatio weit härter sein konnte, als das anerkannte härteste verfahren der praedum venditio. Was bleibt also übrig, als Mommsen beizustimmen, dass bei der bürgschaft öffentlicher verpachtungen von zöllen und arbeiten und bei prädiaturkauf selbst die sexaginta dies iusti nicht gestattet waren, ein rest des ältesten rechtsverfahrens aus der zwölftafelgesetzgebung. Auch würde Cicero nicht davon geschwiegen haben, wenn Verres widergesetzlich die sexaginta dies ausgelassen hätte. Ja bei öffentlichen arbeiten war dies schleunige verfahren von der nothwendigkeit geboten: sollten denn die baufälligen gebäude noch zwei monate unberührt stehen bleiben, damit sie zeit hätten völlig einzustürzen?

So werden sich auch wohl die andern gründe Zimmermann's gegen Mommsen's ansicht widerlegen lassen. Dass ausser der stelle des §. 142, der Zimmermann einen andern sinn zu geben sucht, das ganze verfahren nicht praedum venditio, sondern nur locatio genannt wird, beruht ganz einfach darauf, dass der hauptzweck des staates nicht darin bestand, die schuldner unglücklich zu machen, sondern die arbeit durch verpachtung in sichere hände zu bringen; der zweck war für den namen massgebend. Dass im municipium die behörde erst zum bürgenverkauf ihre vollmacht geben muss, ist ganz consequent dem unterschiede zwischen municipalbehörden und römischen staatsbehörden: der prätor war ja auch mit der senatus auctoritas für die ganze thätigkeit der sarta tecta exigenda ausgestattet; wozu bedurfte es da einer specialvollmacht für jeden einzelnen theil, zumal die praedum venditio doch ganz nach magistratualischem arbitratus entschieden wurde und nichts davon bekannt ist, dass der senat allemal erst eine commission niedersetzte, um zu untersuchen, ob der prätor Verres mit recht oder unrecht die praedum venditio beschlossen: dazu kam es erst nach niederlegung des amtes.

§. 5. Wie in den meisten reden Cicero's, so auch in der causa Iuniana ist es nicht ganz leicht, die eigentlichen rechtsverletzungen herauszufinden gegenüber den überschreitungen der gewohnheiten, der menschlichkeit, der billigkeit nach alter auffassung und des sacralwesens.

Soeben sahen wir, dass der von Zimmermann, freilich zu anderem zwecke geltend gemachte vorwurf, dass Verres, wenn wir einen bürgenverkauf vor uns hätten, widerrechtlich ohne vollmacht des senats gehandelt habe, nicht triftig sei. Verletzung des sacralwesens war, dass Verres den verpachtungstermin auf die zeit der *ludi Romani* legte, und dass er ohne verschub und vorausbekanntmachung des *termins* und der bedingungen auf der

stelle anfing zu versteigern, war gegen alle gewohnheit. Ebenso gewohnheitswidrig, wiewohl nicht ganz ohne beispiel in der geschichte der verpachtungen war die ausschliessung des alten unternehmers auf dem wege einer lex censoria: während eine zurückweisung ex arbitratu nichts ungewöhnliches war. Cicero übertreibt offenbar das unerhörte einer solchen ausschliessung.

Dass Verres forderte, die säulen sollten ad perpendiculum gebaut sein, war seinem formellen forderungsrechte ganz entsprechend: es lag eben in seiner entscheidung, die grenze zu bestimmen zwischen der krümmung, die der schönheit und sicherheit des baues zusagte und einer krümmung, die den bau gefährdete. Dass Habonius sagte, nur die zahl, nicht die art der säulen sei im contrakt erwähnt, ist ein beinahe lächerlicher einwurf: in der lex aedi tuendae konnte natürlich nicht alles am tempel haarklein beschrieben werden.

Eine unbilligkeit war es, dass der pupill oder seine bürgen die pachtkosten auf der stelle erlegen sollten. Das mochte wohl am gewöhnlichsten dem prädiator überlassen werden, wie er sich mit den bürgen über einen zahlungstermin verständigen wollte.

Selbst die verabredung mit Habonius, er sollte die reparatur übernehmen und dafür einen theil an den prätor abgeben, war ganz in der ordnung. Handelten etwa nicht jene grossen pachtgesellschaften, die viele jahrzehnte lang ihr unternehmen immer wieder aufs neue nach den althergebrachten bedingungen zugeschlagen erhielten, im geheimen einverständniss mit dem magi-Wie grossen sturm erregte es, als Valerius und Cato von dem geheimen einverständniss nichts wissen wollten. Jedenfalls aber war es gebrauch, den verpachtenden magistraten etwas vom gewinn zukommen zu lassen, damit sie im einverständniss blieben. Daher die räthselhafte flüchtigkeit, mit der Cicero §. 134 die verabredung zwischen Verres und Habonius berührt und den leser nur rathen lässt, dass der manceps appositus §. 141 eben nur Habonius ist. So konnte Cicero nur schreiben, wenn er die kenntniss dieser verhältnisse als eines gebrauchs bei jedem leser voraussetzen konnte.

Diesen usus indess scheint Verres sogar soweit gemissbraucht zu haben, dass er dem Habonius nicht einmal die kosten des unternehmens bezahlte: Verres' schreiber Cornificius erhält das geld — Postremo ipsius Habonii tabulae praedem illam istius fuisse clamant. Recita nomina Habonii. Cicero sagt nicht, dass ein theil des geldes, sondern die summe im allgemeinen an Cornificius gezahlt worden sei; die nomina sind schuldforderungen: was ist also wahrscheinlicher, als dass Habonius eben noch seinen antheil von Verres zu bekommen hatte?

So lässt sich nicht eine einzige verletzung des formalen rechtes in der wahrhaft greulichen unthat des Verres aufweisen. durch die, wenn Cicero nicht gar zu sehr übertreibt, nicht nur der pupill den grössten theil seiner habe eingebüsst, sondern auch die praedes, die vormünder grosse verluste erlitten haben: was dadurch noch erklärlicher wird, dass die summe auf der stelle gezahlt werden musste: die bürgen mochten das geld nicht baar liegen haben, und mussten sich wohl, um es schleunig beizutreiben. zu wucherhaften anleihen oder zu bankeruttirenden güterverkäufen verstehen. Aehnliche schlauheit kann man in fast allen freveln des unmenschlichen Verres entdecken: bei der schrecklichen demoralisation der besitzenden klassen in Rom und der unzulänglichkeit der römischen formeljurisprudenz muss man das institut der römischen geschwornengerichte, die über dem nackten gesetze standen, und die manier der römischen redner prejsen, mehr auf billigkeit, humanität und gewohnheit der vorfahren, als auf den gesichtspunkt strengen rechts die aufmerksamkeit der zuhörer zu lenken.

Breslau.

Jena.

H. Fechner.

M. Schmidt.

## Zu Hesychios.

Hesych. Οἰοθόρ · Προμηθεύς (Lobeck. Parall. 216). Wie Vossius sah verlangte die ordnung wenigstens Οἰωθόρ, obschon auch so das wort zwischen οἰωτός und οἰωτός an falschem platze stände. Voss meint Οἰωθόρ sei dorisch und komme von οἶος und ὅθομαι qui sohus omnia procurat. Auf was für wunderliche ideen die menschen doch kommen, um zu deuten, was nicht gedeutet werden kann. Wir haben es mit einem hebräischen eigennamen zu thun. Richtig sagt Cyrill. 39 Ἰοθόρ ὁ πενθερὸς τοῦ Μωϋσέως. Aus Theognost 18, 12 aber, der sein ganzes werk aus Diogenian und zwar einer recht schlechten abschrift desselben, und aus Herodians prosodienlehre zusammenschrieb, ist ersichtlich, dass andre Ἰωθώρ schrieben. Das lexicon de spirit. p. 229 aber fand Ἰοθόρ.

## II. JAHRESBERICHTE.

## 14. Jahresbericht über Thukydides.

Der erste jahresbericht, den der Philologus über Thukydides abgestattet hat (zweiter jahrg. p. 516, 1847), durfte mit recht die grosse arbeit Poppo's gewissermassen als einen abschluss aller bisherigen erklärung des Thukydides ansehen und die hoffnung aussprechen, dass sie zugleich der ausgangspunkt zu einem tieferen, geistigeren verständniss werde. Auch liegen bereits proben solchen innigeren erfassens und durchdringens, die muster sein können, in erfreulichster weise vor. lm ganzen aber hat das seitdem verflossene decennium den Thukydides nicht sehr geför-Viel zwar ist versucht, aber wenig zu ende gebracht worden. Statt des fleisses, der vorsicht und erwägung, womit Poppo unermattet geschafft hat, ist in neuerer zeit meist ein anderer geist bei der arbeit thätig gewesen. Die grössere kühnheit, zu der sich die heutige kritik auf anderen gebieten durch neue findungen berechtigt hält, hat auch dem Thukydides zu gute kommen wollen. Aber hier, wo in bewunderungswürdiger weise ein guter text überliefert ist, der jemehr man mit dem schriftsteller vertraut wird, sich mehr und mehr bewährt, ists mit der blossen kühnheit, dem per te sapere aude allein, am wenigsten gethan. Auch setzt der meister, der dieses wort, das losungswort alles erkennens, zuerst in die kritik eingeführt hat, sogleich selber hinzu: ut singula ad orationis ductum sermonisque genium exigens ita demum pronunties sententiamque feras. Nur wer sich durch aufmerken und langes stillschweigen zuvor in sprache, geist und sache des schriftstellers vertieft hat, darf hier zu ändern wagen. Nicht sowohl des kühnen stahls bedarf es hier, um einzudringen, als vor allem des lernens und verstehens, des sinnes, der sich selber bereitet und dem alsdann der zugang in das innere meist von selber sich öffnet. Die feineren schäden, die bis jetzt noch im verborgenen stecken mögen, wird nur die vertrauteste bekanntschaft speciell des Thukydides, die fleissigste, sorgfältigste vergleichung des einzelnen mit jedem gleichen und verwandten, das sinnige merken auf die leisesten winke zu erken-

nen und zu heilen vermögen. Für conjecturen, die ein gesundes auge auch wohl bei erster lecture glücklich findet, wie des Stephanus ο ές τε für ωστε, β, 89, 30; αμα πλέοντες für αναπλέοντες, ζ, 42, 10; Valckenaers ναυχράτορες für αὐτοχράτορες, ζ, 18, 15; κοινανεόντων für κοινάν εύντων, ε, 79, 18; Heilmanns άναλοῦντες für aradoveres, d, 48, 21: ist im Thukydides die zeit nicht mehr und dürfte schwerlich noch ein und das andere mal sich gelegenheit finden. Nichts desto weniger hat man in neuerer zeit im Thukydides meist so gearbeitet, als wenn es noch immer mit solch erstem glücklichen wurf und mit der gunst des augenblicks gethan sei. Wo das verstehen schwer fiel oder wo man seine voraussetzungen nicht wieder fand, hat man's in der regel an der zeit zu verbessern gehalten, und so ists gekommen, dass so viele conjecturen meist eben so viele anzeigen eines mangelnden verständnisses sind. Ich hoffe das im folgenden darzulegen und würde es für einen grossen gewinn erachten, wenn diese besprechung etwas zu der schuldigen scheu vor dem überlieferten texte, der im allgemeinen ein sehr gesunder ist, und zu der überzeugung beitragen könnte, dass die arbeit vornehmlich auf die erklärung dieses textes zu wenden sei. Die dann von selbst gebotene vertiefung in sprache und geist des schriftstellers wird jedes einzelne in steter rücksicht des ganzen erfassen, der strengen gesetze sich bewusst werden, innerhalb deren ein jedes geschrieben ist und so für jeden einzelnen fraglichen fall dem erklärer mit der einsicht in gesetz und nothwendigkeit die überzeugung der wahrheit geben, welche der lohn einer abschliessenden arbeit ist. Auf solchen abschluss aber muss das streben jeder erklärung gerichtet sein, denn "quicquid non est peractum, pro non inchoato est."

Der frühere bericht hatte zuletzt die im Philologus selbst erschienene abhandlung G. Hermanns aufgeführt, sie aber bloss genannt, ohne sie eingehend zu besprechen. Diese schuldige besprechung folgt hier zunächst; wonach über die abhandlungen berichtet werden soll, in denen vorzugsweise einzelne stellen zur sprache kommen; in späteren berichten wird sodann von den ausgaben, von den übersetzungen und den zusammenhängenden erörterungen die rede sein.

- Thucydidea. Scripsit G. Hermannus. Im Philol. 1. jahrg. p. 367—372. 1846.
- Quaestiones Thucydideae, von prof. Dr. Campe. Abhandl. im progr. des gymnas. zu Greiffenberg in Pommern, 1857.
- 3) Curae criticae in Thucydidem. Scripsit Joannes Jacobus Kueppers, Bonnae 1856.
- De priorum quinque librorum Thucydidis locis aliquot difficilioribus. Scripsit Joannes Gerardus Driessen, Monast. 1856.

- Schedae criticae. Scripsit Fridericus Adolphus de Velsen. Bonnae. 1857.
- 6-8) Zur erklärung des Thucydides. Von Dir. E. Forberg. Heft 1, 2, 3. Coburg. 1853-1855.
- 9-10) Studien zu Thucydides. Von Georg Martin Thomas. Aus den abhandlungen der k. bayr. akad. d. wiss. München, 1852-1857.
- 11) Fr. Haasii Lucubrationum Thucydidiarum Mantissa. Index Lect. in Univers. litt. Vratislaviensi per h. 1857 hab.
- Beiträge zur erklärung des Thucydides, von prof. Bonits. Wien. 1854.
- 13—15) Beiträge zur kritik des Thucydides von Franz Wolfgang Ullrich. Erste abthl. Hamb. 1850. Zweite abthl. mit einem anhang: über die oligarchie zu Athen im jahre 411. Hamb. 1851. Dritte abtheilung. Hamburg. 1852.
- 1. Die stelle α, 26, 8-13 (die zeilen nach Bekkers edit. stereot.) liest Hermann so: οἱ δὲ Ἐπιδάμνιοι οὐδὲν αὐτῶν ὑπήκουσαν, άλλα στρατεύουσιν έπ' αὐτούς. οἱ δὲ Κερκυραῖοι τεσσαράκοντα ναυσί μετά τῶν φυγάδων ώς κατάξοντες προσκαθεζόμενοι την πόλιν, προείπον Επιδαμνίων τε τον βουλόμενον και τούς ξένους ἀπαθεῖς ἀπιέναι. Sprache sowohl wie sache sollen zu dieser änderung nöthigen; die sprache, denn alla beziehe zich auf οὐδέν, und so müsse zu στρατεύουσιν wieder Επιδάμνιοι das subject sein; die sache - Hermann scheint zu glauben, das leuchte jedem von selbst ein, er fügt darüber kein wort hinzu. Ein Hermann darf schon von einer sermonis lex et ratio sprechen, doch hätte er hier es besser nicht gethan. Wie also, wenn dem ἀλλά eine negation vorausgeht, soll in dem entgegenstellenden satze stets dasselbe subject sein? Im Thukydides allein sind noch 35 andere fälle, wo es nicht so ist. Auch liegt das gar nicht in dem wesen des wortes. Es leitet, wie jedermann weiss, ein anderes, neues, eine entgegnung, berichtigung oder dem ähnliches, gegen eine vorausgehende negation das gegentheil ein; wie aber das, in welcher weiteren form des satzes, das, bleibt ein anmuthiges spiel der gelegenheit, wobei in der angefangenen weise mit demselben subject fortgefahren oder beliebig geändert werden kann. Ich lasse die stellen bei seite, deren im Thukydides 22 sind, wo nach  $d\lambda\lambda\dot{\alpha}$  zwar auch nicht dasselbe subject, aber doch verwandte begriffe erscheinen; musste aber Hermann nicht stellen, wie folgende, mit der unsrigen, die ihm anstoss gab, in allen beziehungen ganz gleich gebildet finden ? a, 58, 20: έπειδή (Ποτιδαιαται) έχ τε Αθηναίων έχ πολλού πράσσοντες οὐδεν ηθροντο επιτήδειον, αλλ' αί νηες αί επί Μακεδονίαν και επί σφας όμοίως έπλεον. Derselben art sind im Thucydides noch folgende 11 stellen:  $\epsilon$ , 32, 12;  $\zeta$ , 50, 2;  $\zeta$ , 99, 28;  $\gamma$ , 16, 1;  $\gamma$ , 45, 21;  $\beta$ , 70, 1;  $\epsilon$ , 111, 8;  $\vartheta$ , 8, 13;  $\vartheta$ , 69, 9;  $\vartheta$ , 78, 13;  $\vartheta$ , 76, 19. Diese

veränderung der rede, der übergang zu einem anderen subject, ist öfter, wie in mehreren der angeführten stellen, dadurch veranlasst, dass die entgegnung über ihre nächste gränze hinausgeht und ein weiteres hinzufügt, in welchen fällen für αλλά auch ohne andere zusatzpartikel füglich unser vielmehr eintreten kann. Doch hat die sprache ausserdem die mannigfaltigsten weisen, um diesem eifer der entgegnung noch einen bestimmten ausdruck zu geben, so ἀλλὰ καί: α, 35, 21; 144, 34, etc. (24 mal); dllà δηθεν: a, 92, 21; άll' δμως: γ, 28, 35; άllà μαλλον: a, 68, 14; 86, 6; 142, 11;  $\beta$ , 40, 17; 43, 19;  $\gamma$ , 32, 19;  $\delta$ , 124 **29**; **126**, **28**;  $\zeta$ , **76**, **23**;  $\gamma$ , **37**, **8**;  $\beta$ , **70**, **1**;  $\zeta$ , **76**, **27**;  $\dot{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$ καὶ μαλλον: α, 90, 29; θ, 51, 8; άλλα πολύ μαλλον: γ, 112, 26; άλλα μάλιστα: α, 35, 31; ε, 72, 24; οὐ μαλλον άλλά: β, 43, 28; 44, 45; οὖ τὸ πλέον ἀλλά: α, 83, 14; ἀλλά mit dem comparativ desselben wortes:  $\beta$ , 40, 10;  $\theta$ , 27, 2 noch mit hinzugefügtem xai. Wer demnach die fraglichen worte so übersetzt: "die Epidamnier aber hatten von dem nichts zugestanden: vielmehr ziehen die Kerkyräer (jetzt) gegen sie mit 40 schiffen", darf mit gutem recht einen einwand von seiten der sprache als unbegründet zurückweisen. Aber die sache selbst, sagt Hermann weiter, soll fordern, dass nicht die Kerkyräer, sondern die Epidamnier feindlich ausziehen. Was die sache fordert, wird man aber erst sagen können, wenn überhaupt die ganze stelle ihr richtiges verständniss gefunden hat, was freilich bis dahin nicht geschehen ist. Denn allerdings hat sie auf den ersten blick ein besonderes anschen, das wohl zumeist Hermann, ohne dass er es ausgesprochen hat, sowie nach ihm Krüger zu den gewagtesten vermuthungen veranlasst hat. In seiner ersten ausgabe findet Krüger die erzählung schon etwas pleonastisch, beruhigt sich aber noch; in der zweiten sind ihm die worte στρατεύουσιν έπ' αὐτούς, nachdem Herman wiederum auf die stelle zurückgekommen war, wegen des §. 2 bereits höchst seltsam und finden bei ihm keine gnade mehr. Doch ist bei sorgfältiger interpretation alles so wohl bestellt, wie man's nur wünschen kann. Krüger hat recht, avτῶν in οὐδὲν αὐτῶν für das neutrum zu nehmen. Ausser den zwei bei ihm aus Thukydides angeführten stellen, wo ὑπακούειν in der bedeutung: etwas zugestehen, ohne genetiv der person mit einem acc. steht, sind noch zu vergl.  $\alpha$ , 139, 5;  $\epsilon$ , 114, 14; sonst heisst es mit dem genetiv der person im Thukydides unterthan sein, natürlich immer ohne einen accusativ:  $\beta$ , 62, 25;  $\gamma$ , 50, 19; δ, 56, 15; ε, 84, 27; ζ, 82, 4; ζ, 87, 32; oder mit einem adverb: auf jemanden hören:  $\zeta$ , 71, 14;  $\vartheta$ , 5, 9. Die stellen, wo imaxover ganz absolut steht:  $\alpha$ , 143, 11;  $\beta$ , 64, 21;  $\gamma$ , 13, **20**; 91, 15:  $\delta$ , 61, 29;  $\epsilon$ , 93, 23;  $\eta$ , 18, 1; 73, 21; auch  $\beta$ , 61, 19 (denn der dativ gehört zu είξαντες); oder mit einem dativ: e, 98, 9; 8, 63, 2, kommen hier nicht in betracht. Ein genetiv der person zusammen mit einem accusativ der sache findet sich also

bei Thukydides sonst nicht. Aber diese richtige beziehung des αὐτῶν musste Krügern weiter und auf die rechte spur führen. Warum hat Thukydides οὐδὲν αὐτῶν, und nicht οὐδὲν τούτων gesagt? wie er doch sogleich im folgenden, a, 29, 18: Kogistioi δε οὐδεν τούτων ὑπήχουον schreibt (ebenso auch a, 140, 17). Der grund liegt darin, weil er auch nicht wie α, 29, 18: ὑπήκουον, sondern ὑπήκουσαν geschrieben hat. Und eben dieses ὑπήzovoar ist es, wodurch Thukydides seine griechischen leser vor jedem missverständniss bewahrt hat. Wie er oben z. 4 exéλευον sagt, musste er mit ὑπήχουον fortfahren, wenn er von derselben zeit seine erzählung fortsetzen wollte; durch das z. 3 hineingeschobene καὶ ὕστερον ἐτέρφ στόλφ hat sich ihm aber zu der einen zeit das ev viç, z. 2, noch eine andere spätere zeit ergeben. Wenn er nun, wie er es thut, durch στρατεύουσιν, τεσσαράκοντα хтд. in der folgenden zeit fortfährt, kann er sich nicht mehr mit einem ὑπήχουοτ, sondern nur mit einem ὑπήχουσαν (gerade wie er in demselben sinne z. 7: ἔπεμψαν, gesagt hatte) auf die frühere zeit beziehen; aber gerade dieser plusquamperfectische aorist und auch das avzor, das auf eine entferntere, entlegenere sache geht, während τούτων sich auf eine gegenwärtige beziehen würde, dieses beides muss uns zeigen, dass er mit seinen gedanken bereits bei der zeit des ἔτερος στόλος verweilt, und also nun auf das concinneste mit den worten: ἀλλὰ στρατεύουσι» (im praes.) ἐπ' αὐτοὺς οἱ Κερχυραίοι τεσσαράκοντα ναυσί fortfährt, wodurch gerade die erzählung dieses spätern στόλος eingeleitet und fortgegeführt wird. Was demnach nun die stelle besagt, ist sehr klar und selbstverständlich. Es sind die Kerkyräer mit 25 schiffen nach Epidamnos gekommen, ihre forderungen zu stellen; als die Epidamnier aber in nichts von dem gehör gegeben hatten, rüsten die Kerkyräer noch eine andere flotte dazu von 15 schiffen, und suchen nun mit einer flotte von 40 schiffen ihren forderungen ein besseres gehör zu verschaffen.

In α, 39, 9 erklärt sich Hermann für beibehaltung der worte, die in einigen handschriften am ende des cap. hinter έχειν hinzugefügt werden, und liest jetzt die stelle mit einem aus conjectur hinzugefügten βούλεσθε so: πάλαι δὲ κοινώσαντας τὴν δύναμιν κοινὰ καὶ τὰ ἀποβαίτοντα ἔχειν, ἐγκλημάτων δὲ μόνων ἀμετόχως οῦνω τῶν μετὰ τὰς πράξεις τούνων μὴ βούλεσθε κοινωνεῖν. In einer früheren besprechung hat er die worte, noch ohne βούλεσθε, bereits auch schon auf die Athener bezogen und übersetzt: its vero ut solorum criminum participes non reddamini, vos in eorum quae Corcyraeorum res gestas sequuntur, communionem venire non oportet. Durch das jetzt hineingesetzte βούλεσθε ist diese erklärung gelassen, nur der früheren gewaltsamen beziehung auf die Athener soll, wie man sieht, dadurch aufgeholfen werden. Wer aber über die disposition und den fortschritt der rede sich klar ist, erkennt leicht, dass hier für die Korinthier noch nicht die

stelle ist, sich jetzt schon mit solcher aufforderung an die Athener zu wenden. Sie haben hisher, wie sie sogleich selbst sagen, nur darthun wollen, wie sie ihrerseits gerechte anklagen gegen die Kerkyräer vorzubringen haben und wie οίδε βίαιοι καὶ πλεονέκται είσί, c. 41, 9; jetzt erst wollen sie sich im zweiten theil der rede, wie es gleich zu anfang mit den bestimmtesten worten angedeutet war, c. 37, 23 - 29, über die bitte der Kerkyräer um aufnahme in die athenische bundesgenossenschaft vernehmen lassen. Es will wenig passen, wollten die Korinthier jetzt schon, wenn auch in anderer wendung, voreilig mit der abmahnung kommen, die das thema und die absicht des zweiten theils ihrer rede ist, und diese abmahnung da einschieben, wo sie just daran sind, aus dem eben vorgetragenenen den schluss zu ziehen: ώς — οίδε βίαιοι καὶ πλεονέκται εἰσί, δεδήλωται. Nun aber gar in welcher form und in welchen worten lässt Hermann die Korinthier diese ihre abmahnung vortragen? So viele worte, fast so viele überraschungen und wunderlichkeiten im gedanken und ausdruck. Hermann verbindet, wie wir aus seiner uebersetzung sehen, έγκλημάτων δὲ μόνων mit ἀμετόγως οὖτω; "so dass ihr allein der beschuldigungen nicht theilhaftig werdet, wollet die gemeinschaft der folgen ihrer thaten nicht theilen." Aber kurz vorher haben die Korinthier noch gesagt: της ἀφ' ήμῶν αἰτίας τὸ Ισον işere; also gerade die beschuldigungen, die die Kerkyräer treffen, werden die Athener, heisst es da, auch auf sich ziehen, wenn sie die Kerkyräer zu ihren bundesgenossen aufnehmen. Und die folgen der kerkyräischen thaten werden die Athener theilen? Die schlimmen folgen nach Hermann's meinung, vergeltung und strafe abseiten Korinths? Aber dem wollen die Kerkyräer ja gerade durch die aufnahme in den Athener-bund begegnen, und die Athener werden sich doch wahrscheinlich mit den Kerkyräern nur dann einigen wollen, wenn sie die rache Korinths hoffen dürfen nicht fürchten zu müssen. Also wäre die sache gerade umgekehrt richtig: die beschuldigungen, können die Athener sich sagen, werden uns wohl treffen, aber hoffentlich die folgen nicht. Ist der gedanke schon absonderlich genug, so sind es die ausdrücke nicht minder. Die Korinthier reden hier nach Hermann ihre eigene sprache, wenigstens nicht die des Thukydides. Für das adverb ἀμετόγως statt des adjectiv fragt man sich umsonst nach dem grunde. Und gerade dies adverb! Schon das adjectiv ἀμέτοχος gehört nur den grammatikern an; das adverb findet sich in der ganzen gräcität nur einmal noch im Eustathius, obgleich das an der seltenheit des begriffs nicht liegen kann. Und hinter diesem seltenen vogel ein oven; wenns noch voranginge. Das ovrw nachfolgend ist beim Thukydides etwas ganz anderes als vorangesetzt. Folgt es, so hat es seine eigne bedeutung: so mir nichts dir nichts, so ohne weiteres. Man vergleiche die allerdings wenigen stellen im Thukydides, wo es so

erscheint, und wird das bestätigt finden: β, 93, 32; θ, 71, 12; β, 47, 26. Sodann των μετά τάς πράξεις. Der ausdruck ra μετὰ τὰς πράξεις für die schlimmen folgen der thaten mag sich für einen scholiasten schicken, um das thukydideische τὰ ἀποβαίrorra zu variiren, aber mit der präcision und klarheit, das sieht jeder, ist es nicht allzu arg. Und diese noble Falstaffgarde bei einander, und wie sich das dem übrigen anreiht! Während der relativsatz ove your, der bereits in untergeordneten gliedern durch gegenüberstellungen sich leicht fortgerankt hat, endlich mit πάλαι δὲ κτλ. sich wieder abrundend zu seinem anfange zurückwendet, drängt sich hier mit έγκλημάτων plötzlich ein neuer satz aus demselben relativsatz hervor, schliesst doch wie selbständig  $(\mu \hat{\eta} \ \beta o \hat{\nu} \lambda \epsilon \sigma \theta s)$  sich zwischen, und hat schliesslich, anstatt zu neuem zu leiten, die rede nur unterbrochen; die in form (ove und οίδε) und inhalt jenseits dieses eindringlings wieder anknipfen muss. - So wenig wie Hermann hat Krüger durch seine erklärung den satz gerettet. Er verbindet έγκλημάτων mit κοινωreir und findet so in den worten als abschluss, den er sonst vermissen würde, den warnenden gegensatz: "es gebührt sich nicht, dass ihr, unschuldig an den folgen ihrer handlungen, durch ihre unterstützung nur an vorwürfen antheil nehmet." Aber abgesehen davon, dass das unstatthafte von ausroyms, von oven, von τῶν μετὰ τὰς πράξεις bestehen bleibt, kann erstens nach dem ους χρην das subject für κοινωνείν, wie das Hermann wohl gefühlt hat, nicht plötzlich umspringen und ohne alle andeutung ein anderes werden: und sodann würde mit dem "unschuldig an den folgen ihrer handlungen" ein gedanke hereinkommen, der weder in dueroyog liegt noch überhaupt hereinpasst. Denn gerade durch ihre nachträgliche vereinigung mit den Kerkyräern bekommen die Athener auch antheil (μετέγουσιν) an den folgen der handlungen jener und so wäre auch ferner das uóror nicht mehr zu sagen. Soll doch von einem abschlusse und gegensatze die rede sein, der allenfalls der vollständigkeit wegen noch hinzugedacht werden könnte, so hat den, scheint mir, jener scholiast, von dem die fraglichen worte herrühren, viel richtiger erkannt. "Jetzt sind die Kerkyräer da, "sagen die Korinthier", und fordern euch auf, nicht zur bundesgenossenschaft sondern zur mitschuld. Wollten sie jetzt anspruch auf eure bundesgenossenschaft und euren schutz haben, so mussten sie nicht jetzt erst kommen, sondern längst schon ihre macht mit der eurigen vereinigen und euch auch antheil und mitgenuss an ihren erfolgen geben (xowà xaì tà ansβαίνοντα έχειν), "und müssen jetzt nicht meinen, euch, die ihr der früchte ihrer thaten früher nicht theilhaftig gewesen seid (aufreχοι τῶν μετά τὰς πράξεις), bloss an den vorwürfen, von denen sie nun betroffen werden, theilnehmen zu lassen." Das ist der gehörige gegensatz, freilich unnütz genug, da jedes einzelne desselben schon hinlänglich im vorhergehenden enthalten liegt; aber ich müsste mich sehr irren, wenn dieser gedanke nicht auf das genaueste den sinn wiedergäbe, den der scholiast mit jenen worten hat bezeichnen wollen. Die έγκλήματα hat ihm das folgende an die hand gegeben, durch τὰ μετὰ τὰς πράξεις drückt er auf seine weise wieder das τὰ ἀποβαίνοντα aus, und κοινωνείν gebraucht er im sinn: theilnehmen lassen, wozu ihn die lesart mehrerer handschriften κοινωνήσαντας für κοινώσαντας (z. 8) veranlasst haben wird.

Den angriff auf α, 75, 9: πᾶσι δὲ ἀνεπίφθονον τὰ ξυμφέρογτα των μεγίστων πέρι κινδύνων εν τίδεσθαι, den Krüger begonnen hat, glaubt Hermann durch einen austrag, den Sintenis (vgl. a. lit. z. 1846, n. 166) ingeniös versucht habe, zur glücklichen entscheidung gebracht. Wo kühnheit, scharfsinn und auctorität verbündet bekämpfen, da mag sich vorsehen, wer auch die besten rechtstitel hat. Zuerst scheint Krügern κινδύνων nicht recht, dann ist es Hermann ein inutile additamentum; nicht lange, und es erscheinen die worte των μεγίστων πέρι κινδύνων schon "so unsinnig wie möglich". Warum aber? war die kurze begründung Krügers für seinen zweifel so zutreffend, dass fortan nur an eine verbesserung zu denken war? Er sagt: xivõvror möchte ich tilgen, da ja auch τιμή und ώφελία in betracht kommen. sollte meinen, durch τὰ ξυμφέροντα in unserm satze wäre es deutlich genug, dass world nicht in betracht kömmt, und wenn ώσελία nicht, auch τιμή eben so wenig. Den zusammenhang der ganzen stelle nach zurück und vorwärts hat schon der sinnige Bonitz p. 15 ff. trefflich beleuchtet, durch seine vertheidigung aber bei Krüger nur anderweitigen widerspruch hervorge-Vielleicht gelingt es mir, Krüger durch eine andere betrachtung zu gewinnen. Nehmen wir also auf sein geheiss zuδύνων aus dem satze heraus, welchen begriff wollen wir mit dem übrig bleibenden τῶν μεγίστων πέρι verbinden? Schwerlich wird doch τὰ μέγιστα hier in demselben sinne und mit demselben iuhalte stehen sollen, wie später z. 19: ὑπὸ τῶν μεγίστων νικηθέντες, τιμής καὶ δέους καὶ ώφελίας gesagt ist, anf welche worte uns Sintenis für den zusammenhang verweist. Ich habe oben schon angedeutet, welchen gedanken das mit in sich schliessen würde: "seinen vortheil in bezug auf seinen nutzen sicher stellen". Vielmehr müsste τὰ μέγιστα hier wie überall das wichtigste, bedeutendste, stärkste bezeichnen, und sich hier seinem inhalte nach auf die herrschaft beziehen. Der satz ohne κινδύνων würde uns also sagen: es ist für alle ἀνεπίφθονον, es ist ohne gehässigkeit und vorwurf, in den wichtigsten dingen nur auf seinen vortheil rücksicht zu nehmen. Aber wir wissen, solches verfahren war nicht ἀνεπίφθονον, sondern war und blieb immer ἐπίφθονον, also gerade das gegentheil, wie es Perikles selber als solches bezeichnet, β, 64, 8: ὅστις δ' ἐπὶ μεγίστοις (womit er daselbst die herrschaft meint) τὸ ἐπίφθονον

λαμβάτει. Nur die eigne gefahr für leben, freiheit oder herrschaft konnte in dem allgemeinen urtheile der voranstellung des eignen vortheils das gehässige nehmen. "Es bleibt wohl unrecht, nur die noth entschuldigt's". So kehrt auch gleich im folgenden, we der fall Athens auf Sparta angewendet wird, derselbe gegensatz wieder, z. 15: ἢ ἄρχειν ἐγκρατᾶς (nur der bestimmtere, erklärende ausdruck für jene fraglichen worte) η αὐτοὺς κινδυνεύειν. Man sehe nach, was im Thukydides als ein arenigooror bezeichnet wird, immer ist die rücksichtslose eigne sicherstellung gegen gefahr gemeint;  $\alpha$ , 82, 25;  $\zeta$ , 83, 26;  $\theta$ , 50, 22. Dieser begriff der gefahr kann aber in dem blossen των μεγίστων πέρι nicht liegen; man vgl.  $\alpha$ , 76, 19;  $\beta$ , 64, 8;  $\gamma$ , 42, 11; 43, 15; 45, 33; 55, 33; 8, 20, 2; 86, 11; 126, 23; e, 9, 19; ζ, 84, 8; 91, 25; 3, 46, 12; 56, 4; 81, 19. Wo man den begriff der gefahr mithereinzunehmen hat, β, 49, 17: καὶ εἴ τις ἐκ τῶν μεγίστων περιγένοιτο; δ,120, 11: καὶ άλλο τι αν αὐτούς των μεγίστων ανδοείως ύπομείναι, ist dort durch περιγένοιτο, hier darch ύπομεῖται und an beiden stellen ausserdem durch den ganzen zusammenhang hinlänglich für das richtige und specielle verständniss gesorgt. Die überlieferung κινδύνων ist also an unsrer stelle so wenig ein inutile additamentum, wie Hermann sagt, dass wir vielmehr dieses wort für den gedanken durchaus nicht entbehren können. Aber Sintenis und Hermann haben es denn dech nicht ganz so arg wie Krüger gemeint. Sie treiben freilich mit Krüger den sohn des hauses worne aus, sind aber doch freundlich genug, ihn durch die hinterthür wieder einzulassen. Die von Hermann lebhaft gebilligte conjectur von Sintenis: nao: de άνεπίφθονον τὰ ξυμφέροντα τῶν μεγίστων πέρι κινδυνεύουσι θέσθαι, die ohne kenntniss und scharfsinn nicht hätte gemacht werden können, hätte dem gedanken nach nicht viel gegen sich; sie giebt fast wieder, was sie genommen hat; der sprache nach aber stösst sie an in eben so vielen punkten, als der satz jetzt durch diese veränderung neue verhältnisse bekömmt. könnte hier nicht gesagt sein: των μεγίστων πέρι κινδυνεύουσι; Thukydides hätte gesagt: περὶ τῶν μεγίστων κινδυνεύουσι, wie a, 33, 6: περί των μεγίστων κινδυνεύοντας δεξάμενοι; ε, 91, 14: καί περί μεν τούτου ήμιν άφείσθω κινδυνεύεσθαι; ζ, 9, 34: περί τών άφανῶν καὶ μελλόντων κινδυνεύειν; und noch ζ, 18, 34; 4, 50, 22; 79, 30; nicht anders. Und das ist bei Thukydides nicht ein spiel des zufalls, sondern auf einen festen sprachgebrauch gegründet. Alle 28 male, wo bei Thukydides mégi erscheint, ist das bestimmte gesetz zu erkennen. Thukydides sagt nége nur: 1) wenn ein relativpronomen es nothwendig macht, α, 95, 6: ἀνακρισοῦντες ών πέρι επυνθάνοντο; so noch: γ, 37, 11; ε, 41, 21; ζ, 61, 30; dahin gehört auch e, 18, 6; oder 2) wenn ein wort in den gegensatz gebracht werden und den ton haben soll, a, 72, 28: των μέν έγκλημάτων πέρι μηδέν ἀπολογησομένους -,

δηλώσαι δε περί του παιτός; so noch γ, 13, 35; δ, 74, 8; ε, 32 9; 111, 23; 111, 28;  $\zeta$ , 29, 5;  $\eta$ , 25, 29 zw.;  $\theta$ , 5, 33;  $\alpha$ , 58, 61; oder 3), der häufigste fall, wenn das satzglied mit πέρι aus der übrigen construction des satzes losgelöst ist, also wie absolut in den satz eingeschoben wird; was öfter dann geschieht, wenn zu einem vorausgegangenen allgemeinen eine nähere bestimmung hinzugefügt wird. Hieher gehören die fälle, von denen Haase lucubrr. Thucyd. p. 49 zu anderm zwecke bereits einige beigebracht hat; δ, 101, 29; ώς αὐτῷ — τὰ περὶ τὰς Σίφας τῆς προδοσίας πέρι οὐ προυχώρησεν; so noch: α, 10, 32; 23, 30;  $\beta$ , 45, 7; 51, 10; 62, 9; 70, 4;  $\gamma$ , 57, 7;  $\delta$ , 101, 29; 121, 27; 132, 1;  $\varepsilon$ , 5, 34;  $\eta$ , 72, 29. Dabei will ich aber nicht behauptet haben, dass der schriftsteller nicht einmal veranlassung haben konnte, wo er in mehr absoluter weise unser "in betreff" ausdrücken wollte,  $\pi \epsilon \rho i$  zu gebrauchen, wie er es z. b.  $\beta$ , 24, 23; ζ, 78, 10 gethan hat. Mit diesem gesetze nun ausgerüstet erkennt man leicht, warum Thukydides an allen jenen stellen κινδυνεύειν περί gesagt hat, nicht κινδυνεύειν - πέρι, und hier eben so gewiss, weil ein gegensatz nicht gegenüber steht, negi τῶν μεγίστων κινδυν. gesagt haben würde, wie er es aus demselben grunde a, 33, 6: περί των μεγίστων κινδυν. gethan hat. — Die conjectur von Sintenis giebt uns zweitens die veränderung θέσθαι für τίθεσθαι. Auch da ist dem sprachgebrauch nach nicht das eine für das andere so hinzunehmen, wenn gleich Sintenis durch den hinweis auf a, 82, 27 sich in diesem betreff für hinlänglich gesichert hält. In allgemeinen sentenzen, wo sich nichts von einem konkreten fall einschiebt, wendet Thukydides nur den inf. praes., nicht den des aorist an; γ, 56, 16: νόμον — τὸν ἐπιόντα πολέμιον όσιον είναι αμύνεσθαι; γ, 63, 11: αίσχρον — μη αντιδιδόται; δ, 64, 14: αίσχοὸν - ἡσσᾶσθαι; δ, 97, 23: πᾶσι γὰρ είναι καθεστηκός ίόντας — απέχεσθαι; β, 35: 19: καλόν άγορεύεσθαι; γ, 42, 30-3: χρή δε τον μεν άγαθον πολίτην φαίνεσθαι und im folgenden s. w. Ebenso ist in der schon von Hermann mit unserm satze verglichenen parallelstelle bei ἀνεπίφθονον der inf. praes., ζ, 83, 26: πασι δὲ ἀνεπίφθονον την προςήχουσαν σωτηρίαν έχπυρίζεσθαι. Ich spreche hier ausdrücklich nur vom infinitiv des praesens oder aorist; natürlich ist von den bekannten fällen, wie die bei Krüger 53, 10, 2 aufgeführten, nicht die rede, wo von einem konkreten fall im tempus fin. der aorist sich im gedanken ein allgemeines abstrahirt, ebensowenig von stellen wie 8, 18, 21, we obvies bei Ederro auf konkrete, bereits vorgekommene fälle verweist. In der von Sintenis citirten stelle  $\alpha$ , 82. 25: ἀνεπίψθονον δὲ ὅσοι ὥσπερ καὶ ἡμεῖς ὑπ' Αθηναίων ἐπιβουλευόμεθα, μή Ελληνας μόνον άλλά και βαρβάρους προςλαβόντας διασωθήναι, ist das δσοι wie das eben erwähnte οίτιτες im rückblick auf konkrete fälle gesagt; denn es ist klar, dass dort der speciell vorliegende fall, die absicht für den künftigen krieg

selbst mit barbaren sich zu verbinden, durch andere bereits erlebte fälle (προςλαβόντας) gerechtfertigt werden soll, also auch ganz nothwendig ein aorist einzutreten hat. Demnach dürfen wir uns also nach dem angegebenen gesetze auch riveovai nicht gegen θέσθαι vertauschen lassen. — Und ebenso wenig können wir drittens bei ziecovai das ev entbehren. Diess ziecovai, das hier in frage steht, kommt bei Thukydides zwölfmal vor: a, 31, 5;  $\alpha$ , 41, 18;  $\alpha$ , 82, 9;  $\delta$ , 17, 2;  $\delta$ , 18, 21;  $\delta$ , 59, 28;  $\delta$ , 61, 33;  $\delta$ , 120, 12;  $\epsilon$ , 80, 5;  $\zeta$ , 11, 23;  $\theta$ , 84, 18;  $\alpha$ , 25, 3; an den ersten eilf stellen allemal mit einem adverb oder was dem gleichkömmt; an der letzten stelle, der einzigen, ohne dergleichen. Wenn τίθεσθαι in der allgemeinen bedeutung steht: für sich in irgend eine lage bringen, einrichten, kann es selbstverständlich des zusatzes nicht entbehren. Steht es aber zweitens in der speciellen bedeutung: durch verhandlungen zu ende bringen, beilegen, dann ist das wort auch schon von selbst genug. und ein solcher adverbialer zusatz kann, wie natürlich, ebensowohl wegbleiben wie hinzutreten. An dieser zweiten, speciellen bedeutung des worts ist aber nicht zu zweifeln. Suidas s. v. videodas erklärt es ausdrücklich durch συγκατατίθεσθαι, διαπράττεσθαι, und bringt dafür eine beweisstelle bei; aber auch ohne seine weisung würde man es in stellen wie Thukydides a, 82, 9 (wegen des entsprechenden καταλύσαι) nicht anders verstehen können. In dieser bedeutung erscheint das wort aber, wie man sich das wiederum von selbst sagen kann, nur in der verbindung mit moλεμον, πράγματα oder einem ähnlichen begriff, öfter mit einem adverbialen zusatze, ohne solchen in der ganzen gräcität, so weit bis jetzt nachzuweisen ist, überhaupt nur fünf oder eigentlich nur vier mal: in jener oben zuletzt angeführten stelle des Thukydides α, 25, 3: οἱ Ἐπιδάμνιοι — ἐν ἀπόρω είγοντο θέσθαι τὸ παρόν, nachgeahmt von Procop. Vand. I, p. 102: οἱ Βανδίλοι ἐν απόρφ είχον θέσθαι τὸ παρόν; bei Polyb. VIII, p. 735 (c. 23, §. 5): ταχύ δε και του κήρυκος παραγενομένου πρός την Δαοδίκην και διασαφούντος τὰ περί τὸν Αχαιόν και κελεύοντος τίθεσθαι τὰ πράγματα καὶ παραχωρείν τῆς ἄκρας; sodann bei Suidas s. v. τίθεσθαι und zuletzt in excerptis Hoesch. p. 5: κράτιστον δή τούτων είνεκα δι' εἰρήνης αίρεισθαι ύμᾶς τὰς έκ τῆς όμονοίας ώφελείας, καὶ τοῦ πολέμου πράγματα σύν ἡμῖν τίθεσθαι. Κα wird heutzutage niemand mehr der ansicht sein, in diesen fällen, wo τίθεσθαι ohne adverbialen zusatz steht, einen solchen, etwa εὐ suppliren zu wollen, wie das Hemsterhuis (ad Lucian. Necyom. p. 21) für die thukydideische stelle, dem scholiasten folgend, gethan hat. Es soll dort eben nicht mehr verstanden werden, als was dasteht: die Epidamnier, in ihrer einzigen hoffnung auf Kerkyra getäuscht, wissen nicht mehr, wie, durch welche verhandlung sie ihre gegenwärtige noth auf irgend eine art beenden sollen und wenden sich daher an den delphischen gott. Mit recht hat daher auch Lobeck in den Paralip. I, p. 165, wo er vom fehlenden ev handelt, dieses falles bei videodas nicht mehr gedacht, und hätte dafür von Hermann um so mehr ein lob statt eines tadels verdient, weil Hermann schliesslich selbst zugiebt, dass man hier eigentlich an ein ausgelassenes ev nicht zu denken habe. Kennt demnach der sprachgebrauch dieses τίθεσθαι ohne adverbialen zusatz nur in den alleinigen verbindungen mit πόλεμον, πράγματα und jenem τὸ παρόν, in der bedeutung: beilegen, beenden, so sieht man, wie wenig diese an unsrer stelle für das vorgeschlagene: τὰ ξυμφέgorra Isovai passen würde, und wie guten grund man hat, sich das εν bei τίθεσθαι nun und nimmermehr nehmen zu lassen. Die übersetzung, welche Hermann für die emendation τὰ ξυμφέροντα theodal giebt: adornare quae sibi utilia sint, ist also schon wegen des videovai, sie ist aber auch sonst in jeder hinsicht unzutreffend. Wie alle obigen beispiele zeigen, ist das object bei viθεσθαι ein bereits vorhandenes, was durch das τίθεσθαι in eine besondere bestimmte lage gebracht wird; ein krieg wird beendigt, ein glück sicher gestellt, ein besitz in gefahr gebracht. Die übersetzung: quae sibi utilia sint, kennt ein solches vorhandenes nicht, für welches allein der sprachgebrauch dies τίθεσθαι zulässt, sie sieht von dem τά ganz ab und giebt lediglich eine prädikative bestimmung, gleichsam als wenn ξυμφόρως θέσθαι zu übersetzen wäre, und so kommt Hermann doch wieder zum  $\imath \tilde{v}$ , was er vermeiden und verwerfen will. Ihm scheint das et ineptum, weil er es neben τὰ ξυμφέροντα nicht ertragen kann; das aber offenbar nur, weil ihm die bedeutung dieses letzteren nicht klar ist. Oder hätte es wirklich etwas ungereimtes in sich, zu sagen: das, was einem das zuträgliche ist, für sich wohl einrichten? τὰ ξυμφέροντα, seiner form nach freilich ein praesens, hat doch, bereits zum substantiv erwachsen, seinem begriffe nach, auch die natur des futurs in sich; es steckt von selbst τὰ ξυνοίσοντα mit darin, welche form deswegen auch von den Griechen, weil entbehrlich, nie gebildet worden ist. Alle 21 mal, wo das wort im Thukydides vorkommt, hat es, wie natürlich, diese beziehung auf das zukünftige. Ist aber τὰ ξυμφέροντα seinem begriffe nach zwar ein bestimmtes, für die wirklichkeit aber noch ein werdendes, so kann es als solches wohl oder übel behandelt werden, der gehoffte nutzen durch die behandlung wirklich eintreten oder noch verschwinden. Es wird niemandem ein vorwurf daraus gemacht, sagen daher die Athener im vorliegenden fall, wenn es sich um die grössten gefahren handelt, seiner herrschaft und freiheit verlustig zu gehen, das, was einem zur behauptung der herrschaft zuträglich ist, nämlich eine strengere herrschaft über die bundesgenossen wohl und zweckdienlich einzurichten, so dass ein abfall derselben nicht erfolgen kann. Demnach kann also der fragliche satz auch in bezug auf ev sowohl aus sprachlichen gründen wie des gedankens wegen keine veränderung erleiden; es muss also alles

gerade so verbleiben wie es dasteht, wenn es mit dem satze gut bestellt sein soll.

Iu den worten ε, 85, 1-8 bemerkt Hermann: Potuisse ita scribi contendenti cedamus necesse est: sed aegre, opinor, credat quis non scripsisse Thucydidem: ὑμεῖς οἱ καθήμενοι, ὁ ἔτι ἀσφαλέστερον, ποιήσατε. Aber was hat denn dieser vorschlag so überredendes? Etwa weil es so die art des Thukydides ist? oder gewinnt der zusammenhang? Wenn es nun gerade das gegentheil ware? Ein solches nacktes o mit einem wirklichen adjectiv ohne oder mit eart auf ein hauptwort oder ein anderes, wirklich ausgedrücktes oder wie hier auch nur zu supplirendes, pronomen bezogen kommt im ganzen Thukydides nicht ein andres mal wieder vor. Doch nein, an einer stelle ist es noch so, darf aber nicht sein: γ, 106, 23 wird noch in allen texten gelesen; δ έστιν άγροϊκον (oder nach Thom. Mag. p. 40, 4 sqq. "rgoixor), wiewohl niemand dort für das wort ἀγροῖχον eine erklärung weiss. In jeder weise, sowohl an sich als im zusammenhang, ist es gleich unstatthaft. Es soll so viel wie ἔρημος sein, doch lässt sich das durch nichts beweisen, und selbst hätte es diese bedeutung, dürfte es nicht stehen, weil es für die erzählung nichts austrüge. Ob der kurze übergang über einen 1300 fuss hohen gebirgsrücken, in freundesgebiet, durch bewohntes oder nicht bewohntes land geht, ist für den zug gleichgültig, und wäre deshalb vom schriftsteller seiner gewohnheit nach nicht weiter berührt. Dagegen haben uns zeile 21 die worte: καὶ ἐπέβησαν τῆς 'Αγραίων κτλ. gesagt, dass die Peloponnesier unter Eurylochos bereits freundesgebiet, das Agraische, betreten haben. Als sie aber, fährt der schriftsteller fort, das Thyamosgebirge erreicht hatten, o eore 'Argaixés, ' welches schon Agraisches land ist, stiegen sie über dieses sodann nach Argos hinab. Mit λαβόμενοι κτλ. z. 22 folgt für den ausspruch ἐπέβησαν κτλ. die begründung nach. Nichts kann schon in bezug auf local und erzählung ansprechender sein als diese conjectur Ottfried Müller's (zur karte des nördlichen Griechenlands p. 26), die sollte ich glauben durch obige sprachbemerkung gewissheit ist. Jener gebrauch aber bei Thukydides ist durch-Nur da treten statt der einfachen adjectivanfüaus constant. gungen vollständige adjectivnebensätze auf, wo noch ein neues herzutritt und den ausgebildeten nebensatz zur nothwendigkeit macht. Solche fälle lassen sich sogar a priori bestimmen; es können ihrer nur drei sein: entweder durch bestimmungen am subject oder am zeitwort oder durch die prädikative bezeichnung veranlasst, und so ist es auch wirklich: 1) wenn das 5 (natürlich auch  $\delta c$  und  $\eta$ ) durch eine nebenbestimmung hervorgerufen ist; so zweimal: γ, 47, 8: ὅπως δ μόνον ἡμῖν ἔτι ξύμμαχόν έστι, und θ, 53, 16: ος μόνος των νυν οίός τε τουτο κατεργάσασθαι; 2) wenn das zeitwort a) nicht formwort ist, sondern begriffswort, oder b) wenn es nicht als gozi, sondern in anderer

zeitform erscheint; a)δ, 127, 33: καὶ τὴν ἐσβολήν, η ἐστι μεταξὺ δυοίν λόφοιν στενή ές την 'Αρριβαίου, ähnlich noch a, 55, 2; β, 34, 4; δ, 67, 3; b) γ, 108, 26: καὶ, δ κράτιστον ήν, διαφθειρόμενον; ähnlich noch:  $\beta$ , 17, 13;  $\delta$ , 31, 20;  $\delta$ , 97, 25; und 3) wenn statt des wirklichen adjectivs eine andere prädikative bestimmung eintritt:  $\gamma$ , 38, 29;  $\eta$ , 49, 26. Die ortsbestimmungen nehmen zugleich an 2) und 3) theil; ausser den unter 2a angeführten noch 8, 56, 10; 7, 106, 23 nach Müller's verbesserung; und  $\beta$ , 98, 12. Man sieht leicht, wie die rede in diesen fällen sich nicht mit der blossen anfügung eines adjectivs begnügen konnte, sondern zu einem förmlichen adjectivnebensatze gezwungen war. Ausser dem bereich des aufgestellten gesetzes, das nur von einem auf ein hauptwort oder auf ein pronomen bezüglichen o handelt, würde der fall liegen, wo o sich auf einen ganzen satz bezieht, wo also das blosse hinzutreten eines alleinigen adjectivs ebenso unmöglich wäre. Ein solcher fall kommt im Thukydides nur ein einziges mal vor, ζ, 87, 5: καὶ ὑμεῖς μήθ' ώς δικασταί γενόμενοι των ήμιν ποιουμένων μήθ' ώς σωφρονισταί, ο γαλεπον ήδη, αποτρέπειν πειρασθε. Das αποτρέπειν, das durch das ő vertreten wird, kann ein blosses adjectiv nicht zu sich nehmen; es muss also auch hier ein förmlicher nebensatz eintreten, freilich ohne ἔστι, weil dies im Thukydides bei χαλεπόν immer ausbleibt:  $\alpha$ , 142, 25;  $\beta$ , 35, 25;  $\delta$ , 59, 20;  $\zeta$ , 23, 33;  $\zeta$ , 34, 22;  $\zeta$ , 38, 16;  $\eta$ , 87, 26. Aus diesem dargelegten gesetze folgert sich nun von selbst, dass Thukydides an unserer stelle δ έτι ἀσφαλέστερον nicht schreiben konnte, weil er hier zu solcher ausbildung eines adjectivnebensatzes durch nichts genöthigt war; im sinne Hermanns würde er etwa nach seiner art geschrieben haben: ὑμεῖς οἱ καθήμενοι άλλο τι ἔτι ἀσφαλέστερον ποιήσατε. Aber das wollte er eben nicht; er hat es vielmehr besser und zusammenhängender gemacht. Nur muss Auch hier läuft es am ende wieder auf eiman ihn verstehen. nen mangel des verständnisses hinaus. Thukydides hat nicht gesagt: so richtet noch etwas sichereres ein, wie Krüger verstanden hat zufolge seines hinweises auf seine grammat. 43, 3, 10, und Bloomfield, der gri in zi ändert, und Hermann, weil er hineinsetzt, sondern Thukydides sagt: weil ihr nun doch einmal, um überredung und täuschung zu verhüten, uns nicht vor die menge, sondern vor diese kleine versammlung geführt habt, so richtet es noch sicherer ein. Also nicht ein 71, das ein neues hereinbringen würde, ist zu ποιήσατε das object, sondern dasselbe, was eben erst von denselben, die angeredet werden, als handlung ausgesagt war: ὑμῶν ἡ ἔς τοὺς ὀλίγους ἀγωγή also ein αὐτό oder τοῦτο, das auf diese handlung zurückführt, aber in diesem falle immer wegbleibt. Man erkennt leicht, wie fester so die gedankenfolge ist, zugleich aber auch, wie der den fortgang der rede und den engern zusammenhang verkennen musste, der so wie Hermann

und Krüger die lesart der einen Arund. handschrift ἡμῶν ἡ ές τοὺς ολίγους ἀγωγή der lesart aller übrigen handschriften ὑμῶν vorzieht. Es hängt im Thukydides eben alles aufs engste zusammen. Dass aber die rede auf die von mir angegebene weise fortgeht und nicht auf ein ausserhalb des bisherigen satzes befindliches 7/ hinüberspringt, dafür liegt in dem übrigen satze der redenste beweis. Hätte Thukvdides im hauptsatze ein vi gesetzt oder hinzugedacht, so hätte er nach seiner art gleich im anfang des capitels im einleitenden nebensatze nicht ἐπειδή, sondern ἐπεί gesagt. Ein satz mit ênei steht ausserhalb, ein satz mit êneide innerhalb der augenblicklich verhandelten sache, jenes bringt also einen ferner abstehenden grund bei, dieses argumentirt nur innerhalb der besprochenen sache selber. Man wird das in der praxis deutlicher verstehen, wenn man sich sätze mit der einen oder anderen partikel gegenüberstellt. So vgl. man (der kürze wegen nur aus den ersten büchern) für ἐπεί: α, 41, 17; wo nimmermehr  $\hat{\epsilon}\pi \epsilon i \delta \hat{\eta}$  stehen könnte;  $\alpha$ , 12, 27; 30, 20; 69, 24; β, 51, 22; 89, 32; 89, 2; 93, 32; für ἐπειδή: α, 32, 29, wo ἐπεί unstatthaft ware; a, 24, 29; 58, 19; 63, 10; 102, 7, 131, 9. Wer also im anfange unseres satzes ἐπειδή liest, ist schon darauf vorbereitet, dass der gedanke im abschliessenden hauptsatze sich innerhalb und an derselben sache fortbewegen wird, ein neues mit einem zi nicht eintreten kann. Schliesslich bemerke ich noch nur Krügers wegen, dass auch der scholiast den satz offenbar nach meiner weise verstanden hat, wenn er erklärt; γιγνώσχομεν γάρ ότι ταύτα ύπονοήσαντες πρός τούς άρχοντας ύμών μόνους ήγάγετε ήμας. δ ύμεις οί προεστώτες άσφαλέστερον ποιήσατε. Also auch er lässt zu ποιήσατε das άγάγετε, die nächst vorhergegangene handlung desselben subjects, das object sein.

ε, 90, 1-6 geben die besten handschriften folgendes: ή μὸν δή νομίζομέν γε, χρήσιμον (ανάγκη γάρ, έπειδή ύμεις ούτω παρά το δίκαιον το ξυμφέρον λέγειν υπέθεσθε) μη καταλύειν ήμας το κοινόν άγαθόν, άλλά τω άεὶ έν κινδύνφ γιγνομένφ είναι τά είκότα δίκαια, καί τι καὶ έντὸς τοῦ ἀκριβοῦς πείσοντά τινα ωσεληθηναι. Hermann erklärt sich hier für das ή μέν δή der handschriften, wirft aber das dixara hinaus, beides ohne einen grund hinzuzufügen, ohne uns auch nur durch eine uebersetzung über sein verständniss aufzuklären. Es kann dies aber nicht das richtige gewesen sein. Sein ausstossen des dixaia zeigt mir, dass er den sinn des ganzen nicht gehabt hat, also auch selbst den werth der worte  $i_{\mu}$  μεν δη nicht erkannt haben kann. Die worte aber η μεν δή τομίζομέν γε, τὰ είκότα δίκαια, und das folgende πείσοντα sind die angelpunkte, in denen der gedanke ruht; wer an einem dieser etwas rührt, wie der eine hier, der andere dort gethan, hat sich den sinn des ganzen verschlossen. Zunächst musste das γέ hinter νομίζομεν Coray und die ihm darin nachgegangen sind davon zurückhalten, η μεν δή in ημείς δή zu verändern. Mit ήμεις ist das γε gar nicht mehr zu verstehen. Man gebe sich nur rechenschaft; in ἡμεῖς δὴ νομίζομέν γε passt γέ weder zu ήμεις noch zu νομίζομεν; freilich muss man mit dieser partikel bereits so weit gekommen sein, dass man sie nicht mehr wie ein kleines flickwörtchen überall gebrauchen kann. Zugleich verschwindet aber durch jene änderung auch ein ufr, das nicht zu entbehren ist. Die verhandlung der Athener und Melier ist an dieser stelle noch nicht über die vorfrage, über die principien hinaus, von denen bei der unterredung ausgegangen werden soll. Von dem dixacor möge dabei abgesehen werden, hatten die Athener gefordert; so lassen sich denn die Melier wirklich, wie sie müssen, sogleich auf das ξυμφέρον oder γρήσιμον ein, keineswegs aber, um schon jetzt die vorliegende frage speciell darnach abzuwägen (das thuen ihrerseits die Athener erst c. 91, z. 15: ως dè éπ' ώφελεία κτλ.), sondern um vorläufig in allgemeiner betrachtung darzuthun, wie ihnen gerade diese rücksicht auf das χρήσιμον bei der verhandlung erst recht zu gute kommen, ja wie sie von diesem maasstabe sogar noch mehr als von dem δίχαιον erwarten dürfen. Wie wissen sie sich aber in diesen vortheil zu stellen und wie drücken sie ihren gedanken aus? Ich übersetze: "so weit wenigstens ( $\tilde{\eta}$   $\gamma \epsilon$ ) als zuvörderst ( $\mu \acute{\epsilon} \imath$ ) wir es erkennen, ist demnach  $(\delta \dot{\eta})$  das nützliche dies, dass wir das allen gemeinsame gut nicht aufheben, vielmehr dass für den jedesmal in gefahr befindlichen das billige das gerechte sei und er dadurch hülfe finde, wenn er auch ohne das strenge recht für sich zu haben. jemanden  $(\tau \imath \imath \imath \acute{a})$  von etwas  $(\tau i)$  zu überreden unternimmt (πείσοντα)." Die Melier acceptiren also für die verhandlung den rath der Athener, von dem δίκαιον abzusehen; sie müssen zugeben, dass die ἴση ἀνάγκη, von der die Athener eben gesprochen hatten, auf ihrer seite nicht vorhanden ist. Aber weil diese ihnen abgeht und sie mit dieser den schutz des dixaior entbehren, kommt ihnen ein anderes zu hülfe. Allgemeiner grundsatz ist, sagen sie, gegen nothleidende milde zu sein: für solche fragt man nicht mehr nach dem dixaior, sondern statt dessen tritt die milde ein; mögen wir also diesen grundsatz auch unter uns bei dieser verhandlung bestehen lassen (μη καταλύειν ήμας τὸ κοιτὸν ἀγαθόν); er kommt dem bedrängten zu hülfe, ihm williges gehör zu verschaffen (πείσοντα), selbst wenn das strenge recht nicht für ihn spricht. Wie viel mehr, lassen sie folgern, müsst ihr in dieser verhandlung gegen unsere anträge milde und zu willfahren gestimmt sein, da mit der noth zugleich das volle recht auf unserer seite ist. Es fügt sich alles auf das einfachste und klarste zusammen: πείσοντα ist gesagt und ist nothwendig, denn jener bezeichnete grundsatz der milde, sagen sie, muss jedem bedrängten, der wie sie jetzt zum neiGeir sich anschickt, zu hülfe kommen. Da zu πείσοντα nothwendig ό ακι έν κινδύρω γιγρόμενος subject ist, so ist τινά das von πείσοντα abhangige persönliche object; ein solches war aber ausdrücklich hinzuzufügen, weil sonst πείσοντα nach dieser seite nackt und ohne alle beziehung stehen würde, bei wem jener grundsatz wirken und von woher hülfe bringen soll. Έντος του άκριβους gehört dazu, wobei es steht und womit es sich auch dem begriffe nach verbindet, zu πείσοντα. So heisst es ἀχριβές λέγειν, ζ, 54, 36; είπεῖν, ζ, 82, 11; εἴσομαι, ε, 26, 3, coll. ζ, 91, 29; ζ, 55, 33; ζ, 91, 22; ἀχούσαντες, α, 134, 10; αἰσθόμενος, η, 49, 14; γράψω, ε, 68, 26; α, 97, 10; vgl. noch γ, 46, 18; α, 10, 9. Es ist das ein allgemeines wort, das nur durch seine jedesmalige beziehung erst recht verständlich wird, während es hier zu woslnθηται ganz ohne sinn wäre. Mit diesem worte könnte es erst durch einen vermittelnden begriff verbunden werden, der aber gerade mit πείσοντα gegeben ist. Gehört aber έντὸς τοῦ ἀκριβοῦς zu πείσοντα, so ist auch τί mit jenem nothwendig zu πείσοντα zu beziehen, und ωφεληθηναι steht absolut, wie γ, 13, 3; 42, 27; 64, 17;  $\eta$ , 63, 25 und sonst. Doch wenn man den rechten gedanken der stelle erfasst hat, so ist das eigentlich alles selbstverstand und bedarf kaum mehr eines wortes. Anders verhält es sich mit den mancherlei partikeln im anfang des satzes, die theils in ihrem gebrauche hier, zumal in ihrer stellung, eine erklärung verlangen. Das  $\delta \dot{\eta}$  folgert hier aus dem vorhergehenden: da ihr uns also das δίκαιον abschneidet und uns auf das γρήσιμον hinweist. Dieser begriff war aber in den letzten worten der Athener nicht klar hingestellt, daher folgt in der parenthese ἀνάγκη γὰο — ὑπέθεσθε diese bezeichnung, wiederum mit einem  $\delta \dot{\eta}$  in  $\dot{\epsilon} \pi \epsilon \iota \delta \dot{\eta}$ , bestimmter nach. Die Melier fangen also an, ihrerseits ihre meinung über das χρήσιμον vorzutragen, daher das μέν, dem die Athener mit ihrer entwickelung des γρήσιμον sich gegenüberstellen mögen. Ein entgegenstehendes de fehlt; man darf dies nicht mit Poppo in dem de zu anfange des c. 91 finden: husic dé, das sich nur dem nächstvorhergehenden entgegen-Ein solches  $\mu \dot{\epsilon} \nu$  ohne wirklich folgendes  $\delta \dot{\epsilon}$  ist bekannt genug; vgl.  $\alpha$ , 10, 7;  $\beta$ , 74, 32;  $\gamma$ , 39, 35;  $\gamma$ , 113, 25;  $\delta$ , 74, 25; ε, 60, 30; η, 55, 6, und sonst. Zugleich mit dem μέν möchte man aber auch die hervorhebung des pronomens nusic uir erwarten. Thukydides müsste also vollständig geschrieben haben: η γε ημεῖς μέν νομίζομεν. Es ist aber natürlich, dass der eine gegensatz den andern abschwächt, wie ein ton den andern. Wie hier das ἡμεῖς gewichen und bloss μέν geblieben ist, so auch nach der feinen wahrnehmung von Abresch aus ähnlichem grunde & 34, 20 und sonst, worüber Poppo zu  $\gamma$ , 56, 21 und  $\zeta$ , 34, 20. Ich denke also nicht daran, dies  $\mu \dot{\epsilon} \nu$  hier für ein aus  $\mu \dot{\eta} \nu$ . abgeschwächtes anzusehen. Ein solches µέr kenne ich bis jetzt im Thukydides nur in  $\gamma$ , 113, 25. Das  $\tilde{\eta}$ , das dem  $\mu \ell \nu$  vorausgeht, ist auch bei rouizouer durch andere stellen hinreichend gerechtfertigt. Freilich gebraucht Thukydides dies  $\dot{y}$ , das er im ganzen noch 29mal hat, am liebsten da, wo noch eine locale färbung darin steckt; so z. b. wo er sagt  $\beta$ , 6, 13:  $\tau \alpha' \vec{\epsilon} \tau' \vec{\epsilon} \tau \tau \vec{\eta}$ πόλει καθίσταντο πρός τὰ παρόντα, ἢ ἐδόκει, αὐτοῖς, wo offenbar das ή nicht durch das έδόχει sondern durch καθίσταντο bedingt ist; so  $\gamma$ , 28, 3;  $\gamma$ , 35, 4;  $\alpha$ , 95, 4; ähnlich noch  $\beta$ , 70, 16;  $\eta$ , 74, 16;  $\vartheta$ , 104, 14;  $\alpha$ , 31, 7;  $\alpha$ , 74, 28;  $\gamma$ , 18, 2;  $\eta$ , 83, 7;  $\alpha$ , 78, 6;  $\alpha$ , 126, 11;  $\alpha$ , 93, 30. So gut wie verschwunden ist diese locale beziehung schon bei είναι, ἄριστα έξειν, und ähnlichen: so  $\zeta$ , 26, 4;  $\vartheta$ , 39, 27;  $\vartheta$ , 71, 21;  $\beta$ , 70, 18;  $\theta$ , 93, 27;  $\beta$ , 3, 35. Ganz mit unserer stelle aber zu vergleichen sind δ, 122, 12: ή οι Αθηναίοι έδικαίουν; ζ, 9, 31: ή αν γιγνώσκω ἄριστα, und α, 101, 26: ή και Μεσσήνιοι εκλήθησαν οί πάντες. Ich schweige von  $\tilde{\eta}$  καὶ μᾶλλον: α, 11, 15; 25, 24; γ, 13, 25; δ, 1, 6; 103, 30; und η καὶ όᾶον β, 2, 13. Mit diesem y verbindet sich nun ys ganz natürlicher weise, wie in ὄσα γε; δ, 48, 28; η, 11, 9; θ, 46; 14; oder in ως γε: ζ, 11, 2;  $\zeta$ , 92, 34. Aber wiewohl  $\gamma \dot{\epsilon}$  die restrictive bedeutung von  $\dot{\eta}$ eigentlich nur fortsetzt und also auf das innigste zu ihm gehört, kann es doch hier im satze nicht neben dem  $\tilde{y}$  seine stelle einnehmen. Das μέν muss sie trennen, wie Thukydides nur μέν γε, nie umgekehrt sagt:  $\alpha$ , 40, 24; 70, 2; 74, 5;  $\beta$ , 38, 13;  $\gamma$ , 39, 35;  $\gamma$ , 113, 25. An das  $\mu \in \nu$  schliesst sich hier  $\delta \eta'$  noch vor  $\gamma \dot{\epsilon}$  unmittelbar an, und zwar weil  $\delta \dot{\eta}$  hier aus dem vorhergehenden folgert, nicht aus dem satze oder begriffe, mit dem 76 verbunden ist. Geschieht dies, so steht in umgekehrter ordnung yè  $(\delta \dot{\eta})$ :  $\alpha$ , 11, 24;  $\alpha$ , 121, 4;  $\alpha$ , 132, 19;  $\beta$ , 62, 7;  $\delta$ , 78, 20;  $\delta$ , 92, 7;  $\zeta$ , 37, 30;  $\eta$ , 56, 7;  $\vartheta$ , 41, 3;  $\eta$ , 71, 6. Folgert dagegen das  $\delta \eta$ , wie hier, aus dem vorhergehenden, so geht es einem γέ voran, das etwa noch in den satz tritt. Ein solches δή schliesst sich an drei der stellen, wo  $\delta\dot{\eta}-\gamma\dot{\varepsilon}$  erscheint, als verstärkung einem οὐ γὰρ an: δ, 87, 27; ε, 111, 13; ζ, 33, 17; oder μη γὰρ:  $\alpha$ , 81, 13; einem blossen où:  $\beta$ , 41, 9; einem betheuernden  $\times \alpha i$ :  $\gamma$ , 113, 25; einem verneinend fragenden  $\pi \circ \tilde{v}$ :  $\vartheta$ , 27, 8. (In dieser letzten stelle wird die lesart der besten handschriften  $\pi o \tilde{v}$  $\delta \acute{\eta}$  durch die vergleichung mit einer parallelstelle  $\zeta$ , 37, 30 zur genüge gesichert; vgl. noch  $\alpha$ , 142, 26; in  $\zeta$ , 37, 30 wird die behauptung aus dem έν πάση πολεμία Σικελία geschöpft, δή folgt also dem  $\gamma \dot{\epsilon}$  nach; in  $\vartheta$ , 27, 8 dagegen ist  $\delta \dot{\gamma}$  schon durch das vorausgehende η πάνυ γε ἀνάγκη in bezug auf αὐθαιρέτους κινδύ-\*ove hinreichend motivirt; mit βιαζομένη γε, das sogar ohne den gedanken zu zerstören fehlen könnte, tritt nur eine andere verdeutlichung des gedankens hinzu). Weil demnach yé sich nicht unmittelbar an  $\tilde{\eta}$   $\mu \dot{\epsilon} \nu$  anschliessen kann, sondern dem  $\delta \dot{\eta}$  zu weichen hat, so kann es überhaupt erst hinter νομίζομεν folgen. Denn γέ steht bei Thukydides nie in unmittelbarer folge als dritte partikel, selbst auch da nicht, wo es als den ganzen satz afficirend der regel nach an die spitze zu treten hätte; daher auch nicht unmittelbar

nach καίτοι, μέντοι, wie bekannt, aber auch nicht nach ήτοι, δή τοι  $(\beta, 41, 9)$ , οὕκουν  $(\beta, 43, 24; \vartheta, 48, 20 \text{ zw.})$ , aber sogleich nach ἐπειδή  $(\delta, 73, 5; \zeta, 18, 25; \eta, 55, 16)$ . Die sache ist natürlich, da γέ sich einem begriffe und zwar dem meistbetonten anzuschliessen hat. Da nun in unserem falle die stellung hinter  $\eta$  unmöglich war,  $\tilde{\eta} = \nu o \mu i \zeta o \mu s \nu$  aber zu ihrem begriffe zusammengehören, so ist von selbst gegeben, dass nun γέ hinter  $\nu o \mu i \zeta o \mu s \nu$  tritt, gleichsam als wäre es dieser art:  $(\tilde{\eta} \mu \delta \nu \delta \dot{\eta} \nu o \mu i \zeta o \mu s \nu \nu)$  wodurch γέ auf gewisse weise wieder dahin rückt, wohin es ursprünglich gehörte. Ich unterlasse es hier, um nicht zu weitläuftig zu werden, auf ähnliche versetzungen des γέ einzugehen; auch schon durch das bisherige darf ich die hier vertheidigten lesarten der besten handschriften  $\tilde{\eta} \mu \delta \nu \delta \dot{\eta} \nu o \mu i \zeta o \mu \delta \nu \nu$  und  $\pi s i \sigma o \nu \alpha$  für hinreichend gerechtfertigt halten.

Gegen einiges weniges, wo Hermann lediglich seinem geschmacke folgend den text des Thukydides verdächtigt, streite Wenn ihm z. b. die erzählung  $\gamma$ , 104, 23–28, wie Polykrates Rhenäa durch eine kette mit Delos verbunden und so dem Apollo geweiht hat, des Thukydides wenig würdig erscheint, so möchte sie einem andern dagegen höchst anmuthig und zugleich für das, warum es sich dort handelt, vortrefflich wirksam vorkommen, die grosse nähe der beiden inseln anschaulich vor die augen zu bringen. So etwas bleibt besser auf sich beruhen. Nur über eines der art bedarf es noch eines kurzen wortes, weil es sich hier um das rechte verständniss eines ausdrucks handelt und auch andere an derselben stelle angestossen sind: in der betrachtung, die Thukydides α, 11 über die art der kriegführung gegen Troja anstellt, wirft Hermann die worte z. 10: silor, olys xal ούκ άθρόοι άλλα μέρει τῷ ἀεὶ παρόντι ἀντείχον, hinaus und führt als grund an: cum fere quam potest brevissime scribat nec iam dicta soleat repetere. Freilich wenn das eine leere wiederholung Aber das erste silor sagt etwas anderes als das zweite. Ist es nicht brav erzählt, wenn es heisst: hätten sie mit ihrer gesammtzahl ununterbrochen den krieg fortgeführt, so würden sie leicht, im kampfe die sieger, den feind bezwungen haben, da sie ihm schon mit dem jedesmal zurückbleibenden theil ihres heeres gewachsen waren: in förmlicher belagerung hätten sie sich vor Troja gelegt und würden die stadt in kürzerer zeit und mit geringerer mühe genommen haben. Das erste ellor, wozu das vorhergehende Tows noch das objekt ist, spricht bloss allgemein von einem obsiegen über den feind, das andere mit seinen nebenbestimmungen giebt speciell und ausführend die art an, wie sich der schriftsteller diese bezwingung des feindes verwirklicht denkt. Ist aber darin keine wiederholung, so kommt es nur darauf an, das erste είλον bei personen und in dieser bedeutung nachzuwei-Dazu können zunächst aus Xenophon zwei stellen dienen, die anderwärts bereits lange nachgewiesen sind, Hell. 3, 5, 1: δοκῶν τὸν 'Αγησίλαον — ἐλπίδας ἔχοντα μεγάλας αἰρήσειν βασιλέα, und Mag. equit. 5, 14: αἰρεῖν τοὺς ἐναντίους βουλόμενος; der übrigen stellen bei späteren zu geschweigen, die Steph. Thes. s. v. p. 1032 sich angeführt finden. Aber auch Thukydides selbst bat das wort noch sonst in demselben gebrauch; denn wenn es a, 110, 26 vom Amyrtäus heisst: τοῦτον δὲ διὰ μέγεθος τε τοῦ ἔλους οὐκ ἐδύναντο ἑλεῖν καὶ ἄμα μαχιμώτατοί εἰσι τῶν Αἰγυπτίων οἱ ἔλειοι, so hat man nicht etwa an ein einfangen des Amyrtäus, sondern an seine bezwingung zu denken, wie aus dem gegensatze: Αἴγυπτος δὲ πάλιν ὑ πὸ βασιλέα ἐγένετο πλὴν 'Αμυρταίου τῶν ἐν ἕλεσι βασιλέως deutlich genug hervorgeht.

Die anmerkungen Hermanns zu  $\alpha$ , 2, 9 und  $\alpha$ , 38, 21 durfte ich im obigen übergehen, weil beide stellen bereits durch Ullrich (beitr. zur erkl. p. 169 ff. und beitr. z. kritik, erste abth. p. 8) ihre erklärung, und zwar gegen Hermann, gefunden haben; und so bliebe denn von allen vorschlägen Hermanns keiner übrig, der annehmbar wäre und dem Thukydides zu nutzen käme. Es sind eben, scheint es, gelegentliche meinungen und muthmassungen, für welche aber überhaupt bei dem vor allem durch G. Hermann mitbewirkten stande der heutigen philologie die zeit zu ende sein sollte. Und zumal ein Hermann hätte sich besser ihrer enthalten, denn wenn das am grünen holze geschieht, was soll am dürren werden? Das beispiel trägt seine früchte.

2. Jetzt kann nichts so verwegen, nichts so gewaltthätig sein, wobei sich Campe nicht dieses vorgangs Hermanns getröstete. Magnum nobis, sagt Campe, p. 14, princeps philologorum, Godofredus Hermannus, exemplum proposuit, quid esset audendum, si quis Thucydidi veram sententiam restituere vellet. Es scheint ihm parum fructuosum, ut nuper Cobetus fecit, intra syllabas quasdam ac terminationes subsistere et ad leges quasdam grammaticas vel dialecticus orationem Thucydideam conformare; und so wird ihm erst recht wohl, wenn er uns bei dunkeln oder selbst bei den klarsten stellen ganze neue sätze in vorschlag bringen und uns so allenfalls statt unsers eines Thucydides 11 Thukydides anfertigen Wenn er am ende seiner abhandlung p. 24 selbst sagt: non dubito, quin multi futuri sint, qui hanc nostram critices exercendae rationem fundamento destitutam esse clamitent, atque timeant, ne istis conaminibus interpretatio quasi ex portu in altum mare fluctuum ac tempestatum plenum reiiciatur, so bekenne ich, dass ich mit ganzer seele zu diesen multis gehöre und mich aufrichtig freuen will, wenn ich Campe's worten nach in dieser überzeugung auf viele genossen rechnen darf. Um ein mass zu haben und mich nicht dem tadel willkürlicher auswahl auszusetzen, werde ich bei den folgenden abhandlungen, also auch bei der Campeschen, immer die ersten anfänge derselben eingehender behandeln, das wahre aber und brauchbare, das sich sonst in dem ganzen findet, alles stets mit gewissenhaftigkeit verzeichnen.

Zuerst führt Campe uns die stelle a, 77, 32-1 vor. Ueber alles schwierige und bis jetzt unerklärte, was in den worten liegt. ist er beruhigt, wenn er das φιλοδικείν in φιλαδικείν verändert hat. Und gerade dies quantitativ sollte man glauben müsste am wenigsten anstoss gegeben haben. Nicht nach willkür und mit gewalt, sagen die athenischen gesandten daselbst, verkehren wir mit unsern bundesgenossen, sondern nach gesetz und auf wege rechtens. Aber diese milde bekömmt uns schlecht; nur böse nachrede haben wir ihr zu danken. Nun wir statt des βιάζεσθαι, was uns freistunde, das δικάζεσθαι gelten lassen, statt gewalt richterliche entscheidung, während wir also δικαιότεροι sind η κατά την υπάρχουσαν δύταμιτ (c. 76, 27), was sagt man jetzt von uns, wie weiss man das zu erkennen? Jetzt wird uns gar diese richterliche entscheidung ein tadel, und wir müssen uns als φιλόδικοι verschreien las-Ich sollte glauben, das ist zu verstehen und der ausdruck so passend wie er zu finden ist. Und was sollen wir statt dessen annehmen? φιλαδικείν, ein wort, das gar nicht existirt hat, das gebildet ist, wie die griechische sprache sonst keine zu bilden pflegte (die wenigen bildungen der art, die etwa einmal oder ein zweites mal vorkommen, sind aus der spätern oder spätesten zeit, bei dichtern, φιλαδύταμος, φιλάπεπτος nur in medicinischen schriften), und das einen begriff geben würde, so schlimmen charakters, wie er gottlob überhaupt einem menschen nicht eigen ist, und am wenigsten je in einen griechischen sinn kam. vollends würde dieser begriff als erklärung der adotia. welche die Athener bezeichnen, als gegensatz von enauro, z. 31, und als folge ihrer ἐπιείκεια am allerwenigsten passen. Und doch soll dieser ausdruck hier der einzig zutreffende sein. wird freilich von Campe auch nicht mit einem worte angedeutet. Aber wie vermag er es überhaupt über sich zu ändern, an einer stelle, wo ihm noch aus allen winkeln die dickste finsterniss entgegenquillt. Das έλασσοίμετοι, die ξυμβολαίαι δίκαι, das καί vor παρ' ήμιν αὐτοίς, dies ήμιν αὐτοίς selbst, die bedeutung von ποιείν τας κρίσεις, der aorist ποιήσαιτες, das folgende airor z. 1, alles ist ihm noch mit dunkel überdeckt oder sollte es wenigstens sein. Einige unmögliche fictionen, die er sich über elagσούμετοι macht, dürfen ihm nicht die beruhigung eines verständnisses geben. Wenn Campe daher in den einleitenden worten p. 3 die hoffnung ausspricht, dass sollten seine verbesserungsvorschläge im einzelnen etwa nicht gefallen, man doch seiner ratio de eiusmodi rebus disputandi den beifall nicht versagen werde, so suche ich in dieser ratio vergebens einen planmässigen weg, ohne den Campe denn auch weder hier noch in all den sonstigen vorschlägen zu erspriesslichen resultaten gelangt ist. Der redner sagt: φιλοδικείν δοκούμεν; wodurch? ποιήσαντες τάς κρίσεις, indem wir die entscheidungen abgaben, die processe entschieden. Das ist die bedeutung von noteir xploeig: Thuk. Z. 60, 4: roke δε καταιτιαθέντας κρίσεις ποιήσαντες τούς μεν απέκτειναν, δοσοι ξυνελήφθησαν. Lys. 13, 35 : ἐπειδή τοίνυν οἱ τριάκοντα κατεστάθησαν, εύθέως χρίσιν τοῖς ανδράσιν τούτοις ἐποίουν ἐν τῷ βρυλῷ: vel. Xen. Hell. 5, 2, 35; 4, 2, 6, und so wiederholt bei Demosthenes. Es heisst aber ποιήσαντες, nicht ποιούντες, wir scheinen gern die richter zu spielen, indem wir die processe schlichteten. Man sieht also, der schriftsteller spricht nicht allgemein: indem wir die processe schlichten, stehen wir in dem schein der richtersucht, sondern er muss durch etwas vorhergehendes im satze veranlasst sein, an bestimmte erfahrungen zu denken. Gerade dahin führt auch, wenn er sogleich sagt: xai ovdeig oxonei avzor. Das avzor hat im vorhergehenden nichts, worauf es sich recht eigentlich bezieht. Es ist freilich klar, wenn man weiter liest, dass diese avzoi dieselben sind, die sogleich wieder bezeichnet werden: οἱ δε εἰθισμένοι πρὸς ἡμᾶς ἀπὸ τοῦ ἴσου ὁμιλεῖν, aber nicht alle bundesgenossen, die auf gleichem fusse mit uns verkehren, sondern es fügt sich die beschränkung an: ήν τι παρά τὸ μη οίεσθαι γρηναι — καὶ ὁπωςοῦν ἐλασσωθώσιν, wenn sie im processe unterlegen sind; also jene avroi sind, wenn man es kürzer ausdrücken will, των ξυμμάγων οἱ ἐλασσωθέντες, oder im verallgemeinernden ausdruck: των ξυμμάχων οἱ έλασσούμενοι. sen also, sagt der redner (wenn wir auf das folgende sehen) kommen die Athener als richtersspruchssüchtig vor; die der bundesgenossen, welche in Athen ihre processe verloren haben, bringen den athenischen bürger in solchen ruf. Jetzt hellt es sich schon auf, wesshalb der schriftsteller nicht ποιούντες, sondern ποιήσανver gesagt hat. Für die einigen der bundesgenossen, die ihre processe schon verloren haben, müssen die richtersprüche bereits abgegeben sein. Aber in dem satze von καὶ ἐλασσούμετοι γὰς --δοχούμεν muss sich der gedanke in derselben beschränkung wie im folgenden ausdrücken, das ποιήσαντες muss in irgend etwas des vorhergehenden seine rechtfertigung, ebenso das folgende avros im vorausgehenden seinen bezug haben, und so ist es kaum eine conjectur zu nennen, sondern ist einfach eine nothwendige correctur, wenn ich für das allen bisher unverständliche ἐλασσούμετοι wieder herstelle: έλασσουμένοις, wodurch alles wie von selbst in sein klarstes licht tritt. In dem so gewonnenen satze ist alles wie zu einem begriffe eng in einander gearbeitet, jedes hat auch nach ächt thukydideischer weise durch construction und stellung an dem andern seinen antheil und seinen bezug; έλασσουμέrois, noch an sich ein vager begriff, erhält sogleich durch das nebengestellte εν ταίς ξυμβολαίαις πρός τους ξυμμάχους δίκαις seine bestimmung; beides, so schon in sich verbunden, ist gleichmässig von ποιήσαιτες τὰς κρίσεις abhängig, und da dieses wiederum als begründung von gilodingir donoung mit diesem gleichsam zu einem begriff zusammenwächst, so reicht auch dieses letzte g ελοδικείν δοκουμεν wiederum bis zu dem anfang έλασσουμένοις

Auch das zweite glied καὶ παρ' ἡμῖν αὐτοῖς ἐν τοῖς όμοίοις νόμοις, das mit dem έν ταῖς ξυμβολαίαις πρὸς τοὺς ξυμμάγους δίχαις auf gleicher linie steht, ist durch dieselben hinüberund herübergehenden fäden rückwärts und vorwärts verknüpft. Dieses so aus den einzelnen theilen wie zu einem organischen ganzen verbundene gewebe möchte sich, mangelhaft genug, in seinen fügungen etwa so wieder darstellen lassen: "denn sogar erscheinen wir denen, die durch unsere entscheidungen in ihren vertragsprocessen gegen die bundesgenossen und bei uns selbst nach den gleichen gesetzen unterliegen, als richterspruchssüchtig, und keiner von ihnen bedenkt u. s. w." Diese unbedeutende correctur ist der sache nach nicht ohne erheblichen gewinn und bringt die bis dahin streitige frage über die δίκαι ἀπὸ συμβόλων, scheint es, zur entscheidung. Denn wenn Boeckh St. A. I, p. 529, a, der die ξυμβολαίαι δίχαι an unsrer stelle für δίχαι über συμβόλαια hält, zugleich die überzeugung ausspricht, auf keinen fall lasse sich aus dem zusammenhange dieser stelle beweisen, dass ξυμβολαΐαι δίκαι hier δίκαι ἀπὸ ξυμβόλων und darunter die lediglich zu Athen entschiedenen processe der unterwürfigen bundengenossen verstanden seien, so dürfte die sache doch jetzt eine andere gestalt haben. Es werden, wie man jetzt sieht, ganz allgemein zweierlei processe unterschieden, in denen bundesgenossen Athess vor athenischen gerichten unterliegen, einmal die processe, welche sie gegen andere bundesgenossen führen, und sodann solche, die sie bei ihnen, den Athenern, selbst haben, und die nach den athenischen gesetzen abgeurtheilt werden. Von speciellen streitsachen der einen und der andern ist hier nicht die rede, so wenig auch später, z. 4-7, bei der erklärenden besprechung auf specielles eingegangen wird. Für die processe der ersten klasse nun, die processe also, welche bundesgenossen gegen bundesgenossen führen, ist die benennung ξυβολαΐαι δίχαι gebraucht, während die processe der zweiten art, welche athenische bundesgenossen gegen bürger in Athen haben, wie die stellung von dixais deutlich zeigt, ohne diese und ohne eine weitere bezeichnung bleiben. Zugleich lehrt die stellung aber auch dieses, dass er vois ouoiois νόμοις nur zu παρ' ἡμῖν αὐτοῖς gehört und zu ξυμβολαίαις einen gegensatz macht. Es geht aus diesem gegensatz also zweitens hervor, dass die ξυμβολαίαι δίκαι, sonst δίκαι από συμβόλων geheissen, nicht nach den ouolois rouois, also nicht nach den athenischen gesetzen entschieden wurden, und wenn also nicht nach diesen, folglich nach den bundesgenössischen rechten, also gerade nach den bestimmungen der früher vor ihrer unterwerfung unter den bundesgenossen bestandenen  $\sigma \dot{\nu} \mu \beta o \lambda \alpha$ , wodurch diesen processen also auch mit besserem fug als man bisher glaubte, dieser name geblieben ist; der unterschied ist einzig der, dass jetzt nach der unterwerfung athenische richter in Athen, aber nach denselben früheren vereinbarungen der bundesgenossen entscheiden.

dagegen die bundesgenossen bei den Athenern selbst einen process, ein bundesgenosse mit einem athenischen bürger, so ist dieser process keine δέκη ξυμβολαία oder δίκη ἀπὸ συμβόλων, die sache wird nach athenischen gesetzen entschieden und die bundesgenossen werden in dem falle ganz wie athenische bürger betrachtet. Die unterscheidung dieser beiden arten von processen ist in dem satze nicht zu verkennen; das καί nach δίκαις und das ἡμῖτ autois machen diese auffassung nothwendig. Sollte hier nur ausgesprochen werden, wie man vorausgesetzt hat, dass die bundesgenossen - processe in Athen nach den gleichen, d. h. den athenischen gesetzen entschieden werden, so könnte es nur heissen: έν ταῖς ξυμβολαίαις πρὸς τοὺς ξυμμάχους δίκαις παρ' ἡμῖν έν τοῖς όμοίοις νόμοις ποιήσαντες τας χρίσεις. Das παρ' ήμιν αὐτοίς verlangt hier nach seinem richtigen verständniss (vergl. über Cob. Emend. p. 13 ff.) innerhalb des satzes selbst einen gegensatz, der ihm nur in der gegenüberstellung der δίκαι πρός τους ξυμμάγους gegeben ist. Der lästigen wiederholung καὶ ἐν ταῖς δίκαις παρ' ήμιν αὐτοίς bedurfte es nicht, weil παρ' ήμιν αὐτοίς sich vielmehr unmittelbar mit έλασσουμένοις verbindet und das αὐτοῖς, das seinen gegensatz fordert, sich von selbst aus dem kurz vorhergehenden δίκαις πρός τοὺς ξυμμάχους sein verständniss holt. Der gegensatz aber, den also schon dies avrois voraussetzt, wird durch das xai nach dixaiç zur ausgesprochenen gewissheit; freilich wer dieses aus purer desperation gegen alle handschriften zu tilgen wagte, hatte sich damit das licht der ganzen stelle ausgelöscht und musste im dunkeln bleiben.

Mit den so gefundenen bestimmungen unsers satzes verträgt sich die mehrfach besprochene stelle des Antiph. von Herod. ermord. p. 745 recht wohl, und zwar ganz dem verständniss von Boeckh gemäss. Wer von den athenischen bundesgenossen in fremdes land zog, dort das bürgerrecht nahm  $(\pi o \lambda i \tau \eta \varsigma \gamma \epsilon \gamma \epsilon \nu \eta \mu \dot{\epsilon} - ro \varsigma)$ , entzog sich so der athenischen gerichtsbarkeit und klagte jetzt, wenn er mit einem athenischen bürger  $(\dot{\nu} \mu i \nu)$  einen process hatte, nicht mehr vor athenischen richtern, sondern nach den  $\sigma \nu \mu - \beta \delta \lambda o \iota \varsigma$ , die zwischen seinem neuen staate und Athen bestanden.

Gegen Campe's zweiten vorschlag, z. 12 dess. cap. δικαζόμενοι für ὀδικούμενοι zu setzen, genügt ein wort. Δικαζόμενοι, das übrigens Thukydides so passivisch nicht gebraucht (passivisch erscheint bei ihm von δικάζεσθαι blos δικασθη α, 28, 5), würde als passiv nur heissen können: angeklagt; ich weiss nicht, ob Campe seinen vorschlag so verstanden wissen will, da er ihn nicht übersetzt, auch sich über den durch seine lesart gewonnenen sinn nicht auslässt. Der folgende satz mit γάρ würde aber wegen des πλεονεκτεῖσθαι den begriff: verurtheilt, verlangen, also δικασθέντες, oder vielmehr genauer: ungerecht verurtheilt, also ἀδίκους δικασθέντες, und das ist's was gerade mit ἀδικούμενοι im texte steht.

Zum dritten ist ihm in a, 74, 17 avrol, wo es steht, unerklärlich; causa non apparet, sagt er, propter quam avroi adiectum sil. Er versetzt es daher und schreibt: οστε φαμέν ουν ήσσον ώφελησαι ύμας η αύτοι τυχείν τούτου. Zwar nennt er selbat diese emendation certissimam, doch zeigt sie nur, wie sehr er den sinn der ganzen stelle verkannt hat. Alles was die Athener von c. 73, 25 bis zum schluss des c. 74 vorbringen, bewegt sich einzig um den antheil, den sie an den Perserkriegen genommen, um die dienste, die sie damals ihrerseits dem ganzen geleistet haben. Sie rechnen genau nach. Der sieg bei Marathon, sagen sie, ist unser alleiniges verdienst, c. 73, 25: φαμέν Μαραθώνι μόνοι προκιτδυνεύσαι τῷ βαρβάρφ. Und der sieg bei Salamis, von dem alsbald offenbar geworden ist, dass er vornehmlich die sache der Griechen auch im Péloponnes gerettet hat? Zu ihm haben wir die grösste anzahl schiffe, den einsichtsvollsten feldherrn und den unverdrossensten eifer beigesteuert, und dürfen somit behaupten: ούχ ήσσον αὐτοὶ ώφελησαι ύμᾶς η τυχείν τούτου, unsrerseits nicht minder auch hülfe gebracht als diese (von euch) verlangt zu haben. Die Athener wägen ab, wie viel von den gegenseitigen leistungen bei Salamis auf ihren antheil kömmt, und es ist also nicht gerechtfertigt, wenn Campe sagt, dass hier nur von den Athenern und von keiner gegenüberstellung die rede sei. Eine solche gegenüberstellung aber ist durch avzoi gegeben, und da die Athener ihrer weiteren argumentation wegen c. 75 gerade den antheil nachweisen wollen, der ihnen ihrerseits an dem siege gebührt, keineswegs aber, was sie den andern zu danken haben, so hat dies αὐτοί nur bei το κλησαι seine stelle und ist dort geradezu, wie man sieht, die mitte des ganzen. Doch das ist von selbst so einleuchtend, dass ich darüber kein wort verloren hätte, wenn ich nicht ein mehreres wollte. Mit der eben gegebenen übersetzung nämlich: wir behaupten, nicht minder euch hülfe gebracht als solche erlangt zu haben, ist den worten keineswegs genug gethan. Die Athener sind hier in wirklichkeit nicht so bescheiden, ihren antheil an dem Salamissiege und in folge dessen überhaupt an der vertreibung des Persers so gering zu veranschlagen und ihn dem lacedämonischen etwa gleich zu setzen. Die bescheidenheit ist hier nur die tugend der sprache. ovy hogor heisst hier wie öfter nicht: nicht minder, sondern: vielmehr, und die Athener sagen: wir haben bei Salamis unsrerseits euch viel grössere hülfe gebracht als uns geholfen worden ist. Was sie sogleich weiter ausführen, zeigt sehr klar, wie sie's meinen. Ihr habt bei Salamis gekämpft nicht für uns, sondern für euch, wir für euch, und kaum für uns; wir hatten keine stadt mehr zu verlieren, ihr bewohntet noch die euren; auch die zukunft gebörte uns nur noch in geringer hoffnung, euch gehörte sie noch ganz, denn ihr kämpftet für den noch ungeschmälerten besitz και έπι τω το λοιπον νέμεσθαι. Und diesen antheil nahmen wir, nachdem ihr uns vorher dem feinde preisgegeben hattet, und so mit durch eure schuld bereits zu grunde gerichtet (διεφθαρμένοι), retteten wir euch mit, die ihr auch wohlerhalten ohne uns überhaupt den seekampf nicht wagen konntet und dem feinde rubig euer land hättet überlassen müssen. Diese herrechnung und abwägung, die hier nur, sonst den gedanken des Thukydides getreu, in einzelnen gegensätzen giebt, was der schriftsteller kunstreich zu einem satze verarbeitet hat, knüpft sich durch ein γάρ an die behauptung des οὐχ ἦσσον, und kann uns vollends über den werth dieser letzten partikel an dieser stelle nicht im unklaren lassen, wenn auch vorher schon des weiteren ausgeführt ist, dass die Athener es gewesen, die zu diesem seekriege vor den andern die drei wichtigsten stücke der hülfe (z. 2: τρία τὰ ώφελιμώτατα, wie unser αὐτοὶ ώφελῆσαι) geliefert haben. dieses οὐγ ἡσσον in der bedeutung: vielmehr, ist man allerdings schon aufmerksam gewesen, vgl. Krüger gr. spr. 67, 1, 3; doch hat es nicht überall, wo es sollte, seine anwendung gefunden und zum richtigen verständniss geführt. Im Thukydides erscheint over (μή) ήσσον ausser an unsrer stelle noch sechsundzwanzig mal. Ausser 8, 114, 36, wo die steigerung in dem bestimmten ausdruck: άλλά πολλώ μαλλοι, hinzugefügt ist, hat οὐχ ἡσσον die bedeutung: vielmehr, an folgenden zwölf stellen: a, 82, 2: xai ούν ήσσον όσφ αμείνον έξείργασται; α, 44, 12 wegen des folgenden  $\mu \epsilon \tau \epsilon \gamma \tau \omega \sigma \alpha \tau$ ;  $\beta$ , 52, 33;  $\epsilon$ , 90, 6;  $\zeta$ , 88, 24;  $\eta$ , 57, 16 zw.;  $\eta$ , 63, 45;  $\gamma$ , 45, 33;  $\epsilon$ , 15, 23;  $\epsilon$ , 72, 26;  $\eta$ , 11, 24; mit folgendem  $\ddot{\eta}$ : a, 70, 27. Die eigentliche wörtliche bedeutung finde ich:  $\alpha$ , 8, 28;  $\alpha$ , 76, 14;  $\alpha$ , 120, 7;  $\alpha$ , 142, 26;  $\epsilon$ , 26, 6;  $\zeta$ , 64, 32;  $\eta$ , 61, 13;  $\eta$ , 73, 16; mit folgendem  $\ddot{\eta}$ :  $\alpha$ , 25, 14:  $\alpha$ , 33, 18; ζ, 31 3; οίδενος — ήσσον: η, 30, 3; οὐχ ήσσον — η xai: a, 140, 31. Nichts von einer steigerung ist, wie natürlich, in der redensart υὐδὲν ἡσσον: β, 39, 27; β, 60, 35; γ, 40, 15; **8, 26, 28;**  $\epsilon$ , 31, 7;  $\zeta$ , 53, 19;  $\eta$ , 42, 16;  $\eta$ , 57, 28 zw.;  $\eta$ , 78, 19; η, 84, 28; θ, 40, 9; θ, 71, 34; θ, 77, 3; μηδέν ήσσον: 8, 16, 15. In  $\alpha$ , 70, 27 hat die nichtbeachtung dieser steigernden bedeutung des οὐχ ἡσσον Bonitz p. 10 über den sinn der stelle im unklaren gelassen, dass er sich sogar zur billigung einer conjectur, zur einschiebung von άλλοι nach ή geneigt erklärt. Die worte, wie sie dort stehen, sagen gerade das, was der zusammenhang des gedankens fordert: "und weil sie eine thatenlose ruhe vielmehr als eine ununterbrochene fortdauer der mühen und beschwerden für ein unglück halten". Bonitz hat vollkommen recht, wenn er das citat II, 39, das Poppo und mit ihm Böhme zur erklärung geben, als hieher ungehörig zurückweist; doch wird er hoffentlich zugeben, wie schön der von mir bezeichnete sinn mit dem ganzen zusammenhang der vorausgehenden rede in harmonie ist. — Unter den obigen stellen von οὐχ ἦσσον habe ich ζ, 78, 34 nicht mitaufgeführt, obgleich hier alle ausgaben

diese partikeln geben. Die erklärer gestehen so ziemlich alle offenherzig, dass sie die worte unverändert mit ovy hogor nicht verstehen und versuchen es mit verbesserungen; nur Krüger hält sich hier einmal gegen seine gewohnheit von jeder verdächtigung fern, obgleich ihm, was er giebt, wohl schwerlich selber geuug thut. Denn wenn Hermokrates, um die Kamarinäer von der bundesgenossenschaft mit den Athenern fern zu halten, in diesem theil der rede bis c. 79 init. den gedanken ausführt: die Athener wollen uns Sikelioten nur unter einander entzweien, um uns dann einzeln, verlassen von einander und schwach wie wir sind, einen nach dem andern zu unterwerfen; so sieht man leicht, dass der gedanke, wie Krüger die worte versteht: die Athener behämpfen uns Syrakusaner nur, um eure freundschaft sich dadurch festuumachen, wenig zur sache thut und eher dem bunde mit Athen das wort redet. Freilich mit ovy hogov hat die stelle nur diesen und also im zusammenhange keinen sinn. Aber es hier für ovy noch eine andere lesart  $o\bar{v}_S$ , die von neun handschriften überliefert wird und richtig verstanden gerade das bietet, was man hier erwarten muss. Nur Haase (Lucubrr. p. 93) hat sich bisher dieser verlassenen angenommen, aber man muss sagen, mit einem eigenthümlichen schutz. Denn erstens gesteht er selbst, dass er die worte: ους ήσσον βεβαιώσασθαι βούλεσθαι doch nicht so recht erklären kann: haeret tamen aliqui scrupulus, nec ego affirmaverim locum plane persanatum esse, und zweitens findet er für das vorhergehende, das er von diesen letzten worten abtrennt, einen gedanken, der gerade erst recht die Kamarinäer zu den Athenera hinüberführen müsste. Mit den worten: τη δ' έμη προφάσει την έκείνου φιλίαν, wozu das vorausgegangene κολάσασθαι zu wiederholen sei, wolle Hermokrates sagen, um den Kamarinäern, den bundesgenossen der Syrakusaner, die Athener verdächtig zu machen: magis etiam ceterorum Siculorum in Syracusanos amitition puniri et coerceri ab Atheniensibus. Wenn das also wirklich das einzige war, was die Athener an den Kamarinäern und den andern strafwürdig fanden, die freundschaft derselben zu Syrakus, so sollte man meinen, mussten die Kamarinäer es für das gerathenste halten, je eher je lieber, zumal jetzt wo sie dazu aufgefordert wurden, die sache der Syracusaner aufzugeben, um sich vor den Athenern in zukunft sicher zu halten. Gerade dass die Kamarinäer damit nichts erreichen und durch den bund mit Athen die gewünschte sicherheit nicht finden würden, sondern vielmehr gerade das gegentheil, so etwas muss ihnen Hermokrates zu gemüthe führen, wie er dazu schon im vorhergehenden seinen weg nimmt und auch im folgenden bei demselben gedanken verweilt. So eben hatte er es ausgesprochen: ihr dürft uns nicht untergehen lassen, denn für uns kämpfend kämpft ihr für euch; und sogleich darnach kehrt der gedanke wieder, wie nur in der erhaltung von Syrakus die Kamarinäer ihre sicherheit finden. Ein gedanke, der dazwischen tritt und von den plänen der Athener aus argumentirt, darf von dieser richtung nicht ausweichen und muss dasselbe resultat liefern. Und das thut der satz auch, wenn man pur die worte mit dem überlieferten ove liest. Alsdann giebt er vom standpunkt der Athener gerade das gegenbild und die begründung von dem, was eben vorherging. Denn, das ist der begründende gedanke des Hermokrates, was will der Athener? bekämpft er mich, weil ich sein feind bin? oder bekämpft er mich vielmehr, weil ich euch schutz gebe und allein ihn bindere. euch und ganz Sicilien in seine botmässigkeit zu bringen? inhalt drückt der redner, in bezug auf eben gebrauchte ausdrücke und in rednerischen gegensätzen folgendermassen aus: "und bedenket, dass der Athener nicht die feindschaft der Syracusaner strafend bekämpft, sondern in meiner person, deren feindschaft er vorgiebt, vielmehr die, die euren bund nicht so stark machen sollen." Dem gedanken nach ist nichts natürlicher und der construction nach nichts regelrechter: exervor geht zurück auf εί τφ παρέστηκε, also auf das subjekt in ένθυμηθήτω; eine andere beziehung, wie sie in dieser oder jener übersetzung sich zeigt, ist grammatisch unmöglich. (Ich habe mir erlaubt, in meiner übersetzung der deutlichkeit wegen dafür die angeredete person zu setzen, die gemeint ist). Ferner, φιλίαν hängt von βεβαιώσασθαι ab, ούς ist das subject zu βεβαιώσασθαι, und das darin verborgene demonstrativ object wird von κολάσασθαι oder vielmehr von dem regiert, wofür dieses steht; βούλεσθαι, der infinitiv, muss es sein, weil das ganze von έτθυμηθήτω abhängig ist; also vollständig und construirt würde es sein: τὸν δ' Άθηναῖον τη έμη προφάσει κολάσασθαι τούτους, ους βούλεσθαι ήσσον βεβαιωσασθαι την έκείνου φιλίαν. Um diese construction zu rechtfertigen, wüsste ich wirklich nicht, was erst mit beispielen zu belegen wäre. Das aber, was eigenthümlicher in der ausdrucksweise erscheinen dürfte, ist jedes durch seinen rednerischen gegensatz ersichtlich genug veranlasst. Der redner sagt nicht: τόν τε 'Αθηναίον μή τον Συρακόσιον κολάσασθαι, sondern την του Συρακοσίου Εγθραν, weil er oben gesagt hatte: έαυτὸν δ' οῦ πολέμιον είται τῷ 'Αθηταίφ und hier nun die widerlegung jenes obigen einwurfs gegeben werden soll; die έγθρα hat auch den ausdruck χολάσασθαι nach sich gezogen, sonst hätte er einfach τον Άθηraior μή τῷ Συρακοσίῳ ἐπιστρατεῦσαι (γ, 54, 21) sagen können. Wegen έγθρα ist wiederum der gegensatz την φιλίαν da, statt des gewöhnlichen τους ξυμμάχους, die keine anderen als eben die Syrakusier sind; und ήσσον βεβαιώσασθαι endlich stellt sich dem vorigen ἀσφαλέστερον gegenüber. Ohne rednerischen schmuck würden wir dasselbe sehr einfach etwa so ausdrücken können: und dass der Athener uns Syrakusier nicht etwa deswegen bekämpft, weil wir seine feinde sind, sondern einzig weil er nicht will, dass wir mit unsrer befreundeten macht euch gegen ihn sollen sicher stellen können.

Nachdem Campe sattsam wörter umgesetzt, einzelne hinausgeworfen, andere eingeschoben hat, genügt ihm so unbedeutendes nicht mehr; l'appétit vient en mangeant; bald weiss er uns, besonders in den spätern büchern, stellen zu bezeichnen, wo ganz neue satzglieder einzurücken sind. Die erste der art ist y, 56, 35-2: καίτοι χρή ταυτά περί των αυτών ύμοίως φαίτεσθαι γιγσώσκοντας, και τὸ ξυμφέρον μὴ άλλο τι τομίσαι ή τῶν ξυμμάχων τοις άγαθοις, όταν άει βέβαιον την χάριν της άρετης έγωσι καί τὸ παραυτίκα που ύμιν ώφελιμον καθιστηται. Hier ist nach Campe (p. 18) erstlich nach η einzuschieben τὸ δίκαιον, sodann ein neues satzglied zu formiren und einzuschalten: μηδε δργίζεσθαι, ferner καν für das folgende καί und endlich ανθιστήται für καθιστήται zu setzen. Man muss gestehen, das ist des guten reichdich auf einmal. Es mahnt mich etwas an jene anzeige; "gestern hat sich in Berlin eine kammerjungfer Fritze aus liebesgram ertränkt", mit der tags darauf nachfolgenden berichtigung: "es war nicht gestern, sondern letzten sonnabend, hat sich nicht ertränkt, sondern erschossen, nicht die kammerjungfer F., soudern der husar Kruse, nicht in Berlin, sondern in Spandau, auch nicht aus liebesgram, sondern wegen schulden." Die sätze, die uns Campe so aus seinem Griechisch gegeben hat, drücken freilich auch für sich gedanken aus, aber sie passen nur gar nicht hier-Wie werden die Platäer hier allgemeine redensarten wiederholen, aus denen sie als aus selbstverständlichen prämissen vorher schon ihre folgerungen gezogen haben (z. 18-20), oder gar die miene annehmen, als wären sie etwa noch die bundesgenossen der Lacedamonier. Denn των ξυμμάχων τοῖς ἀγαθοῖς kann nur von den eignen, den lacedämenischen bundesgenossen gesagt sein, wenn die angeredeten Lacedämonier, wie Campe richtig erkannt hat, zu vaireodai das subject sind. Die Platäer treffen mit ihren worten ganz anders ins schwarze. Sie haben nie aus den augen verloren, dass die Lacedämonier ihre richter sind, und dass sie, um ihnen beizukommen, von diesem richteramte aus zu argumentiren haben. Schon vor dem fraglichen satze (z. 19: qurecode) und in ihm selber (z. 36: gaiveodas) und sogleich später (c. 57, 3-14) ist von dem eindruck die rede, mit dem man draussen das hier abzugebende urtheil der Lacedämonier aufnehmen wird. Es ist das gerade der einzige punkt, von dem aus die Lacedämonier bei ihrem urtheilsspruche für sich selbst zu riskiren haben. Freilich üher die meinung der andern konnten sie sich beruhigen, aber nicht so über die der eigenen bundesgenossen. Wie konnten die sich etwa eine verurtheilung der Platäer ansehen, welche lehre für sich daraus ziehen? Da in dem fraglichen satze die bis dahin allgemein gehaltene rede der Platzer schon speciell der lacedämonischen bundesgenossen gedenkt, also

der bisher verbereitete gedanke, wie man sieht, jetzt bereits zum durchbruch kommt, so fragt sich bloss, wie sie in betreff der lacedämonischen bundesgenossen diese ihre ermahnung zugespitzt haben? Der eben vorher von ihnen ausgeführte gedanke giebt ihnen dazu die form. Eben haben die Plataer gesagt: wir sind in dem verhältniss gegen Athen keine anderen als wir in den Perserkriegen gewesen sind; so müsst ihr auch, wenn ihr nicht auf euren augenblicklichen vortheil sehen wollt (z. 20), über die gleichen das gleiche erkennen; ja unserer ἀρετή (wie z. 1), die wir damals dem feinde entgegengesetzt haben, und der ihr damals den ersten preis erkanntet, müsstet ihr selbst einen heutigen fehl nachsehen, wenn wirklich ein solcher von uns begangen wäre. Das sind die vordersätze, die in rücksicht auf die lacedämonischen bundesgenossen angewandt einzig eine antwort auf die frage geben müssen: was werdet ihr euren bundesgenossen durch ein solches consequentes urtheil darthun? Was anders, als dass auch ihnen (so wie uns jetzt durch ein günstiges urtheil eurerseits) ihre αρετή, ihre aufopfernde treue und bravheit in der bundesgenossenschaft von eurer seite ewigen dank eintragen wird, und dass ihr nicht etwa einen augenblicklichen vortheil in anschlag bringt. Nur ein solcher gedanke entspricht einzig der wendung, die im vorhergehenden die ganze rede genommen hat, wie er andererseits zn der gleich folgenden ausführung die brücke schlägt. Und ich meine, gerade dies nothwendige ist in den fraglichen worten auf das klarste und in ächt thukydideischer sprache enthalten, wenn man eine geringfügige änderung vornimmt, die sogar in dem satze selber auf das deutlichste indicirt ist. Denn so wie die worte dastehen, enthalten sie eine grammatische unrichtigkeit, die uns gerade das ursprüngliche verrathen muss. In einem satze, der sich als allgemeines urtheil giebt, bedient sich Thukydides, wie ich oben unter 1 besprochen habe, nur des präsens; es müsste also, wenn sonst alles richtig ware, nicht rouicai, sondern roμίζειν gesagt sein, ebenso wie in diesem selben satze φαίνεσθαι gesagt ist. Ist nichts desto weniger νομίσαι gesetzt, so muss die richtigkeit dieses aorist durch etwas anderes im satze bedingt sein, was freilich jetzt in dem gegenwärtig eben so constructionslosen wie sinnlosen satze nicht mehr erscheint. Alles ist aber da, was man wünscht, in schönster weise, wenn man nur einen accent ändert, also bloss das wieder verbessert, was ein grammatiker in den gut erhaltenen worten des Thukydides missverstanden und versehen hat. Statt  $\eta$  ist  $\eta$  zu lesen, und dem satze ist dadurch seine grammatik, seine construction, die natürliche stellung im einzelnen, seine thukvdideische sprache und zugleich der gedanke, den man einzig hier erwarten muss, zurückgegeben. Die einfache construction ist nun diese: καὶ μὴ ή τοις άγαθοις των ξυμμάχων τομίσαι το ξυμφέρον άλλο τι όταν — χαθιστήται. Ich übersetze: "und dass nicht etwa den wackeren unter euren bundesgenossen das, was ihnen nützlich ist, für etwas anderes zu halten sei, wenn sie einen bleibenden dank ihrer brayheit finden oder das euch irgend wie für den augenblick zätzliche geltung hat." Sehet euch also vor, sagen die Platäer, mit dem, was ihr urtheilt. Nach eurem heutigen urtheil über uns wird auch das künftige benehmen eurer bundesgenossen gegen euch sich richten. Sie werden zu erkennen haben, dass ihnen etwas anderes frommt, wenn sie für ihre treue von euch bleibenden dank zu erwarten haben, und etwas anderes, wenn ihr in euren urtheilen nach euren augenblicklichen vortheilen euch richten wolltet. - Die sprache, die so in den satz gekommen ist, wird den kennern des Thukydides genehm sein. Ueber dieses  $\hat{\eta}$  mit einem infinitiv und gerade mit dem infinitiv aor. vgl. 8, 2: xai τοὺς έςπλους του λιμένος έμφραξαι, όπως μη ή τοῖς Αθηναίοις έφορμίσασθαι ές αὐτόν, oder γ, 39, 28 zw.: ὅταν ἢ κατορθώσαντι έλευθέρωσις ή ή σφαλέντι μηδέν παθείν ανήκεστον. Bei dem καί (z. 2) für "wird jeder sogleich des sprachgebrauchs ev nai reigor είπεῖν, εὐ καὶ κακῶς δρᾶν, δὶς καὶ τρίς, βουλή τυχοῦσά τε καὶ μὴ κατορθώσασα, u. s. w. gedenken, dass ich mir hier wohl den weiteren nachweis dieses gerade ächt thukydideischen gebrauchs ersparen darf. Im vorliegenden fall bringen wir dies zai für  $ilde{\eta}$  unserm verständniss dadurch näher, wenn wir nach demselben das obige αλλο τι όταν im gedanken wiederholen und das letzte satzglied also übersetzen: und für etwas anderes, wenn das euch irgendwie für den augenblick nützliche geltung hat.

So wenig es hier also und an den früheren stellen zum verständniss des Thukydides der neuen wörter und sätze Campes bedarf, so wenig habe ich unter allen vorschlägen, die Campe sonst noch in reichster anzahl gebracht hat, irgend einen gefunden, der hier als ein gewinn oder auch nur als beachtenswerth zu bezeichnen wäre. Leider muss ich dasselbe auch von den unter 3, 4, 5 angezeigten schriften bekennen. Es sind dies abhandlungen von drei wackern jungen männern der Bonner schule, die mit ihnen zum ersten male öffentlich hervortreten. Wenn gleich, wie gesagt, von ihren vorschlägen, meinem urtheile wenigstens nach, keiner angenommen werden kann, so muss ich doch meine grosse freude aussprechen, einen jeden derselben nicht bloss mit einer herrlichen frischen geisteskraft, sondern auch schon mit guter wohlbegründeter kenntniss ausgerüstet zu finden, und darf unsrer wissenschaft zu solchen jüngern aufrichtig gläck wünschen. Um so mehr kann es einem leid thun, so gesunde kraft auf so unerspriessliche weise verwandt, an so unfruchtbare arbeit weggegeben zu sehen. Es giebt gewiss noch diesen und jenen schriftsteller, bei dem wie auf einem noch nicht abgetriebenem felde die conjecturenjagd ergiebig sein mag; Thukydides ist aber ein solches feld nicht, und wird, so weit ich ihn kenne, mehr lohn seinem erklärer als seinem verbesserer geben.

3. Der erste vorschlag, den Kueppers macht, ist für das  $\beta$ , 15, 26 von allen handschriften überlieferte exeing to eyrus oven su schmitten: εὐ κειμένη τε καὶ ἐγγὺς οὕση. Was so neues hereinköndit εὐ κειμένη, ist in der sache überflüssig, also unpassend, und in der sprache gegen Thukydides gebrauch; was so für die satzverbindung verloren wird, das zé für das folgende xai viv eze ist dagegen unentbehrlich. Für das, was Thukydides an der stelle beweisen will, war nur die nähe der quelle zu bemerken, wie er es mit έγγὺς ούση gethan hat. Ist mit dieser nähe nicht zugleich die zum gebrauch bequeme lage bezeichnet, wie man glauben sollte, so würde der schriftsteller offenbar durch eine solche neue angabe doch nichts für seinen zweck gewinnen. Aber εὐ κειμένη hätte er überall nicht, sondern καλῶς κειμένη gesagt, nach a, 44, 26; a, 36, 10. Wenn Kueppers meint, Thukydides habe sehr häufig  $\epsilon \tilde{v}$  für  $\kappa \alpha \lambda \tilde{\omega} c$  gesetzt, so ist das nicht begründet. An den zwei stellen, die er dafür anführt, α, 120, 11: εὖ δε παρασγότ, und δ, 61, 33: εὖ θέσθαι, hätte Thukydides nicht wie ε, 14, 6; 60, 20; 63, 25; δ, 17, 3: καλώς sagen können, weil an jenen nur von einem abschliessen auf irgend eine statthafte weise, nicht wie an diesen von vortheil und ehre die rede ist. Am deutlichsten aber zeigt das alsdann für die satzverbindung ausfallende vé, dass wir uns diesen vorschlag nicht gefallen lassen können. Wo Thukydides in der erzählung zwei zeiten, wie hier, wirklich einander entgegensetzt und das zweite glied mit zai verknüpft, wo also das zai nicht zum folgenden worte (žīs xai vīv, oder seltener: xai vīv žīs, auch jetzt noch), sondern wie hier zur verbindung gehört, fehlt bei ihm auch im ersten gliede das  $\tau \dot{\epsilon}$  (oder  $\kappa \alpha \dot{i}$ ) niemals. Die fälle, wo das bekannte xai vvv die rede argumentirend fortsetzt, sieht jedermann leicht, stehen hier ausser betracht:  $\alpha$ , 143, 32;  $\gamma$ , 56, 17;  $\delta$ , 63, 25;  $\zeta$ , 17, 24; 17, 28; 36, 5; 83, 27; 86, 5; 86, 16; 89, 23;  $\eta$ , 15, 2. So geht z. b. in der ersten dieser stellen  $\alpha$ , 143, 32, das καὶ τῦτ auf die vorausgegangene annahme zurück: εἰ γὰρ ήμεν νησιώται: jetzt aber, wo wir das nicht sind; und es kann sehr wohl, wie's einmal geschieht, ζ, 86, 5, dabei das, woraus gefolgert wird, als früherer zustand besonders bezeichnet sein: 20 γάρ πρότερον ήμας έπηγάγεσθε - καὶ νῦν οὐ δίκαιον: früher habt ihr uns aus keinem andern grunde herbeigerufen; so wäre es jetzt ungerecht u. s. w. Ist aber, wie hier, die blosse aufzählung zweier zeiten neben einander beabsichtigt, so ist die verbindung der beiden satztheile durch ein partikelpaar der regelmässige gebrauch;  $t = \kappa \alpha i \ \nu \bar{\nu} \nu$ :  $\alpha$ , 38, 14; 69, 3; 69, 17; 140, 34;  $\beta$ , 72, 19;  $\gamma$ , 57, 15; 64, 13;  $\delta$ , 59, 29;  $\epsilon$ , 9, 11; 65, 14; ζ, 77, 9; θ, 50, 18; η, 13, 1: mit beifolgendem έτι; καὶ καὶ τὖτ: α, 77, 20; 86, 32; γ, 40, 4; δ, 22, 25; ε, 60, 26; ζ. 18, 20; 89, 34; θ, 76, 12; καὶ νῦν — καί; α, 91, 13; 137, 27; ζ, 87, 1; τε τῦν καὶ — ἔπειτα: β, 41, 10; β, 62, 16; τε

τῦν τε: β, 64, 28; η, 66, 7; ούτε — ούτε νῦν: β, 73, 20; β, 74, 1-5;  $\zeta$ , 9, 30;  $\vartheta$ , 78, 10. Daraus folgt also 1), dass wir das ze nach exeiry, dessen wir zur anknüpfung an das folgende xai võr ett benöthigt sind, nicht zum verbrauch für die kai eyγὺς οἴση hergeben können, und 2) also, dass vor dem τε kein adjectivischer begriff wie ευ κειμένη oder ein ähnlicher gestanden haben kann. Nichts desto weniger aber ist Kueppers vollkommen im recht, wenn er sich nicht mit exeiry ve nach der gewöhnlichen auffassung und vertheidigung bei Poppo, ebensowenig wie Poppo selber beruhigen kann: exeiry als bloss if xofry wieder aufnebmend wäre ebenso ungewöhnlich wie überflüssig, und alsdann 16 gänzlich am unrechten platz. Beiden schwierigkeiten wird durch Bekkers conjectur: exeivoi ve, abgeholfen und ausserdem noch ein anderer vortheil, für das subjectlose έγρῶιτο nämlich ein deutliches subject gewonnen. Kueppers sagt nicht, warum ihm dieser vorschlag nicht recht ist; wenn doch geändert werden soll, ist so am leichtesten geholfen; nur gegen den mangel der grammatischen beziehung des éxeiros bliebe ein allerdings aus Thukydides durch keine parallelstelle zu beseitigendes bedenken. Aber es bedarf der satz bei richtigem verständniss überall der änderung nicht, weil er sich selbst, so wie er da ist, vollkommen genügt. So wie der schriftsteller, sobald er den satz mit zai zy zonen begonnen hat, durch die gegenüberstellung von zu von und und τὸ δὲ πάλαι eine doppelte vorstellung dieser κρήτη veranlasst, so sehr, dass er uns nicht bloss einen doppelten namen, sondern selbst ein doppeltes bild giebt, unter dem wir uns diese quelle früher und später zu denken haben, fährt er auch mit exeien ve und xai rvr eri in derselben gegenüberstellung fort. Es nimmt also έκείνη keineswegs lediglich τη κρήνη wieder auf, soudern es ist diejenige, wie sie τὸ πάλαι beschaffen war, φανερών Durch diesen bezug des exeiry auf to τῶν πιγών οὐσῶν. πάλαι gewinnt sich für έγρῶντο das subject οἱ παλαιοί von selbst, und zé steht an der stelle, wo es allein stehen kann und muss. Dass der schriftsteller sich aber den satz in dieser auffassung gedacht hat, dafür giebt er uns selbst den deutlichsten fingerzeig dadurch, dass er dem zweiten satztheile xai vvo fre das besondere τῷ ἔδατι beigegeben hat. Nun hat jeder satztheil wie sein besonderes subject, so auch sein eigenthümliches object, έκείνη gehört einzig dem έχρωντο an; während bei Bekkers änderung έκείνοι das erscheinen von τῷ νόατι völlig räthselhaft ware; für νομίζεται τῷ νοατι χρησθαι hätte dann das einfache χοῶιται ganz dieselben dienste gethan. Weil seit den tyrannen die quelle als solche nicht mehr zu gesichte war, mochte der schriftsteller, scheint es, für die spätere zeit nicht mehr von einem γρησθαι τη κρήνη sprechen, und hat lieber in genauerer fassung seinem berichte die jetzige gestalt gegeben.

Der zweite vorschlag, den Kueppers macht, geht auf  $\beta$ , 90, 15.

Hier ist das nhiorra je länger je unliebsamer geworden. Poppo ist es eine forma dicendi minus grata; Krüger findet es einen pleonantum vix ferendum; der übersetzer bei Engelmann kann nicht Miniben, dass es ächt sei; nach Böhme verdient es nicht den versuch einer vertheidigung; Kueppers endlich; quin corruptum sit nhéorta participium, hodie nulla iam est dubitatio. arme aliorza, so viele gegner, und im verurtheilen immer einer heftiger als der andere. Und doch thut es, was es soll und könnte nicht besser sein. Hätte man sich nur in den zusammenhang der erzählung hineingedacht, so würde man leicht den werth desselben erkannt und nicht an die unpassendsten verbesserungen gedacht haben. Denn was sollte wohl alkortes bei Zu fuss davon zu kommen ist doch wohl hier für διαφύγοιες ? die Athener keine möglichkeit. Und dass das πλέω όντα von Böhme oder der neue vorschlag von Kueppers: πλέοτα, ebensowenig hier zur sache thut, ist gleichfalls klar. Man sehe die worte. Μή διαφύγοιεν πλέοντα τον επίπλουν σφων οι 'Αθηναίοι schliessen sich durch ein δπως an έπὶ δ' αὐτῷ (τῷ δεξιῷ κέρα) είχοσι Εταξαν τας άριστα πλεούσας an; das άριστα πλείν dieser zwanzig schiffe soll das διαφυγείν der Athener verhindern, die ganze übrige wenn auch noch so grosse anzahl der peloponnesischen schiffe kommt also für dies manöver gar nicht in betracht. Wollte man also hier im sinne der erzählung conjecturiren, so musste man das πλέοντα, wenn man es nicht verstand, jenem άριστα πλεούσας gleich zu machen suchen; man hätte also allenfalls auf den einfall kommen können, aus den beiden letzten buchstaben von διαφίγοιεν, aus εν, ein εν zu gewinnen, hätte dazu η, 23, 24: εὐ πλεούσης citiren, ἄμειτον πλεουσῶν: β, 84, 31; 89, 23 zw:; 89, 18; ἄριστα πλέουσαι: α, 48, 8; β, 83, 18; η, 31, 27; 0, 104, 7 vergleichen können, und hätte so wenigstens etwas gescheutes unnützes gethan. Achtet man aber auf diesen zusammenhang des berichts und hat man eine klare vorstellung des manövers gewonnen, so erkennt man leicht, wie einzig vortrefflich πλέοντα an seiner stelle ist. Denn was sehen wir hier im eingange des korinthischen meerbusens sich begeben? Die beiden feindlichen flotten liegen hier einander gegenüber, durch eine meeresenge von sieben stadien getrennt, die athenische flotte zwanzig segel stark, etwas westlich ausserhalb der eigentlichen enge an der nördlichen, die peloponnesische von 77 schiffen etwas östlich innerhalb an der peloponnesischen küste. Die Athener dürfen sich nicht hinein, die Peloponnesier nicht herauswagen, ohne im nachtheil zu sein. Aber die Peloponnesier haben ein mittel, den gegner in die enge hereinzuzwingen. Sie brechen ihrerseits auf, ziehen sich an ihrer küste hin östlich nach innen zu und machen miene auf das unvertheidigte Naupaktos. Jetzt muss Phormion eilig durch die enge nach und sehen, ob er vor den ihm freilich etwas voraus, aber etwa 1/5 meile von ihm südlich ent-

fernt segelnden Peloponnesiern in die offene see nach Naupaktus hin durchkommen kann. Das war's, was die Peloponnesier verhin-Sie mussten ihn noch innerhalb der enge fassen, wo seine kunstmanöver nicht galten. Zu dem ende Intien sie die zwanzig besten segler vorauf. Jetzt kam es also darauf an. die strecke, welche ihr strich südlicher war, die sechs oder sieben stadien, in der aufsegelung (z. 23: ἐπιστρέψαντες τὰς καῦς μετωπηδότ) eher zurückzulegen als Phormion das, was er hinter den Peloponnesiern zurück war; gelang das ihnen in schnellster fahrt mit ihren besten seglern (z. 24: ἔπλεον, ώς είχε τάχους ἔκαστος), so hatten sie erreicht, was sie wollten (z. 16: ὅπως αὐται αἰ νῆες περικλήσειαν), Phormion war abgefangen, und das ύπεκουγείν το κέρας των Πελοποννησίων και την έπιστροφήν ές την ενουγωρίαν (z. 27, coll. c. 91, 5) oder das διαφυγείν πλέοντα τον ἐπίπλουν σφῶν ἔξω τοῦ ἑαυτῶν κέρως, z. 15, war ihm unmöglich gemacht, er hatte diese 1/5 meile segelfahrt des peloponnesischen έπίπλους nicht überholt. Ich wüsste nicht, wie man dieses wetteifern in der fahrt geschickter als durch das aleoren hatte ansdrücken können; so haben wir durch das eine wort, durch diesen einen strich das frischeste, lebendigste bild.

Auch die dritte stelle, 7, 30, 21: \$\frac{1}{2} \cdot \text{\$\varepsilon \text{\$\varepsil γενέσθαι ἄν τινα σφίσι πολέμιον καὶ ἡμῶν ἡ ἀλκὴ τυγχάνει μάλιστα ούσα, zu welcher uns Kueppers eine conjectur bringt, hat allerdings bisher ihre erklärung nicht gefunden. Peppo und ähnlich die meisten, übersetzt die letzten worte: et ubi vires nostrae forte sunt sirmissimae, und fügt zur erläuterung bei: respicitur ad maiores copias navales quam pedestres, quas in illa expeditione habebant Peloponnesii. Freilich als regelrechte flotte werden die zweiundvierzig schiffe des Alcidas wohl mehr see- als landtruppen gehabt haben. Aber wie geschwätzig ist es zu sagen, dass eine flotte eben eine flotte und kein landheer ist. Wenn der grund dazu genügte, dass eine flotte sich an den feind wagt, dann darf jede kleinste es mit jedem stärksten gegner versuchen. Warum sagt der Eleer nicht vielmehr, dass ihre gegenwärtige stärke dem unvorbereiteten feinde gewachsen ist? So allgemein wie Poppo den Teutiaplus sprechen lässt, war das ein eitles, unnützes praklen; dieselben schiffe können sich selbst nicht eilig genug verkriechen, sobald sie wissen, dass den Athenern bald die kunde von ihrer anwesenheit zugehen wird. Und wie mag Poppo sich das μάλιστα denken? Da er ubi vires nostrae forte sunt fermissimue übersetzt, so gilt ihm, wie's scheint, μάλιστα hier statt eines adjectivs; er mag sehen, wie er das rechtfertigt. Oder wollte er, wie er müsste, μάλιστα mit ή verbinden: κατά θάλασσαν μάλιστα ήμῶν ἡ ἀλκὴ τυγγάνει οὐσα, so würden, wenig gesagt, für diesen superlativ die vergleichungen fehlen, wenn ein solcher gedanke im munde eines Peloponnesiers nicht ohnehin ganz unerhört wäre. Demnach thut hier keineswegs etwas unnützes, wie

Poppo sagt, wer einen andern weg der erklärung versucht. Aber Kueppers λαθούσα für ούσα darf man sich ebensowenig gefallen lassen Bei τυγγάνει hätte Thukydides nicht λαθοῦσα, sondern larθάντα geschrieben. Zu τυγχάνει oder ετύγχανε gehört bei Thukydides ein particip. präsentis, nie hat er dabei ein part. aor.; **vgl.**  $\alpha$ , 9, 25; 55, 9; 92, 23;  $\beta$ , 13, 5; 49, 18; 51, 2;  $\gamma$ , 62, 10; 70, 33; 102, 13; 108, 31;  $\delta$ , 70, 15; 132, 31;  $\epsilon$ , 31, 30; **75,** 15; 98, 10;  $\zeta$ , 88, 32; 89, 1;  $\eta$ , 23, 26; 50, 1; 81, 21; v, 12, 30; 54, 2; 66, 4; 91, 20; mit einem partic. perf. (was natürlich in seiner art für ein präsens gilt): γ, 98, 28; ζ, 96, 25; θ, 5, 18; θ, 105, 5: οί τε Συρακόσιοι ετύγχανον καὶ αὐτοὶ ήδη τοῖς περὶ τὸν Θράσυλον ένδεδωκότες καὶ μᾶλλον ές φυγήν δομήσαντες; nur hier folgt ein aurist, nachdem bereits ένδεδωκότες voraufgegangen war: γ, 111, 1: ὅσοι μὲν ἐτύγχανον οὕτως άθρίοι ξυτελθόντες macht keine ausnahme; es bestätigt nur den perfectgebrauch von ξυτελθώτ, den ich gegen Cobet p. 42 bespro-Gesetzt nun auch, ladovoa wäre möglich, wie es chen habe. nicht ist, oder die übersetzung, die Kueppers giebt: qua ex parte - impetus noster optime celari potest, wäre irgend wie mit seinen griechischen worten, wie er sie geändert hat, verträglich, wie sie das gleichfalls nicht ist, so kann auch dieser gedanke selbst bei der seeherrschaft Athens, zumal für die ionischen gewässer, keinem Peloponnesier in den sinn kommen. Vielmehr darf es für ein wunder gelten, wenn damals eine spartanische flotte sich unbemerkt hinüberschleicht. Aber wir bedürfen hier auch überall einer änderung nicht. Das  $\mu \acute{\alpha} \lambda \iota \sigma \tau \alpha$ , das hier nur eine prädicativbestimmung verstärken kann, zeigt hinreichend den weg. übersetze: wo es jenen sowohl gegen ihre erwartung ist, dass ihnen irgend ein feind noch dazu komme, als von unserer seite ein angriff es ganz besonders ist. Ζυ μάλιστα ist ἀνέλπιστος zu wiederholen: ἀνέλπιστος ist sowohl activ als passiv; seltener activ, wie hier im ersten fall, noch  $\beta$ , 51, 13;  $\epsilon$ , 102, 35;  $\zeta$ , 17, 19; 0, 1, 17; öfter passiv, darum hier in dieser bedeutung um so leichter ergänzt:  $\gamma$ , 46, 5;  $\gamma$ , 83, 18;  $\zeta$ , 33, 19; 33, 28;  $\eta$ , 71, 22 zw.;  $\vartheta$ , 106, 27;  $\delta$ , 55, 18;  $\zeta$ , 69, 10, In  $\zeta$ , 34, 1 wo  $\delta_i \hat{\alpha}$   $\phi \delta \beta \delta \sigma v$   $\epsilon_i \hat{\sigma} i$  folgt, und  $\eta$ , 47, 32;  $\eta$ , 4, 23 spielen die active und passive bedeutung sehr in einander. Der ganze satz scheint diese seine gestalt angenommen zu haben, weil für das τέ in dem satzgliede ἐπιγενέσθαι — πολέμιον keine stelle war.  $\lambda$ λκή ist der kampf, ζ, 34, 18; δ, 108, 24; der kampfesmuth,  $\beta$ , 87, 27; der angriff im kampf,  $\beta$ , 84, 10;  $\delta$ , 32, 9; hier also. um so passender den Athenern als unerwartet bezeichnet, weil die Peloponnesier nach ihren bittern erfahrungen einem seekampf auszuweichen gewohnt sind.

E, 8, 28 will Küppers für μὴ ἀπὸ τοῦ ὅντος lesen: μὴ ἀπόρου του ὅντος, was er übersetzt: inopia quadam adparente. Das μή gilt ihm dabei als redundirend, und doch belobt er kurz vorher

έκαστους απερ και πρό του ήναγκασε μια πόλει ταύτη χρησθαι. Diese gedanken sollen erklären; denn er fängt c. 15, 34 an: ἐπὶ γὰρ Κέκροπος. Was aber soll erklärt werden? Das vorhergehende ξυτεβεβήκει — τοῦτο, und dies τοῦτο ist wegen des ἀπὸ τοῦ πάτυ ἀργαίου offenbar zunächst nichts anderes als: τὸ αξὶ είωθέναι τους πολλούς έν τοῖς άγροῖς διαιτάσθαι. Also in bezug auf das seit ältester zeit sich datirende leben der meisten Athener auf dem lande ist für die zeit vor Theseus jenes avroi έχαστοι ἐπολιτεύοιτο καὶ ἐβουλεύοιτο der beweis. Die einzelnen gemeinden waren für sich autonom; eben indem und gerade dadurch dass sie in ihrer freien gemeinde wohnten und verblieben, waren sie zugleich die theilnehmer (μετείγοι) an dieser autonomic, und es bedurfte nicht erst eines umzuges oder eines weges oder einer reise, um ganz bürger zu sein, ihr bürgerrecht in ausübung zu bringen; sie hatten ihr βουλευτήριον und ihr πρυvarzior ein jeder bei sich. Das erste glied unseres satzes heisst also: mit und in der freien gemeindesiedelung (für avroropos οίκησις vgl. ζ, 88, 5) waren die Athener zugleich die theilnehmer an dieser. Zu μετείγον ist αὐτῆς zu ergänzen, nach allgemeinem sprachgebrauch, und αἰτοτόμο οἰκήσει ist gesagt (und nicht vielmehr mit vermeidung des später zu supplirenden genetivs), weil eben der dativ den grund oder genauer noch das zusammenfallen der ausübung des bürgerrechts mit dem wohnen in der gemeinde bezeichnen sollte. Dies durch und mit, das in dem dativ steckt, fügt sich aber nach dem ¿nì nolv an, und so möchte man den sehr prägnant geschriebenen satz am füglichsten wohl so wiedergeben können: "so lange nun die Athener in freier gemeindesiedelung auf dem lande wohnten, waren sie die theilnehmer an dieser", und konnten und brauchten also ihren ort, ihre landgemeinde nicht zu verlassen. So für die zeit vor Theseus. Wie aber nachher? Ἐπειδή ξυνωκίσθησαν, nachdem den einzelnen πόλεις ihre βουλευτήρια und πρυτατεία genommen und das eine βουλευτήριον und πρυταιείον in Athen eingerichtet war, musste jeder Athener, um μετέχειν zu können, um als bürger am staate theilzunehmen, nach Athen gehen; das aber thaten of nheiovs ror άρχαίων και των υστερον μέχρι τουδε του πολέμου, da sie auch nach Theseus nach wie vor auf dem lande wohnen durften (z. 9: τεμομέτους τὰ αύτῶν ἐκάστους ἄπερ καὶ πρὸ τοῦ), und sie es einmal auf dem lande gewohnt waren, διὰ τὸ ἔθος ἐν τοῖς ἀγροῖς, dennoch  $(\delta \mu \omega s)$  nur in ihrer person, zur persönlichen theilnahme soweit sie mussten; mit ihrem ganzen hauswesen nahmen sie nicht leicht eine umsiedelung vor, da sie daselbst geboren und eingewohnt waren, zumal die nicht, die erst soeben nach dem Perserkriege ihre häuslichen einrichtungen wieder hergestellt hatten. Πατοικησία gehört also eng mit οὐ ἡαδίως τὰς μεταναστάσεις zusammen und ist deswegen vom schriftsteller mit grosser bedeutung gesetzt, weil es seinen gegensatz mithören lässt, die

nothwendigkeit nämlich, die nach Theseus jeden einzelnen Athener in seiner person zu gewissen zeiten nach Athen zwang. Mit οὐ ὁαδίως τὰς μεταναστάσεις ἐποιοῦντο wird also, wie das subject unzweifelhaft zeigt, zunächst gar nicht derer gedacht, die zu anfang des kriegs auf des Perikles rath unlustig nach Athen umzogen, sondern nur gesagt, wie wenig überall seit Theseus ein solcher umzug mit dem ganzen hauswesen vorgekommen \* Da der schriftsteller aber mit den worten μέχρι τοῦδε τοῦ πολέμου und mit άλλως τε καὶ άρτι αιειληφότες τας κατασκευάς μετά τὰ Μηδικά bereits auf die jüngsten zeiten herabgekommen ist, so lässt er diesen selben begriff, οὐ ὁπδίως τὰς μεταναστάσεις ἐποιοῦντο auch für den augenblicklich sich bewerkstelligenden umzug stehen und fügt das weitere, was er davon noch beizubringen hat, bloss mit dem gegensätzlichen δέ an: έβαρύνοντο δὲ καὶ γαλεπῶς ἔφερον, und hat so den anfang der erzählung wiedergewonnen, c. 14 fin.: χαλεπώς δε αὐτοῖς ή ἀνάστασις έγίγνεzo, die er der digression wegen abgebrochen hatte. Es ist also von den meisten herausgebern ganz geschickt, vor έβαρύτοντο nicht ein komma sondern eine stärkere interpunktion zu setzen.

Von den worten δ, 73, 20: τοῖς δὲ ξυμπάσης τῆς δυνάμεως καί των παρύντων μέρος έκαστον κινδυνεύειν είκότως έθέλειν τολμαν sagt Driessen: huius loci verba quin mendosa sint, dubitari nequit, und mochte durch die bisherigen erklärungsversuche und emendationen allerdings zu solchem urtheile berechtigt sein. Er verbessert nun seinerseits: τοῖς δὲ ξυμπάσης τῆς δυνάμεως τῶν παρόντων μέρος έκάστους κινδυνεύειν κτλ. und construirt diese worte: τοῖς δὲ ἐκάστους τῶν παρόντων μέρος ξυμπάσης τῆς δυνάμεως (των παρόντων, quod ad ξυμπάσης της δυνάμεως cogitando iterum supplendum est) εἰκότως ἐθέλειν τολμᾶν κινδυνεύειτ. Aber die worte bedürfen keiner verbesserung, sie wollen wiederum nur verstanden sein. Der Peloponnes gilt den damaligen Griechen für ein besonderes, für sich bestehendes ganzes, ebenso auch die bundesgenossenschaft der Peloponnesier innerhalb des Peloponnes, von der die mitverbündeten draussen abgesondert gedacht werden. Siehe meine besprechung der hegemonie und politik Sparta's, in Jahn. jahrb. 1858, oct. p. 711 ff. Die worte heissen demnach: "bei den gegnern aber würde von der bundesgenössischen macht und von den hülfstruppen ein jeder theil leicht (κινδυτεύειν), wie zu erwarten stand, bereitwillig etwas wagen." Die ξύμπασα ή δύrauis, das bundesgenössische contingent, jene c. 70, 22-24 aufgeführten Korinthier, Phliasier, Sicyonier, werden, wie auch sonst, von den andern bundesgenössischen heerestheilen, also hier den freischaaren des Brasidas (z. 24: τοὺς μεθ' αὐτοῦ ὅσοι ήδη ξυνειλεγμένοι ήσαν) und den Böotern (c. 72, 9: οί Βοιωτοί παρήσαν) unterschieden. Von jedem dieser einzelnen truppentheile durften die Athener mit recht einen besonderen kriegseifer erwarten. Die peloponnesischen bundescontingente waren, wie die erzählung es

schliessen lässt, nicht in einer förmlichen poovoa aufgeboten; es war also guter wille, der diese nördlichen staaten des Peloponnes dem unternehmenden Brasidas, der sich in ganz anderen planen bei ihnen aufhielt, folgen hiess, die söldlinge des Brasidas waren krieger aus freier wahl, und ebenso hatten auch die Böoter durch ihre eigene entschliessung zu schleunigem aufbruch ihren kriegsmuth hinreichend bezeugt. So erhält das εἰκότως ἐθέλειν τολμάν aus den angaben des Thukydides selbst seine ausreichende erklärung und wir werden uns hier nicht durch die allgemeinheiten der scholiasten irre führen lassen, wonach ein peloponnesisches heer in allen fällen hätte kriegslustig sein müssen. Das xirdvreveir werde ich unten in 5 zu d, 117 besprechen. Wir sind hier sogar so glücklich; durch ein beigefügtes einorws noch bestimmter auf die dort in anspruch genommene bedeutung: wohl, vielleicht, hingewiesen zu werden. Weitläuftiger ausgesprochen besagen diese letzten worte: es würde sich leicht ereignen können, nach dem was zu vermuthen stand, dass sie zu wagnissen bereit wären.

Ιη ε, 15, 25: ἦσαν γὰο οἱ Σπαρτιᾶται αὐτῶν πρῶτοί τε καὶ ὁμοίως σφίσι ξυγγενείς will Driessen εὐγενείς für ξυγγενείς, und übersetzt die stelle: "nam qui erant inter illos Spartiatae, quum principales domi viri erant, tum sicut ipsi (Lacedaemonii) nobiles (vom adel)." Aber sind denn die Lacedamonier z. 23 und z. 6 auf welche die rede in dem ogioi zurückgeht, alle von adel? Auch gebraucht zweitens Thukydides ὁμοίως niemals mit dem dativ, wenn auch bei andern schriftstellern (Herod. Plat. Demosth.) es sich mitunter so findet. So hilft uns dieser vorschlag nicht aus der noth. Denn eine noth ist wirklich. Zum glück aber ist ersichtlich, dass das unverständliche ὁμοίως nicht von Thukydides hand herrühren kann. Wenigstens ist es hier nicht wie er es sonst gebraucht. Des όμοιως bedient er sich nur in zweifacher weise: 1) wenn er eines einem anderen zweiten gegenüberstellt; α, 141, 21: καὶ ἐπὶ μεγάλη καὶ ἐπὶ βραγεία ὁμοίως προφάσει; β, 52, 9: καὶ ἱερῶν καὶ ὁσίων ὁμοίως; δ, 87, 13: ώς καὶ ξυμφέρει όμοιως ώς είπον; δ, 92, 4; ζ, 9, 27; 78, 6; 88, 26 zw.; 91, 31;  $\eta$ , 21, 21; 68, 23; 77, 2;  $\theta$ , 76, 4.  $\zeta$ , 39, 35 bezieht sich ὁμοίως auf das doppelte, was folgt: καὶ κατά μέρη καὶ ξύμπαττα, wie η, 77, 2: ύμοίως καὶ τύκτα καὶ ἡμέρατ;  $\vartheta$ , 48, 1 ist zu suppliren: wie sie die Athener, ähnlich wie  $\alpha$ , 2, 9. An diese stelle reihen sich die stellen mit ovxére, wo das andere zweite, das im gegensatz gedacht wird, sich leicht und von selbst ergänzt: α, 75, 7: ύμων τε ήμιν οὐκέτι όμοίως φίλων άλλ' υπύπτων και διαφόρων ήντων, wo ausser dem zu ergänzenden zai netv sogar noch der positive begriff gegenübersteht;  $\eta$ , 28, 16 ist zu der positiven gegenüberstellung sogar dies καὶ πρίτ selbst noch hinzugetreten: αἱ μὲτ γὰρ δαπάται οὐγ όμοlως καὶ πρὶν άλλὰ πολλῷ μείζους καθέστασαν. Mit οὐκέτι

**noch**:  $\alpha$ , 98, 28;  $\beta$ , 80, 15; 81, 5;  $\delta$ , 34, 33 ( $\mu\eta\times\epsilon\tau$ );  $\eta$ , 42, 29; 50, 29; 78, 14; 3, 35, 27; 50, 5. Sonst mit der negation:  $\alpha$ , 2, 9;  $\beta$ , 20, 13;  $\gamma$ , 11, 27;  $\epsilon$ , 8, 31; 11, 7;  $\eta$ , 28, **16**;  $\alpha$ , **49**, **15**; **124**, **3**;  $\beta$ , **42**, **22**; **60**, **12**;  $\gamma$ , **66**, **28**;  $\delta$ , **29**, 15; 92, 35; 126, 20;  $\zeta$ , 64, 21;  $\eta$ , 36, 16; 44, 18. Sind die beiden begriffe durch τέ — καί verbunden, so tritt ὁμοίως gewöhnlich vor καί: α, 39, 30; τά τε ξογα όμοιως καὶ τοὺς Ιόγους; α, 70, 22;  $\beta$ , 44, 14;  $\gamma$ , 47, 7;  $\delta$ , 64, 9; 65, 8; seltener folgt es beiden: β, 53, 23: τά τε σώματα καὶ τὰ χρήματα όμοίως; so nur noch γ, 43, 20; einmal steht es beiden voran; γ, 43, 9: ωστε δεῖν ὁμοίως τόν τε - καὶ τὸν κτλ., einmal schliesst es sich mit τέ an: η, 44, 27 zw.: οι τε γάρ Αργείοι και οι Κερκυραίοι φόβον παρείχε τοις 'Αθηναίοις, οί τε πολέμιοι όμοίως. Ueberall bandelt es sich hier bei όμοίως nur um ein anderes zweites, nicht um ein drittes oder viertes. Ausser diesem durch diese beschränkung gerade sehr verdeutlichenden gebrauch erscheint ὁμοίως bei Thukydides 2) nur noch mit πάντες verbunden: α, 93, 34: καὶ δια τούτο πάντα όμοίως κινούντες ήπείγοντο; α, 121, 27; 124, 5; 130, 5;  $\beta$ , 49, 22 zw.;  $\gamma$ , 39, 21; 65, 17; 111, 4;  $\delta$ , 18, 17; 78, 21; 112, 4; 121, 16;  $\epsilon$ , 68, 35;  $\zeta$ , 24, 13;  $\eta$ , 28, 22; 61, 12; α, 5, 21: πανταχοῦ ὁμοίως; α, 20, 4 gehört nach meiner auffassung der stelle, indem ich es zu παρ' ἀλλήλων ziehe, unter diese rubrik, wegen des im gedanken liegenden πάντες; wie man gewöhnlich supplirt: pariter atque si ξένα essent, Reisk., unter die erste. Das πάντες ὁμοίως ist hier immer so gesagt, dass der begriff, an dem die  $\pi \acute{\alpha} r z \epsilon \varsigma$  theilnehmen, sie alle in ganz gleicher, in derselben weise betrifft. Was folgt nun aus diesem doppelten gebrauch, mit dem alle stellen im Thukydides erschöpft sind, für die fraglichen worte? 1) zu verstehen, woran wohl gedacht ist: sowie sie die ersten waren, so waren sie auch ihnen verwandt, erlaubt die stellung nicht; 2) sollte es heissen, sie waren ihnen gleichmässig, d. h. dem einen so gut wie dem andern verwandt, so dass nur in dem verwandtsein das gleichmässige läge, so würde Thukydides nach seiner art das  $\pi \tilde{\alpha} \sigma \iota$  nicht ausgelassen, sondern πασι σφίσι όμοίως gesagt haben. πῶσι nicht gesetzt ist, so könnte 3) ὁμοίως ξυγγενείς nur heissen: in gleicher weise, oder genauer: in gleichem grade verwandt, was an und für sich schon ein unding ist und dies vollends wird, da σφίσι, auf τοίς Λακεδαιμονίοις, z. 23, bezüglich, dabei steht, also diese ersten männer des staats mit allen sonstigen Lacedämoniern, auch mit allen periöken in gleich nahe verwandtschaft gebracht würden. So ist also ὁμοίως auf jede weise unmöglich und die werden im rechte sein, die gerade in dem ὁμοίως die schwierigkeit, aber auch zugleich das mittel der besserung sehen. Denn es ist klar, dass wenn überhaupt von einer verwandtschaft der gefangenen Spartiaten mit den Lacedämoniern (σφίσι) die rede sein soll, das optor auf einige gewisse unter diesen Lacedämoniern, auf einen bestimmten kreis beschränkt werden, das wort oglo: also eine restriction neben sich haben muss, die man also füglich in dem wird zu vermuthen haben, was sich sonst schon an seiner stelle als unmöglich erwiesen hat. So ist denn auch diese besserung, wodurch der stelle zu einem klaren verständniss geholfen wird, von Bekker und Haase (Lucubr. V) in ομοίοις bereits gegeben worden. Driessen behauptet freilich: sed etiam haec emendatio, si opioi recle intelligimus, sensum non praebet; verba enim reddenda essent: "et iis (Lacedaemoniis), aequalibus, cognati," quasi omnes Spartiatae fuerint cognati. Dies letzte folgt aber keineswegs. Die so verbesserten worte: "denn die Spartiaten unter ihnen waren die ersten männer des staats und ihnen, die Homöen waren (d. h. denen von den Lacedämoniern, die Homöen waren), verwandt," besagen einzig nur dies, dass diese ungefähr 120 Spartiaten (c. 38, 16) ihre verwandten unter den Homöen hatten, und zeigen uns damit etwas an, was wir zumal mit hülfe des πρῶτοι schon von uns selbst voraussetzen würden. Denn da Thukydides uns δ, 8, 21 (καὶ διεβίβαζον ές την νησον τους οπλίτας, αποκληρώσαντες από πάντων τών λόγως) selbst gesagt hat, dass diese Spartiaten aus allen lochen ausgeloset waren, wir aber andrerseits aus Xen. Hell. 4, 5, 10 wissen, dass in der spartanischen heeresordnung die verwandten nicht in denselben abtheilungen neben einander standen, so dürfen wir von selbst schon folgern, es müsste anders das loos ein wunderliches spiel geübt haben, dass diese gefangenen Spartiaten ihre väter, söhne und brüder wohlbehalten in dem übrigen heere werden gehabt haben. Thukydides aber hat nicht unterlassen, uns an diese heimischen verwandten der gefangenen zu erinnern, weil er spartanischerseits den bestrebungen dieser einflussreichen männer für ihre angehörigen ein besonderes moment für den friedensabschluss zuschreibt. Um so weniger durfte man darauf kommen, dies ξυγγενείς hier im satze entbehren zu wollen.

5. Zunächst bringt v. Velsen mit hülfe Ritschl's eine conjectur für γ, 29, 9. Da die worte: τοὺς μὲν ἐχ τῆς πόλεως ᾿Αθηναίους λανθάνουσι, πρὶν δὴ τῷ Δήλφ ἔσχον nichts anderes heissen könnten, als: die schiffe des Alkidas seien zuerst als sie nach Delos kamen, gesehen worden ὑπὸ τῶν ἐχ τῆς πόλεως ᾿Αθηναίων, alles folgende aber zeige, dass sie damals noch nicht gesehen seien können, so sei offenbar nach λανθάνουσι eine lücke, und vor πρὶν δὴ τῷ Δήλφ ἔσχον die worte hereinzusetzen: καὶ οὐδὲν τῶν γενομένων ὑποπιεύουσι. Allerdings konnte sich v. Velsen für sein bedenken bei den bisherigen erklärern nicht rath holen, denn das rechte ist bislang über die stelle noch nicht ausgesprochen; aber er musste doch selbst bald erkennen, dass wenn nach seiner auffassung die ἐκ τῆς πόλεως ᾿Αθηναῖοι beliebige Athener in und um Athen sind, die erzählung von der langsamen fahrt des Alkidas in bezug auf diese (μέν) ganz unverständlich ist.

Ich darf mich kurz fassen, denn die sache ist sehr einfach. worte des schriftstellers sind vollkommen klar, wenn man nur seinen ausdruck: τοὺς ἐκ τῆς πόλεως 'Αθηναίους richtig versteht. Mit diesem ausdrucke (ἐκ τῆς πόλεως) bezeichnet Thukydides ein heer, das aus den eigenen bürgern (auch metöken) der stadt selbst gebildet ist, vgl.  $\alpha$ , 105, 1;  $\beta$ , 31, 24;  $\gamma$ , 91, 21; γ, 98, 4; δ, 28, 26; δ, 77, 30. So sind also hier οἱ ἐχ τῆς πόλεως 'Αθηταΐοι nicht etwa dies oder jenes, was sich die ausleger dabei gedacht haben, sondern einzig die Athener in den hundert schiffen, von denen es c. 16, 3 heisst: ἐπλήρωσαν ταῦς έκατὸν έςβάντες αὐτοί τε - καὶ οἱ μέτοικοι. Als ein bürgerheer entfernt sich das nicht auf weite expeditionen, sondern bleibt in der nähe der heimath, und so ist auch daselbst von ihnen gesagt: καὶ παρά τὸν Ἰσθμὸν ἀναγαγόντες ἐπίδειξίν τε ἐποιοῦντο της Πελοποννήσου ή δοχοῖ αὐτοῖς (coll. c. 15, 30). Sie halten sich also in der nähe des Isthmos und verheeren die benachbarten peloponnesischen küsten. Also hätte Alkidas allein in der nähe des mehr nördlichen Peloponnes von diesen hundert schiffen betroffen werden können; weiter vom Peloponnes entfernt, mitten auf der see, bei Delos angekommen, war er vor ihnen sicher, weil er vor ihnen aus sicht war. Da er aber auf seiner fahrt langsam macht (πλέοντες περί τε αυτήν την Πελοπόντησον έτδιέτριψαν, και κατά τον άλλον πλοῦν σχολαῖοι κομισθέντες), so bringt ihm zwar diese zögerung das günstige, dass diese hundert schiffe bereits aus den gewässern, wo er auf sie hätte stossen können, nach hause zurückgekehrt sind; aber freilich war inzwischen auch Mytilene gefallen: und dieser unglücksfall jenem günstigen verborgenbleiben gegenüber ist es, was durch  $\mu \dot{\epsilon} \nu - \delta \dot{\epsilon}$  auf das schönste ausgedrückt Die worte heissen also, hoffentlich jetzt allgemein verständlich: (durch ihre langsame fahrt) blieben zwar die Peloponnesier dem Athener stadtheere verborgen, ehe sie nach Delos kamen, aber von da nach Ikaros und Mykonos gelangt erfuhren sie auch zuerst, dass Mytilene genommen sei.

Diese erklärung setzt also voraus, was auch die worte der stelle deutlich besagen, dass Alkidas und jene hundert schiffe der Athener wenigstens zu einer zeit noch zusammen in see gewesen sind. Dazu passt die frühere erzählung in c. 16, 12—17 sehr wohl, wo von der rückkehr dieser hundert schiffe erst berichtet wird, nachdem bereits der rüstung der schiffe des Alkidas erwähnung gethan war. Das ἀνεχώρησαν δὲ καὶ οἱ ᾿Αθηναῖοι z. 15 nicht gleich an jenes ἀνεχώρησαν der Lacedämonier anzuschliessen, da es doch durch dieses veranlasst ist, konnte der schriftsteller offenbar nur durch seine genaue chronologie veranlasst werden.

Zum zweiten behandelt v. Velsen 3, 117, 15—19, quae verba, wie er sagt, adcuratius tractanda mihi proposui. Das kann nur erwünscht sein bei einer stelle, wo alle bisherigen ausleger rath-

los sind und noch die neuesten offen gestehen, keine erklärung Aber gleich der erste schritt, den der neue versuch in die untersuchung thut, ist ohne plan und geht aufs gerathewohl hin. Es heisst sogleich, nachdem die griechischen worte ausgeschrieben sind: Atque adparet hac sententia argumenta exponi. quibus adducti Lacedaemonii noluerint Brasidam maiores progressus facere sive bellum producere. Ich sollte meinen, was der sinn der worte sei, die bisher niemand noch erklärt hat, das müsste sich erst am ende erweisen. So aber wird etwas angenommen, was sich mit dem  $\gamma \alpha \rho$  zu anfang des satzes nicht vereinigen kann. Denn wenn dies γάρ nach seiner art die gründe nachbringt für die zunächst vorangehende behauptung, diese aber in der annahme enthalten ist, welche sich die Lacedamonier (z. 10: 700; Aonναίους ήγούμενοι — φοβείσθαι καὶ — μαλλον έπιθυμήσειν) von einer besorgniss der Athener und deren gesteigertem verlangen nach frieden gebildet haben, so sieht man wohl, dass der sinn dieser worte weit anderswo liegen wird, und muss eher glauben, dass er gerade umgekehrt die beweggründe der Athener für den frieden enthalte. Dem verfasser geht denn auch bald genug sein weg aus, und nun ist eine neue conjectur zu den unzähligen andern leicht zur hand. Aber wie durfte man hier überhaupt schon verbessern wollen, wo man sich eingestehen musste, für vieles, was sonst noch im satze blieb, weder für den comparativ περὶ πλείοros, noch für ως έτι, noch für diese stellung des έτι, noch für τοίς δέ ebensowenig eine sichre erklärung zu haben, wie für das räthselhafte xai xgarhoser, dem durch conjecturen aufgeholfen werden soll. Es ist dies wieder eine von den stellen, die nicht verbessert, sondern verstanden sein wollen. Alles ist wie es dasteht so gut und auch so klar, wie es nur sein kann, wenn man die stelle nur im zusammenhange liest. Ich habe schon gesagt, dass uns das γάρ auf den inhalt des ήγούμετοι (z. 10) hinweist, also zunächst uns für das σοβείσθαι und μαλλον έπιθυμήσειν der Athener einen begründenden oder erklärenden gedanken nachbrin-Man lese den satz in diesem sinne, wie man es muss, Darnach ist der zusammenhang und man hat das verständniss. dieser: die Lacedämonier schliessen den einjährigen waffenstillstand in der hoffnung, aus dem waffenstillstande werde sich ein friede ergeben. Und worauf gründet sich diese hoffnung? weil sie glauben, die Athener fürchteten was diese wirklich besorgten, und würden, einmal die annehmlichkeit der ruhe kostend um so grösseres verlangen nach dem frieden haben. Und was konnten die Athener besorgen? Der schriftsteller antwortet mit seinen eignen worten, womit er zugleich jene anschauungsweise der Lacedämonier, jenes ήγούμειοι gerechtfertigt hat: denn allerdings  $(\delta \dot{\eta})$  schlugen es die Lacedämonier höher an, ihre männer zurück zu bekommen, wie damals noch der glücksstand des Brasidas war; aber sie konnten auch (καὶ ἔμελλον), wenn dieser zu größerem

fortschritt und ein gleichgewicht herstellte, freilich unter einbusse der männer auf der einen seite, aber mit dem gewinn des Brasidas auf der andern (τοὶς δέ), von gleichem glücksstande aus den gegenkampf führend vielleicht (xirdvieveir) sogar noch obsiegen. Ich habe des leichteren verständnisses wegen erklärend einiges in die worte hineingesetzt, aber nichts, was nicht jeder als in den griechischen worten enthalten gestatten wird. Das περί πλείονος schliesst, wie die übersetzung zeigt, an ώς ἔτι Βρασίδας εὐτύγει an. Beides wird einander gegenübergestellt: wie damals noch der glücksstand des Brasidas war, schlugen sie den wiedergewinn der männer für höher an; aber, will das sagen, es konnte die zeit kommen, wo sie nicht mehr bereit waren, die gewinnste des Brasidas gegen die männer herauszugeben. Schritt Brasidas auf seiner glücksbahn weiter fort, und war von den Lacedämoniern ihrerseits das eingeholt, was jetzt die Athener voraus hatten, so konnte auch den Lacedämoniern beigehen, den verlust der männer verschmerzend diese weiteren vortheile des Brasidas lieber behalten und weiter verfolgen zu wollen, wo ihnen zuletzt wohl gar noch der volle endliche sieg zufallen konnte. Das also die betrachtung, die Thukydides, weil er ihr beipflichtet, als die seine ausspricht, die die Lacedämonier bei den Athenern voraussetzen ('Αθηναίους ήγούμετοι — φοβείσθαι) und die die Athener auch wirklich hegen (απερ ξόεισαν), und die allerdings, muss man sagen, geeignet war, hatten die Athener einmal im waffenstillstand wieder die befreiung von den kriegsdrangsalen gekostet, ihnen selbst den abschluss eines dauernden friedens wünschenswerther und ersehnter (ἐπιθυμήσειν) zu machen. Das ταντα απες έδεισαν φοβείσθαι knüpft allerdings an das voraufgehende, νομίσαττες Αθηναΐοι κτλ. an, doch hat es, wie man sieht, noch seinen eigenthümlichen inhalt, der dann erst in der weiteren besprechung, diesem fraglichen satze mit dem erklärenden  $\gamma \alpha \rho$ , ganz an das licht tritt. Um aber diese verbindung durch das  $\gamma \alpha \rho$ , die freilich an und für sich klar genug ist, unserm verständniss näher zu bringen, schiebe man sich einen gedanken etwa wie diesen als mittelglied dazwischen: und mit dieser furcht, welche die Lacedämonier bei den Athenern voraussetzten, hatte es allerdings seine richtigkeit; denn etc. Ganz dasselbe  $\gamma \alpha \rho$  ist  $\alpha$ , 1, 8: κίνησις γαρ αυτη μεγίστη δη τοις Ελλησιν έγένετο, dem wir auch zu unserm erleichterten verständniss etwa den gedanken vorausschicken könnten: und diese erwartung (ἐλπίσας) war vollkommen gerechtfertigt, denn allerdings etc. (nach Ullrichs mündlicher erklärung dieser stelle). Hat man sich nun in diesen dargelegten zusammenhang hineingedacht, so ist jedes einzelne, über das bisher jeder ausleger seine eignen gedanken hatte, über allen zweifel hinweggehoben und steht in seinem selbstredenden begriffe gerade immer an passendster stelle. Das περὶ πλείονος hat seinen vollen werth als comparativ und für diesen seinen klaren bezug: die männer zurückzubekommen schlugen sie hö-

her an als was Brasidas bis dahin gewonnen hatte; ert muss an we rücken, weil dieses ganz in dem er ruht und allein in ihm seinen begriff hat; die lesart ews o ve beim scholiasten des Aristophanes ist damit von selbst gerichtet und würde den ganzen satz um alles verständniss bringen; das ἀντίπαλα καταστήσαντος bezeichnet das gleichgewicht, das Brasidas durch seine weiteren fortschritte wiederherstellen würde; es ist dasselbe mit dem folgenden begriffe ex 700 1000, von wo aus den krieg weiter fortzusetzen die Lacedämonier willens werden könnten. Dies ex zou ισου ist dem τοῖς δέ beigegeben, denn es ist seinem begriffe nach mit diesem eins. Denn dieses roi, der gegensatz von dem των μέν, der gegensatz also von dem, was bei weiterer fortsetzung des krieges einzubüssen wäre, der gewinn also, den ein glückliches fortschreiten des Brasidas brächte, ist gerade das, was die beiderseitige lage wieder gleichmachen, und von wo aus die weitere fortführung des krieges (αμυνόμενοι) seinen neuen ausgang nehmen würde. Ausgezeichnet ist daher auch, weil gegen den verlust der männer (τῶν μέν — τοῖς δί) diese grösseren vortheile des Brasidas gleichsam als abwehr und wiedervergeltung eingesetzt werden, das wort auvrouerot gesetzt, aus dem der begriff der vertheidigung und abwehr des gegenkampfes nie schwindet. Kann man daher noch zweifeln, womit man den dativ roic δέ zu verbinden hat? Es ist dies bei αμύτεσθαι derselbe dativ. wie α, 142, 31: καὶ ἡπερ ἰσχύομεν ταῖς ναυσὶν ἀμύνεσθαι, oder wie β, 67, 15: δικαιούντες τοίς αύτοις αμύνεσθαι οίσπερ και οί Λακεδαιμόνιοι υπηρξαν. Derselbe dativ bei αμύνεσθαι noch: α, 42, 20;  $\beta$ , 100, 3:  $\alpha$ , 69, 11;  $\delta$ , 63, 1;  $\zeta$ , 21, 33;  $\zeta$ , 82, 10; 7, 40, 24. Und schliesslich ist der glorreiche ausgang, zu dem die Lacedämonier nach der besorgniss der Athener den ohnehin bereits von gleichem glücksstande aus fortgesetzten kampf möglicher weise endlich noch hinausführen könnten, durch xirdvreveir καὶ κρατήσειν ausgedrückt. Dass κινδυνεύειν nicht mit κρατήσειν auf gleicher linie stehe, konnte man schon aus der hier sonst unerklärlichen verschiedenheit der tempora ahnehmen; es ist dies κινδυνεύειν hier das allen aus den Attikern wohlbekannte, das wir durch unser adverbium vielleicht, möglicher weise, oder durch: scheinen, freilich steif genug wieder zu geben gewohnt sind, das aber auch erst bei Plato und Xenophon zeigt, wie graciös es sein kann. Kommt dies κινδυνεύειν auch bei Herodot einmal vor, (δ, 105, 38), und bei Thukydides ausser hier auch noch &. 91. 19 (um es daselbst zu erkennen, vergleiche man zum gegensatz  $\gamma$ , 74, 4),  $\zeta$ , 87, 13 und  $\delta$ , 73, 21 (s. oben unter 4), so haben wir uns also lediglich zu freuen, auch bei Thukydides schon die anfänge eines gebrauchs zu finden, der alsbald so allgemein wird und so mannichfaltig gefälligen umfang gewinnt.

O, 63, 5—8 haben die mehrfach verschiedenen lesarten nach ganz verschiedener seite hin ihre auslegung gefunden. Doch wird

man zumal nach vergleichung der stellen, wo Thukydides dieser vorgänge auf Samos wieder gedenkt, die bestimmte überzeugung gewinnen, dass die lesarten, die Krüger vorzieht, προτρεψάντων, ἐπαταστάντες αὐτοί, abzuweisen sind, wie sie auch von den handschriften weniger bestätigt werden. Auch von Velsen hat hier gegen Krüger durchaus richtiges bemerkt. Bei der lesart mooresψάστω, hätten die Samier die oligarchen der Athener (das wären dann die durazoi) zum versuch einer oligarchie angeregt, während wir c. 73, 20 (πεισθέντες ύπό τε του Πεισάνδρου, οτ' ήλθεν, καὶ των έν τη Σάμφ ξυνεστώτων Άθηναίων), wenn wir uns nicht mit sehenden augen blind machen wollen, auf das bestimmteste von denselben vorgängen erfahren, dass die Samier von den athenischen oligarchen zur oligarchie angeregt sind. Auch bedurften diese nicht erst der anregung zu dem, was sie bereits eifrig ins werk zu setzen thätig waren, und so wäre an unsrer stelle auch ώστε πειράσθαι μετά σφων όλιγαρχηθήναι, als ermunterung an die athenischen oligarchen, die hier noch dazu von einem demos ausgehen würde, gedacht, vollkommen unbegreiflich. Man hat es also nur mit ἐπαταστάττας αὐτούς zu thun, und das richtige verständniss dieser überlieferung ist die aufgabe. Dies έπαναστάντας αὐτούς nun, wie Poppo thut, nicht auf den nächst vorhergehenden accusativ τους δυνατούς, sondern auf den ferner stehenden genetiv zu beziehen, ist von den auslegern, auch von v. Velsen, mit recht sowohl sprachlich wie sachlich als unstatthaft erkannt wor-Eine solche sprachliche abnormität ist nicht durch ein beispiel wie 8, 118, 4 zw. gerechtfertigt, und sachlich wäre dann xuineo nicht zu verstehen, da es nichts bedenkliches haben konnte, von den beiden politischen parteien auf Samos die eine ihrem sinne gemäss zu dem bewegen zu wollen, was diese selbe partei früher schon aus eignem antriebe erstrebt hatte. Von Velsen glaubt also, da ihm auch auf diesem wege die erklärung in stocken gerieth, mit verbesserungen aushelfen zu müssen. Er eignet sich die lesart einer handschrift an: δυνατωτάτους, und conjecturirt dazu ἐπαναστήσαντες. Doch auch so kann man sich das resultat nicht gefallen lassen. Denn da αὐτούς auf δυνατωτάτους zurückginge, so wäre gesagt, die Athener hätten die angesehensten der Samier gegen einander  $(\alpha \lambda \lambda \dot{\eta} \lambda o v_s)$  in aufstand gebracht, während wir aus c. 21 wissen und es uns schon von selbst sagen müssen, dass bei dem damaligen aufruhr in Samos die Athener nicht die angesehensten Samier unter einander, sondern den demos gegen die oligarchen werden aufgehetzt haben. Auch bliebe so, wie wir sogleich sehen werden, einzelnes in dem wiederholendem berichte (c. 73) unerklärt. Der änderung bedarf es überhaupt nicht, nur des verständnisses, und zwar, wie sonst im Thukydides, so auch hier, eines verständnisses, das es mit den worten recht genau nimmt. Gehen die worte καίπερ έπαναστάντας αὐτοὺς ἀλλήλοις, wie es offenbar ist, auf τοὺς δυτατούς, so sagt der schriftsteller

nichts anderes damit als: die δυνατοί sind in jenem bürgerzwiste (c. 21) gegen einander uneins und im aufstande gewesen. Sowohl Poppo wie Krüger erkennen das, wie es jeder erkennen muss. Und gerade das, was der schriftsteller uns hier erzählen will, erscheint dem einen sinnwidrig, dem andern eine perversa sententia. Aber man sehe nur nach, was Thukydides noch sonst von diesen selben δυτατοί gemeldet hat. C. 73, 18 heisst es: οί γάρ τότε των Σαμίων έπαναστάντες τοις δυνατοίς και όντες δημος, μεταβαλλόμετοι αθθις καὶ πεισθέντες υπό τε του Πεισάνδρου, οτ' ηλθεν, και των έν τη Σάμφ ξυνεστώτων Αθηναίων, έγένοντό τε ές τριακοσίους ξυνωμόται καὶ έμελλον τοῖς άλλοις ώς δήμω ότι ἐπιθήσεσθαι. Wäre alles, was damals, c. 21, gegen die δυνατοί sich erhoben hatte, reine demokratenpartei gewesen, so hätte von denen, die aus diesen ursprünglichen demokraten später zu den oligarchischen tendenzen des Peisandros übergingen, nur gesagt werden können: μεταβαλλόμετοι; es ist aber μεταβαλλόμειοι αθθις gesagt. Sie haben also damals, als sie sich vom Peisandros überreden liessen, zum zweiten mal farbe gewechselt, sind also, ehe sie im aufstande des c. 21 zum demos gehörten, schon vorher unter der entgegengesetzten partei, also unter den δυτατοί, gewesen. Dasselbe steckt auch schon vor diesem μεταβαλλόμενοι αίδις in dem gegensatze, der sich aus dem τότε, z. 18, von selbst ergänzt (τότε ἐπαναστάντες τοῖς δυνατοῖς καὶ ὄν- $\tau \varepsilon \varsigma \delta \tilde{\eta} \mu \sigma \varsigma$ , wo  $\tau \delta \tau \varepsilon$  zu beidem zu ziehen ist), diejenigen von den Samiern, die damals auf seiten des demos standen, während sie früher zu den övrazoig gehört hatten. Und das ist gerade wiederum dasselbe, was auch unsere worte: καίπερ ἐπαναστάντες αὐτοὺς αλλήλοις besagen. Die aristokraten auf Samos waren schon im aufruhr c. 21 unter einander uneins gewesen (nur das ist der sinn von αλλήλοις, und nur so ist es nach Thukydides art gebraucht; s. gegen Cobet, p. 13 ff.). Die aus ihnen, welche damals es nicht zu einer ausschliessenderen, strengeren oligarchie kommen lassen wollten, und sich deswegen zum δημος geschlagen hatten, waren möglicher weise vom demos wieder abzuziehen, und so konnte Peisandros zur förderung seiner oligarchischen plane auf diese, wiewohl (καίπερ) sie damals gegen die einrichtung einer oligarchie gewesen waren, sein augenmerk richten und sie in seine genossenschaft herüberzuziehen suchen. Ka gelingt ihm. Diese dreihundert an der zahl (z. 22; 11) wagen den versuch, überwältigt aber von den samischen und athenischen demokraten finden sie, nach verbannung der drei rädelsführer, bei den gegnern verzeihung und dürfen fortan mit diesen bei demokratischer verfassung friedlich im staate wohnen (z. 15: ov μνησικακούντες — ξυνεπολίτευον), wohl um so eher, wie wir zwischen den zeilen lesen möchten, aus dem grunde, weil sie es schon einmal dem demos bethätigt hatten, dass sie nicht gerade der krassesten politischen gesinnung waren und sogar gegen eine strengere oligarchie mitzuhelfen bereit sein konnten.

6. Mit seiner besprechung von  $\alpha$ , 20, 1—2 will Forberg nichts neues geben, sondern nur einer früheren, seiner meinung nach, richtigen interpretation (Scholiast, Kistemacker, Osiander, Kämpf) wieder zu ihrem rechte verhelfen. Er versteht: "so fand ich das alte, was schwierig war, jedem der reihe nach sich darbietenden zeugniss zu glauben". Weil er auf den zusammenhang achtet, ist er ohne zweifel auf dem besten wege und von den bisher vorgebrachten conjecturen (πιστώσαι, πᾶν τί) unbeirrt geblieben. Aber was habe ich mir bei dem "jedem der reihe nach sich darbietenden zeugniss" zu denken? Da er alsbald von der sorgfältigen sichtung aller vorhandenen zeugnisse und überlieferungen spricht, durch die Thukydides zu seinem resultate gelangt sei, so gilt ihm also παν έξης τεκμήριον einem πάντα έξης τεκμήρια gleich. πάντες έξης ist bekannt genug: alle der reihe nach, alle ohne ausnahme, alle der eine so gut wie der andere. Aber warum hat Thukydides hier statt des sonst üblichen dies παν έξης gegeben, einen ausdruck, den man im Thukydides vergeblich wiedersucht, und in der ganzen gräcität nur noch ein zweites mal findet. Zu einer andern frage veranlasst der gedanke. Wenn Thukydides sagt, wie Forberg will: "bei der erforschung der alten zeiten war es schwierig, jedem der reihe nach sich darbietenden zeugniss glauben zu schenken", so konnte der schriftsteller dasselbe ja von seinem ganzen stoffe überhaupt sagen, und hat es gesagt, c. 22, 5: τὰ δ' ἔργα τῶν πραγθέντων έν τῷ πολέμφ οὐκ-έκ τοῦ παρατυχόντος πυιθανόμενος ήξίωσα γράφειτ x7λ., wo bleibt denn die eigenthümliche schwierigkeit, die der schriftsteller bei der erforschung der alten zeiten gehabt haben will? eigenthümlich, weil man sie ihn doch besonders hervorheben lässt. Kämpf, den Forberg sich als seinen meinungsgenossen denkt, lässt sich über das παιτί έξης τεκμηρίω viel sorgfältiger aus und wohl in demselben sinne, der auch Forberg vorgeschwebt haben mag. Kämpf sagt: παντί έξης τεχμηρίο πιστεῦσαι: jedem kennzeichen, wie es sich für jede begebenheit des alterthums der reihe nach bietet, der reihe nach glauben. Aber mit dem präciseren ausdrucke liegt nun auch das bedenkliche der auffassung noch mehr zu tage. Jene zweifel sind nicht gehoben, und ausserdem haben sich  $\pi a \nu \tau i$  und  $\xi \xi \tilde{\eta}_i$ , nun gar ein jedes verdoppelt:  $\pi \tilde{\alpha} v$  ist erst jedes kennzeichen, dann ist es wiederum jede begebenheit, und ebenso soll έξης erst die reihe der begebenheiten, dann die reihe der kennzeichen sein. Dazu fühlt Kämpf selbst in der weiteren besprechung, dass im folgenden doch eigentlich nur von einer art kennzeichen, der überlieferung, die rede ist, während alle anderen sonst noch möglichen ausser betracht bleiben. Er hätte diese spur nicht verlassen sollen; gerade der nächste zusammenhang, der diese ausleger überhaupt auf die rechte fährte gebracht hat, konnte ihnen auch zum verständniss des παιτί έξης τεκμηρίφ helfen. Wie aus dem vorhergehenden und dem nächst anschliessenden satze bewiesen werden kann, hat der schriftsteller mit  $\pi \tilde{\alpha} r \approx \tilde{\xi} \tilde{\eta} c \tau \approx \kappa \mu \tilde{\eta} \varrho \tau \sigma \tau$  die über die alten dinge allgemein verbreitete meinung bezeichnet, der er in diesem satze bekennt, seinen glauben versagen zu müssen. Weil dies eine gesammt $\tau \approx \kappa \mu \tilde{\eta} \varrho \tau \sigma$ , die allgemeine meinung, keine beweisende kraft hat, so hat er nachgeforscht und verschiedene einzelne  $\tau \approx \kappa \mu \tilde{\eta} \varrho \tau \sigma$  aufgefunden, denen er glauben schenken und aus denen er sich über die alten geschichten eine überzeugung bilden konnte. Ich muss mich hier begnügen, meine übersetzung der fraglichen worte herzusetzen, und den nachweis dieser auffassung, weil er hier zu viel raum einnehmen würde, an eine andere stelle verweisen. Ich übersetze: "der art fand ich das alte, das schwer ist dem gesammtzeugniss von mund zu mund zu glauben".

7. In dem zweiten hefte zur erklärung des Thukydides bespricht Forberg ausführlicher aus der rede des Archidamos a, 84. In den einleitenden worten werden beiläufig auch einige stellen So zuerst c. 83, 15: di no rà der früheren kapitel berührt. οπλα ώφελεί. Poppo hatte an ώφελεί anstoss genommen und dafür an ωφελείται gedacht. Forberg weist ihn mit den worten zurück: "der sinn ist offenbar: in einem krieg mit Athen wird erst durch geldmittel unsere waffenmacht nutzbar, d. h. ohne geldmittel können wir von unsrer waffenmacht keinen gebrauch machen". Aber solchen sinn hatte auch Poppo schon ohne fremde hülfe sich herausgelesen; wenn er die gewöhnliche lesart übersetzt: cuius sumplus opera oder quo sumplu accedente demum arma iuvant, hat er nicht anders verstanden, nichts destoweniger aber fügt er hinzu; sunt tamen haec valde ambigue dicta, und ich zweisle, ob ihm die Forbergsche verdeutschung seiner eignen lateinischen übersetzung sehr förderlich gewesen ist. Was sollen wir uns also nun denken? Wozu sollen die geldmittel dienen, damit von der waffenmacht erst der rechte gebrauch gemacht werden kann? Soll etwa gar die peloponnesische hoplitenmacht (τὰ ὅπλα), die eigene spartanische oder die bundesgenössische, auf längere zeit dadamit besoldet, oder davon unterhalten werden? Die worte an und für sich sind hinreichend klar; ihren sachlichen inhalt musste Forberg uns aufklären, wenn er uns dienen wollte. Ich glaube aber an seiner erklärenden übersetzung zu sehen, dass er den inhalt anderswo sucht, als wo dieser wirklich liegt. τὰ ὅπλα ist die spartanische landmacht, das hoplitenheer, mit danarn ist vorzugsweise das geld gemeint, womit eine flotte geschaffen werden muss. In diesem kriege, das ist der gedanke, ist uns das landheer erst von nutzen, wenn eine flotte hinzukömmt. Der redner oder vielmehr Thukydides selbst ist hier kurz und blos andentend, weil er an einer andern stelle darüber ausführlicher ist. Das ist die kunst seiner anordnung, die eben ein ganzes schafft. Die stelle, an der er diesen gedanken wieder aufnimmt und im zusammenhange klar und bestimmt verfolgt, ist in der rede der

Korinther u, 121, 25 — c. 122, 16. Diese rede ist überhaupt. wie deutlich zu erkennen, in stetem hinblick auf die rede des Archidamos gesprochen, wie sie selbst in ihren hauptpunkten wiederum in der spätern rede des Perikles (vgl. als hieher gehörig u, 142, 23 - 143, 18) ihre beleuchtung findet. Aus dieser antwort der Korinthier sieht man, wie sie ihrerseits jenes wort des Archidamos aufgefasst und wohl verstanden haben. Da wo sie gegen den Archidamos von der hoffnung sprechen, welche sie sich in diesem kriege gegen Athen mit guter berechtigung auf sieg machen dürfen, behaupten auch sie für's erste, wie das Archidamos seinerseits stillschweigend zugegeben hatte (gozir 6 76λεμος ούχ ὅπλων τὸ πλέον), ihr übergewicht in der landmacht(z. 26: πλήθει προύχοντας καὶ ἐμπειρία πολεμικῆ κτλ.), wogegen sie freilich ihren gegnern den augenblicklichen vortheil der flotte (vavzixόr, φ ἰσγύουσιν) zugestehen müssen. Hatte aber Archidamos gemeint, zumal im kriege gegen ein seevolk komme es auf die daπάνη an, so haben sie dagegen zu bemerken: ναυτικόν ἀπό τῆς ύπαυχούσης τε έκάστοις οὐσίας έξαρτυσόμεθα καὶ ἀπὸ τῶν ἐν Δελφοίς καὶ Όλυμπία χυημάτων, und hoffen sogar grösseren aufwand für die flotte als der gegner machen und ihm dadurch seine seemannschaft auf ihre schiffe weglocken zu können. Denn die seemacht, meinen sie, welche die gegner durch die γρήματα der zahlreichen bundesgenossen besitzen (c. 83, 13) ist eine ωνητή δύναμις (c. 121, 32), die wir ihnen durch überbieten wegkaufen können; wie sollte es uns an geld dazu fehlen? Z. 7: χρήματα δ' ωστ' έγειν ές αὐτά (τὰ ναυτικά, z. 3), οἴσομεν; schmählich wäre es doch, wenn die bundesgenossen der Athener zu ihrer eignen knechtschaft steuern, und wir nicht für unsre rache und rettung δαπανήσομεν, z. 11. Demnach liegt wie man sieht, das verständniss jenes kurzen ausspruchs des Archidamos vor allem in den letzten worten: άλλως τε καὶ ήπειρώταις πρός θαλασoious, wie diese selbst wiederum nur durch diese auffassung des vorhergehenden ihre erklärung finden. Gegen eine seemacht haben wir an unsrer landmacht nicht genug; ausser ihr gebrauchen wir gegen eine solche noch geld vornehmlich zu einer flotte, wenn unser landheer von nutzen sein soll. Dieses allgemeine wort, zu anfang des krieges gesprochen, würde auf das ende desselben angewendet etwa lauten: unsre hopliten können von Dekeleia Athen erst einnehmen, wenn unsere flotte zugleich Athens hafen eingeschlossen hält.

Die zweite stelle, über die Forberg beiläufig sich auslässt, ist  $\alpha$ , 82, 7, wozu er nicht  $\mathring{\eta}$   $\iota_{\widetilde{\chi}}$  'Arrix $\widetilde{\eta}$ , sondern  $\mathring{\eta}$   $\iota_{\widetilde{\chi}}$  suppliren will. Das dürfte nicht weniger als alles gegen sich haben. Denn 1) verlangt doch dies  $\mathring{\eta}$   $\iota_{\widetilde{\chi}}$   $\iota_{\widetilde{\chi}}$ , was er supplirt, selbst noch ein verbum zu sich, und das könnte nichts anderes als  $\iota_{\widetilde{\chi}}$   $\iota_{\widetilde{\chi}}$   $\iota_{\widetilde{\chi}}$  sein. Mit der vorgeschlagenen ergänzung würde also der satz heissen: seht euch vor, dass wir nicht etwa ein schmäh-

licheres und misslicheres für den Peloponnes anrichten werden als wir jetzt anrichten. Das wäre freilich sehr gegen Forbergs meinung; aber eine übersetzung, wie er sie giebt: hütet euch, den Peloponnes in eine schimpflichere und misslichere lage als die gegenwärtige zu bringen, liesse sich aus den worten nur durch unmögliche ergänzungen gewinnen. Aber gesetzt, das unmögliche wäre möglich, so kann zweitens von einem gegenwärtigen αίσχοό, und απορού, wenn diese ausdrücke recht verstanden werden, noch gar nicht die rede sein. Denn offenbar ist der Peloponnes hier in einer versammlung, wo die Spartaner unter sich sind, nur in seinen geographischen gränzen gemeint. Doch es seien von diesen comparativen die positive, freilich ganz ohne allen bezug, auch jezt schon für den Peloponnes zugegeben, so würde Thukvdides alsdann drittens diese comparative nicht ohne itt gesetzt haben. Bei einem comparativ steht Ézi, wenn schon der positive begriff an derselben person oder sache als vorhanden vorausgesetzt wird. Um das zu erkennen, muss man comparativformen in allen stellen mit und ohne ist vergleichen. Nehmen wir z. b. μείζων: η, 40, 19 heisst es: οἱ ἀπὸ των καταστρωμάτων αύτοις άκοντίζοντες μεγάλα έβλαπτον τους Αθηναίους, πολύ δ' έτι μείζω οἱ έν τοῖς λεπτοῖς πλοίοις — ἄκοντίζοντες; η, 55, 8: καὶ ὁ παράλυγος αὐτοῖς μέγας ην. πολύ δὰ μείζων έτι της στρατείας ο μετάμελος. Desselben wortes bedarf es dabei natürlich in der gegenüberstellung nicht, nur desselben begriffs, ausgesprochen wie α, 19, 17: Πέλοπα — δύναμιν περν ποιησάμετον - σχείν καὶ υστεμον τοίς έκγόνοις έτι μείζω ξυνενεγθηται; oder wie nach Forbergs erklärung an unsrer stelle blos gedacht, so 0, 87, 28: ὁ δὲ χάριν ᾶν δήπου ἐν τοίτφ μείζω έτι έσγεν, ούτ' αναλώσας πολλά των βασιλέως, τά τε αυτά απ' έλασσόνων πράξας; oder γ, 13, 4: έσται δε των χρημάτων από των ξυμμάχων ή πρόςοδος, και έτι μείζων έσται; α, 2, 12: καὶ πολίται γιγνόμενοι εύθυς από παλαιού μείζω έτι έποίησα» πλήθει άτθρώπων την πάλιν, die schon durch die stets selben bewohner gross war; vergleiche noch y, 82, 3 zw.; y, 42, 1. Dagegen ist nach dem gesagten, wie man leicht erkennen wird, bei μείζων für έτι keine stelle: α, 140, 14: τὸ γὰρ βραχύ τι τοῦτο πᾶσαν ὑμῶν ἔχει την βεβαίωσιν και πείφαν της γνώμης. οίς εί ξυγχωρήσετε, καί άλλο τι μείζον εύθυς Επιταγθήσεσθε; δ, 120, 32: εί μέν τινι τοῦ κέλητος μείζονι πλοίφ περιτυγχάνοι; δ, 49, 23: καὶ ξυνήεσαν έν αύτη περί των μειζόνων σπονδών διά παντός ές λόγους. An diesen stellen ohne er, sieht man, ist es blos um eine vergleichung zu thun, ohne dass der positive grad, also hier μέγας, bei denselben personen oder sachen als vorhanden bezeichnet werden soll. So findet sich μείζων ohne έτι noch: α, 2, 4; 6, 9; 9, 31; 10, 28; 13, 14; 19, 34; 21, 24; 21, 34; 32, 29; 42, 29; 86, 9; 87, 15; 88, 2; 93, 32; 121, 31; 143, 12; 144, 1; \$\beta\$. 11, 9; 53, 2;  $\gamma$ , 3, 19; 37, 18; 56, 23. 27; 94, 12; 107, 5; 112, 17; d, 1, 29; 6, 5; 10, 2; 18, 15; 34, 18; 41, 21; 59,

23; 87, 11; 115, 20; 117, 17; s, 7, 6; 68, 24; 71, 8; 69, 16;  $\zeta$ , 15, 10; 16, 27; 29, 16; 1, 18: 35, 27; 54, 27; 82, 8; **86, 7.** 13; 70, 19; 78, 2;  $\eta$ , 28, 16. 17; 75, 9;  $\theta$ ; 24, 19; 40, 23; 94, 14; 74, 28. Dasselbe ist nun bei jedem comparativ mit oder ohne er der fall. Ich will mich der kürze wegen begnügen, bloss die comparative mit diesem êre (denn êre in der bedeutung: damals noch, wie 4, 49, 14, gehört nicht hieher) aus den drei ersten büchern herzusetzen: a, 2, 13; 9, 20; 13, 12; 80, 1; 120, 18; 122, 23; 137, 26; \$\beta\$, 64, 25; 65, 4; 67, 11; 7, 13, 4; 14, 19; 17, 19; 42, 1; 62, 15; 67, 6; 81, 10; 82, 3 zw. Demnach würde also Thukydides, wenn der positiv αἰσχυόν und απορος schon als gegenwärtig vom Peloponnes vorausgesetzt werden sollte, dem αἴσγιον und ἀπορώτερον noch ein ἔτι hinzuzufügen gehabt haben. Weshalb hat nun aber Forberg, und mit ihm auch Bonitz (p. 28 f.), hier an eine ergänzung gedacht, die sich aus den stärksten gründen als durchaus unstatthaft erweist? Bonitz gesteht selbst, dass die andere so nahe liegende beziehung ä rŋ 'Arrıxy an sich zulässig ist. Aber die unmittelbar folgenden worte sollen auf die andere ergänzung führen. Ich finde, das folgende, das mit  $\gamma \dot{\alpha} \rho$  anknüpfend, das vorhergehende erklären will, ist für die ergänzung ἢ τῷ Ἀττικῷ gerade ein redender beweis. Denn was sagt der redner? Attika wollen wir, unvorbereitet und durch die anklagen unserer bundesgenossen uns forttreiben lassend, durch eine verwüstung verschimpfiren (αίσχρόν) und in hunger und kummer (anogor) bringen; seht euch vor, dass wir nicht, wenn wir so thun eine viel ärgere verwüstung und grösseren hungernothstand über unsern Peloponnes bringen. Denn von einem kriege, den die gesammte peloponnesische symmachie (ξύμπαντας) unternimmt, ist nicht abzusehen, καθ' ὅτι γωρήσει, wohin der gehen, womit der enden wird. Also: Attika wollen wir zerstören, hütet euch, dass daraus nicht am ende eine viel ärgere zertörung des Peloponnes wird. Das ist nicht mehr, wie Bonitz sagt, eine blosse vergleichung mit der lage der Athener, sondern eben durch diese vergleichung ist das letzte ende vor augen gestellt, das auf diesen anfang erfolgen kann; also eine abmahnung so stark, wie sie unter Spartanern nicht wohl kräftiger ausgedrükt werden konnte.

In der stelle sodann, a, 84, 30—6, der das zweite heft eigentlich gilt, findet Forberg mannigfache dunkelheit, die aus drei ursachen entstanden sein soll, 1) aus der auch sonst dem leser öfters lästig werdenden neigung des Thukydides, den ausdruck ohne genügendes motiv zu variiren, 2) aus einer logischen inconcinnität der gedanken, und 3) aus der unklarheit der beziehung des gesagten, die über den eigentlichen sinn der worte in zweifel lässt, jedoch bei richtiger erklärung schwindet. Dieser tadel gründet sich natürlich auf das verständniss, das Forberg von der stelle gewonnen hat; ist dieses, wie ich zu erweisen hoffe, unrichtig, so wird damit auch wohl der tadel beseitigt sein. Zu-

nächst werde ich mir nicht die einfache formation dieses satzes durch allerlei grammatische künste verwirren, wie es mir Poppo, Krüger und mit ihnen Forberg zu thun scheinen. 'Auatheovegor παιδευόμενοι und ξυνετοί όντες stehen zu ευβουλοι auf gleicher linie; von letzterem (ξυνετοί όντες), nicht von einem zu wiederholenden παιδενόμετοι oder dergleichen hängen die folgenden in-Nach Eureroi ovres hätte auch füglich fortgefahren finitive ab. werden können: τας μέν των πολεμίων παρασχευάς λόγφ καλώς μέμφεσθαι, ανομοίως δε έργφ έπεξιέναι; da aber μή ξυνετοί ύντες mit τὰ ἀγρεῖα zu einem begriffe verbunden ist, so wird in dem einen infinitiv ἀνομοίως ἔργφ ἐπεξιέναι sogleich das letzte resultat dieser fruchtlosen geschicklichkeit herausgestellt und das, was zunächst nur folge jenes ξυνετοί ist, also davon abhängig im infinitiv, μέμφεσθαι, erwartet wird, als veranlassung und grund zu jenem resultat als particip μεμφόμενοι eingerückt. Man darf also nicht einmal sagen, dass hier der hauptbegriff im participium erscheint, wie das sonst wohl hie und da, durch die formation des satzes veranlasst, geschehen kann, so anocreilarres d, 72, 13. Mn beim particip orter bedarf keines beweises. Was nun den gedanken selber betrifft, so liegt der bauptirrthum Forbergs darin, dass er von ευβουλοι an den gleichmässigen fortschritt des gedankens verkennt und durch die annahme einer logischen inconcinnität im schriftsteller sich hier zur annahme aller art kunterbunter gedanken berechtigt glaubt. Das Boadù zai. μέλλον c. 84, 20, das die Korinthier den Lacedamoniern vorgeworfen hatten, gilt dem redner vielmehr als έμφρων σωσροσύνη. Die früchte dieser σωσροσύνη unternimmt er nun im folgenden nachzuweisen, erstens für ihr verhalten im kriege, zweitens für ihr verhalten in den berathungen, die dem kriege vorhergehen. Jenes erste nun, sagt Forberg, sei wirklich geleistet; im zweiten falle aber sei nicht die folge, sondern die quelle jener besonnenheit, woraus diese besonnenheit selber entspringe, nachgewiesen, statt der wirkung also die ursache, und also der vortrag von dem tadel einer logischen anstössigkeit nicht frei zu sprechen. Aber es ist eben von εύβουλοι an alles ganz anders, als Forberg es sich vorstellt. Vielmehr sagt der schriftsteller, um zuerst seinen nackten gedanken und das schema desselben hinzustellen: und zweitens führt unsere σωφροσύνη zur εὐβουλία, indem wir 1) in unseren entschliessungen uns durch die gesetze gebunden erachten; 2) indem wir uns in bezug auf den feind nicht unbesonnene, trügerische vorstellungen machen a) von seinen etwa unzulänglichen voranstalten, b) von seinem etwa unbedachten plane; und indem wir 3) nicht masslos auf schicksalsfügungen hoffen, die gerade uns vorzugsweise begünstigen sollen. Eine berathung über krieg oder frieden, von der hier überall nur die rede ist, hat es zunächst mit der rechtsfrage, dann mit dem feinde, und zuletzt mit den möglichkeiten zu thun, und so ergiebt

sich jene dreitheilung, wie sie sich in unserer stelle findet, durch die natur der sache von selbst. Immer aber, in jedem dieser drei punkte, ist die σωφροσύνη die wurzel, aus welcher die berathung ihren charakter, den der masshaltung, zieht, und so wird also auch hier für die εὐβουλία einzig die frucht dieser σωφροσύνη nachgewiesen, in diesem zweiten falle also ebenso wie es im ersten geschehen war. Es fragt sich jetzt nur, ob das einzelne, woraus ich jenes schema zusammengestellt habe, wirklich so in den einzelnen satzgliedern enthalten ist. Schlecht und recht und etwas in dorischer tonart übersetzt, würden die worte etwa lauten: "uns wohlberathend aber werden wir durch unser gesetztes wesen, indem wir zu einfältig erzogen werden, als dass wir die gesetze übersehen, und zu lästig besonnen, als dass wir nicht auf sie hören sollten; ferner indem wir nicht superklug sind in den brodlosen künsten, die voranstalten der feinde mit worten geschickt heruntersetzend, nicht gleich geschickt mit der that darauf loszugehen, wohl aber (klug genug) zu glauben, dass die gedanken der andern den unsrigen ungefähr gleichkommen, und dass die fügungen des schicksals, die einem zustossen, nicht mit worten zu vertheilen sind." Wie im ersten falle die kriegerische tüchtigkeit (εὐψυγία oder τὸ πολεμικόν) durch ein mittelglied aus der σωφροσύνη (oder εὐχοσμία) hergeleitet wird: εὐχοσμία — αίδώς — εὐψυχία, ebenso ist hier im zweiten falle für jene drei bezüge der εὐβουλία bloss jedesmal das mittelglied umschrieben, und wir könnten ebenso statt der umschreibung bloss das jedesmalige mittelglied setzen, etwa in folgender weise: 1) εὐκοσμία αίδως νόμων — εύβουλία, 2) εύκοσμία — άξίωσις των πολεμίων - εὐβουλία, 3) εὐκοσμία - μέτριαι έλπίδες τῶν τυγῶν - εὐβουλία. Es ist also ersichtlich, dass auch in diesem zweiten falle gar nicht daran gedacht wird, nach dem ursprunge dieser εὐβουλία zu fragen, sondern wie es aus der εὐκοσμία nothwendig jedesmal zu  $\varepsilon \dot{\nu} \beta o \nu \lambda \dot{\alpha}$  komme. Damit ist aber freilich wohl der erste gesichtspunkt für das verständniss, noch aber nicht das verständniss selber gewonnen. Das hat man erst, wenn man die scheinbar allgemein gesprochenen worte in ihrem beabsichtigten bezuge auffasst. Hier ist nun Forberg auf einem neuen wege der interpretation. Es handelt sich um krieg oder frieden. Die korinthische rede treibt zum krieg, Archidamos spricht für den frieden oder räth wenigstens vor der hand unterhandlungen an. Da muss es nun natürlich erscheinen, dass die spätere gegenrede auf die frühere bezug nimmt. Das thut sie auch. Hatten die Korinthier die Spartaner μελλητάς genannt (c. 70, 11) und von ihrer βραδυτής gesprochen (c. 71, 11), so nimmt Archidamos an unserer stelle diese ausdrücke geradezu wieder auf (c. 84, 20: καὶ τὸ βραδύ καὶ μέλλον, δ μέμφονται μάλιστα ήμῶν) und weiss sie zum lobe der Spartaner und als das fundament der spartanischen freiheit und glorie auszulegen. Wir werden also

zumal an dieser stelle allen grund haben, sollte man glauben, auch für das übrige die bezüge in der korinthischen rede zu sachen. Das hat auch Forberg gewiss gethan, aber er findet sie nicht. So kommt er nun dazu, sich zu erinnern, dass vor den Korinthiern auch andere bundesgenossen gesprochen haben und lässt nun die von Thukydides uns nicht mitgetheilten reden dieser die beziehungen alles dessen enthalten haben, was ihm in der rede des Archidamos einen bezug auf früheres zu verlangen scheint, diesen aber seiner meinung nach in der rede der Korinthier nicht findet. Das ist, sieht jeder, eine sehr gewagte voraussetzung, bei der das kunstwerk, das wir bis dahin im Thukydides zu besitzen meinten, schwinden oder doch wenigstens bedeutende makel an sich tragen würde. Ich hoffe aber, Forberg selbst wird geneigt sein, diese voraussetzung und mit ihr seinen oben bezeichneten dritten tadel aufzugeben, wenn man ihm nur in der korinthischen rede die vermissten bezüge nachzuweisen im stande ist. Gleich für das erste, αμαθέστερον των νόμων της ύπεροψίας παιδευόμενοι, hat man es für unnöthig gehalten, nach dem bezuge zu fragen. Doch sind auch diese worte ebensogut wie alles folgende direct für den vorliegenden fall gesprochen. Die Korinthier hatten schleunigen beginn des krieges verlangt, c. 71, 13: βοηθήσατε κατά τάχος εςβαλόντες ες την 'Αττικήν. Archidamos sagt: unsere εὐχοσμία lässt uns nicht das ungesetzliche eurer forderung übersehen, denn ini tor didórta dixaç, führt er alsbald aus, c. 85, 20, wie die Athener dazu bereit sind (¿zoium) όντων αὐτῶν δίκας δοῦναι), οὐ πρότερον νόμιμ**ον ὡς ἐπ' ἀδι**χουντα ιέναι. Wir werden bedächtig erst nach dem rechte fragen, auch wenn wir dadurch lästig werden sollten. Das ist der sinn von ξὺν χαλεπότητι, was, wie ich sehe, alle von der strengen Spartanerzucht verstehen, die an diese stelle für den zusammenhang noch gar nicht hergehört. Die folgenden worte z. 2-5, gehen auf einzelnes von dem zurück, was der Korinthier c. 70 von der Athener weise ausgeführt hatte. Mit μή τὰ ἀγοεία ξυνετοί άγαν όντες wird die gewandte kunst, mit der sie das gethan, verächtlich als nichts fördernd abgewiesen. Tag ros nolsμίων παρασκευάς — μεμφόμετοι ist gesagt, denn die Korinthier hatten von waghalsigkeit und tollküknheit gesprochen, mit der die Athener über die eignen kräfte und überlegungen hinausgingen, z. 6: παρά δύναμιν τολμηταί καὶ παρά γνώμης κινδυνευταί. Wenn gleich die διάνοιαι των πέλας gewissermassen die παρασκευαί των πολεμίων wieder aufnehmen, denn παρασκευαί bedenten auch in weiterer fassung alle und jede veranstaltungen (vgl. β, 39, 23), so darf man doch bei παρασκευαί sich vorzugsweise des παρά δύναμιν, bei διάνοιαι des παρά γνώμην erinnern. Ueber das folgende: τὰς προσπιπτούσας τύχας οὐ λόγφ διαιρετάς ist man bis jetzt sehr verschiedener meinung gewesen. Forberg übersetzt: die wendungen, die das glück nimmt, lassen sich nicht

durch worte bestimmen, und umschreibt dies erklärend: der verlauf des krieges erscheint ganz unberechenbar. Es heisst sich schr viel zugetraut, wenn er schon mit diesem blossen worte Poppo und Krüger glaubt beseitigt zu haben. Sieht man, worauf die worte zurückgehen, so ist auch das wort diaiperas vollkommen klar. Die Korinthier hatten c. 69, 19 gesagt: ἀμύνεσθαι βούλεσθε μᾶλλον ἐπιόντας καὶ ἐς τύχας — καταστῆναι, "ihr wollt den feind lieber herankommen und es auf die schicksalsfügungen ankommen lassen, indem ihr wisst, dass ja auch die Perser grösstentheils durch sich selbst in unglück gerathen sind, und wir über eben diese Athener schon vielfältig mehr durch ihre eignen versehen als durch eure rächende hülfe obgesiegt haben." Dagegen sagt nun Archidamos: wir sind aber wohl so klug zu wissen, dass die schicksalsfügungen sich nicht mit worten absondern und vertheilen lassen für diesen und jenen, d. h. dass sie sich nicht diese diesem und jene jenem zutheilen lassen. So steht diaiquir in seiner ganz gewöhnlichen bedeutung, die es im Thukydides immer hat:  $\gamma$ , 114, 4;  $\delta$ , 69, 34;  $\beta$ , 78, 23:  $\delta$ , 11, 21; s, 75, 28;  $\varepsilon$ , 114, 15;  $\eta$ , 19, 25, und Archidamos bemerkt hier also sehr passend im zusammenhange und mit grösster kraft: unsere εὐκοσμία, unsere nüchterne, gesetzte art lässt uns auch nicht leeren hoffnungen trauen, wie die Korinthier uns das vorwerfen (ἐλπίδες, z. 25), als theilten wir uns nur die glücklichen begebnisse zu. Da aber zu dem, was einem glückliches begegnen kann, vornehmlich auch die versehen und unbesonnenheiten gehören, die der feind begeht, so geht der gedanke an beiden stellen von den τύχαι sogleich zu den massnahmen der feinde über, und wie dort (c. 69, 23) die Korinthier den Lacedämoniern vorgeworfen hatten, sie verliessen sich auf die άμαρτήματα ihrer gegner, so führt Archidamos es hier im schärfsten gegensatz gerade als den spartanischen grundsatz aus, wie man stets nur auf die eigene sichere rüstung bauen und auch beim feinde gute überlegungen voraussetzen müsse. Denn, setzt er hinzu, überhaupt ist ein mensch von dem andern nicht gar verschieden, und so benutzt er noch die passende gelegenheit, mit einem kurzen worte gegen die ganze kunstreiche ausführung protest einzulegen, in der der Korinthier das athenische wesen dem spartanischen gegenübergestellt batte. Doch kann er es nicht unterlassen, schliesslich auch hier dem Korinthier vollkommen den gegenpart zu halten und seiner Spartaner-art dennoch in letzter instanz den vorzug zuzugestehen. Denn über die worte, mit denen diese entgegnung gegen die korinthische rede abschliesst: κράτιστον δε είναι, οστις εν τοις αναγκαιοτάτοις παιδεύεται, sollte kein zweifel und keine verschiedenheit der meinungen mehr sein. Forberg legt sie gar auf die Athener aus; Archidamos soll hier den Athenern vor allen andern den preis der kriegstüchtigkeit zuerkennen. Arayan, die zwingende noth, spielt schon oft in den

begriff der beschränkten, dürftigen lage hinüber: γ, 45, 21 ή μεν πενία ανάγκη την τόλμαν παρέγουσα; δ, 10, 19; α, 37, 4; β, 17, 16. 20; δ, 40, 33: οὖτε λιμφ οὖτ' ἀνάγκη οὐδεμιᾶ ἡξίουν τὰ οπλα παραδούναι; δ, 98, 8 (coll. 14): ὕδωρ τε έν τη ἀνάγκη κινησαι; η, 27, 7: έξ ἀνάγκης, aus mangel an nahrung; ζ, 68, 16: την παρούσαν ανάγκην και απορίαν. Der allgemeine begriff ανάγκη erhält durch den beigegebenen speciellen seine besondere färbung. In arayxaios ist dieser begriff des dürftigen, mangelhaften schon deutlicher und bestimmter. In η, 82, 14; μήτε της άναγκαιοτίτης ενδεία διαίτης; α, 90, 11: έχ τοῦ ἀναγκαιοτάτου ύψους darf man das wort noch in der bedeutung: unentbehrlich, nehmen; in den folgenden stellen liegt dieser begriff schon fernab, und man muss es geradezu als dûrftig, mangelhaft verstehen; e, 8, 25 ist οπλισιν άναγκαίαν offenbar die dürftige, unvollständige mangelhafte bewaffnung; ebenso ist ζ, 37, 32: ἀναγκαία παρασκευή eine beschränkte, dürftige ausstattung; η, 69, 16: οὐχ ίκανὰ μᾶλλον ή άναγκαῖα νομίσας παρηνησθαι ist die bedeutung von άναγκαῖα durch den gegensatz sehr klar, obwohl man hier diesen gegensatz nicht beachtet und deswegen auch avayxaia bis jetzt noch verkannt hat: in solcher lage wie Nikias damals war, glaubte er nicht sowohl ausreichend als immer noch unzulänglich gesprochen zu haben. Demnach ist auch an unserer stelle das wort zu verstehen. Dass die fraglichen worte auf die Spartaner zu beziehen sind, würde schon das gleich folgende auf das entschiedenste lehren, wenn nicht der von mir dargelegte zusammenhang es schon erwiesen hätte. Tavraç ovr, fährt der redner sogleich fort, οι πατέρες τε ημίν παρέδοσαν μελέτας και αὐτοι — μη παρωμεν; und damit ist gerade-diese έν τοῖς ἀναγκαιοτάτοις παίδευois der Spartaner gemeint, wodurch alles vorher als ächt spartanisch bezeichnete in ein wort wiederum zusammengefasst werden soll. Wenn man aber doch, sagt der Spartanerkönig, vergleichen und abwägen will, so ist der der beste und vorzüglichste. der, wie wir, in der zwingendsten und beschränktesten nothwendigkeit erzogen ist. Und damit ist eben die strenge, nüchterne zucht bezeichnet, auf die wie aller orten so auch hier noch mit einem letzten worte die ganze spartanische grösse zurückgeführt wird.

8. Im dritten heft behandelt Forberg die fraglichen worte am ende des kap. α, 39, welche er in folgender weise umxusetzen vorschlägt: ἐγκλημάτων δὲ ἀμετόχους μόνων οὕτω τῶν μετὰ τὰς πράξεις τούτων μὴ κοιτωνεῖτ. Ich kann darüber auf die obige besprechung der worte unter 1 verweisen.

9-10. Fleiss, sorgfalt und sinnige betrachtung zeichnen die historischen skizzen aus, durch welche Thomas den lesern des Thukydides die wege bahnt. Im kritischen aber bleiben seine entscheidungen unsicher und lassen dem zweifel raum, weil die forschung nicht an das letzte ziel gelangt, zur findung nämlich

der gesetze, die im einzelnen die hand des schriftstellers geleitet haben. Erst mit der einsicht in diese ist gewissheit und die sache zum abschluss. Thomas äussert einmal p. 12 im zweiten beft: ..es ist an der zeit, je weiter und tiefer das feld der classischen philologie angebaut wird und auch vom einzelnen gekannt sein will, endlich im besonderen wo möglich abzuschliessen, und wenn der text unzweifelhaft ist und die sprachliche deutung nach dem geist des verfassers die sache erschöpft, sich mit dem consensus plurimorum zufrieden zu geben, statt immer wieder, in unwesentlichen dingen, leere scrupel in masslosen schriften zu erregen." Aber ohne das gesetz kann man weder wissen, ob der text unzweifelhaft, die sprachliche deutung erschöpfend, noch selbst was wesentlich oder unwesentlich ist; mit dem gesetz ist zugleich das alles ausser frage und eine gewissheit und überzeugung gewonnen, die sogar den consensus plurimorum, wenns leider sein müsste, allenfalls entbehren könnte.

ζ. 20, 12-14 hat Bekker zu ούτε - οὐδ' angemerkt: malim ovdė — ovr. Thomas sagt dazu in seiner ersten anmerkung: "ich kann keinen triftigen grund zu dieser abänderung auffinden; im gegentheil sind die vier prädicamente, welche der überlieferte text vorstellt, ganz passend nach ihrem gewichte hervorgehoben." Darauf würde Bekker manches zu sagen wissen, wenn er reden wollte. Ich freue mich dieser drei kleinen wörtchen Bekkers, die die genaueste kenntniss des oves bei Thukydides voraussetzen, und kann nur rathen, den vorschlag mit bestem dank anzunehmen. Nach dem gebrauch des oves bei Thukydides kann hier kaum von einem zweifel die rede sein. des hat das ovre, einzeln oder wiederholt, ausser hier noch an 160 stellen; also gelegenheit genug, um die theorie, so weit sie hieher gehört, festzustellen. Fürs erste ist zu beachten, dass bei ihm nie ein dreimaliges over erscheint. Zwar wurde ein solches früher noch an zwei stellen gelesen:  $\vartheta$ , 21, 9 haben die meisten handschriften ούτε άγαγέσθαι statt οὐδ' άγαγέσθαι; die herausgeber haben hier der lesart Bekkers beigestimmt, wie man an ihren bemerkungen abnehmen kann, auch ohne die volle nöthigung zu erkennen; denn es liegt hier auch ohnedies auf der hand, dass hier nur ein zwiefaches, das άλλο οὐδέν und das ἐκδοῦναι xx). einander entgegengesetzt werden soll. Auch 3, 27, 27 hat Bekker bereits gegen alle handschriften οὐδ' ἄλλφ οὐδείς in den text gesetzt und die herausgeber sind ihm hier ohne weitere bemerkung gefolgt. Dass Thukydides ein drittes over mit absicht vermieden hat, scheint aus den stellen zu erhellen, wo ein solches drittes over dem gedanken nach sehr wohl an der stelle gewesen wäre: so hat  $\zeta$ , 2, 30 Thukydides von den Kyklopen und Lästrygonen gesagt: ών έγω ούτε γένος έγω είπειν ούτε οπόθεν έςηλθον η όποι απεχώρησαν; warum hat er nicht lieber gleichmässig mit οὖτε ὅποι ἀπεγώρησαι fortgefahren? β, 89, 19 ist von

den nachtheilen eines engen meeres für gute, geübte segler die rede. Da heisst es: ούτε γάρ αν έπιπλεύσει τις ώς χρή ές έμβολήν -, ουτ' αν αποχωρήσειεν έν δέοντι πιεζόμενος διέκπλοι τε ούκ είσιν ούδ' αναστροφαί, απερ νεων αμεινον πλεουσών έργα ἐστίν. Da er ganz von derselben sache η, 36, 23 gesagt hat: τοῖς δὲ Αθηναίοις οὐκ ἔσεσθαι σφῶν ἐν στενοχωρία οὖτε περίπλουν (was hier περίπλους ist, scheint mir dort άναστροφή zu sein, das umbiegen, umlenken, das, wenn fortgesetzt, zum neckπλους wird) αυτε διέκπλουν, ορπερ της τέγνης μάλιστα έπεστευον, so sieht man wohl, er hätte auch dort sagen können: over diexπλοι είσιν ούτε αναστροφεί, und das ganze würde also, wenn nichts sonst im wege gewesen wäre, haben heissen können: oliva γαρ αν έπιπλεύσειε τις - οὐδ' αν απογωρήσειεν, ούτε διέκπλοι είσι» οὖτ' ἀναστροφαί. Aber ein drittes οὖτε wird eben vermieden. Auch over - over - vé, wo sie erscheinen, verbinden nicht ein dreifaches auf gleicher linie, sondern oves - oves beseichnen eins, ein besonderes für sich, das sich in zwei theile spaltet, und τέ fügt jenem ersten nur ein zweites an; β, 47, 27;  $\beta$ , 89, 19;  $\epsilon$ , 30, 9;  $\theta$ , 86, 21. So steht an jener ersten stelle die menschliche hülfe der göttlichen gegenüber; jene wird durch oves - oves in die der ärzte und jeder andern menschlichen kunst getheilt. α, 23, 24 werden durch oves — oves die unglücksfälle, die der krieg selbst herbeigeführt hat, zusammengefasst; mit einem anknüpfenden ze sodann anderes ungemach, das mit dem kriege selbst direkt nichts zu thun hat, hinzugefügt. s, 7, 12 schliesst  $\tau \dot{s}$  ein untergeordnetes glied an den zweiten der vorhergehenden theile an. Natürlich kommen die fälle hier nicht in betracht, wo auf oves - oves nur zufällig durch die sonstige bildung des satzes veranlasst ein zé folgt, das mit jenem ovre - ovre dem gedanken nach in keinem bezuge steht, wie α, 138, 10. Auch in ε, 26, 25 gehört das τέ in έξω τε τούτων nicht zu dem vorhergehenden ούτε - ούτε, sondern correspondirt mit dem zé z. 23 in zoiç ze yào soyoiç, wie Arnold richtig erkannt hat. Da dies nothwendig der fall ist, denn sonst würde das τέ z. 23 ganz ohne bezug sein (das folgende καὶ εὐρήσει gehört offenbar nicht dazu), so ist hier der vorschlag Bekkers, für das zweite ove z. 25 ovo zu schreiben, nicht anzunehmen, denn alsdann würden hier over - over zusammengehören, was im ganzen Thukydides ohne beispiel ist. Aus demselben grunde muss auch ô, 68, 20 das ovra bleiben, das Bekker früher gleichfalls in ovdá verändern wollte; doch hat er selber bereits von diesem vorschlage abgesehen. Das folgende zé z. 21 hat mit dem vorausgehenden ovze -- ovze nichts su thun, wie man an dem  $\chi \varrho \tilde{\eta} \nu \alpha \iota$  erkennt, das dem oves — oves vorangeschickt ist. Also würde auch dort bei der vorgeschlegenen änderung das unmögliche ovra - ovdé entstehen. Auch ist dort der gegensatz over - over in der sache vollkommen gerechtsertigt, freilich anders als ihn Poppo (in der größern ausgabe) auf ungerechtfertigte muthmassungen hin annimmt. Er liegt eben in der gegenüberstellung der personen und der stadt. Weder wir selbst dürfen jetzt ein treffen wagen (auch früher haben wir es nicht gethan, wo wir doch verhältnissmässig stärker waren) noch dürfen wir durch unsre etwaige niederlage die stadt in offenbare gefahr bringen. - Wo statt des zweiten ούτε ein τε eintritt, bringt dieses zweite glied, wie bekannt, die positive seite der vorhergehenden negation und zwar häufig so. dass dieses zweite glied eine steigerung enthält, und das ze durch unser vielmehr wiedergegeben werden kann: 8, 126, 5; 8, 7, 12;  $\gamma$ , 40, 8;  $\eta$ , 31, 22;  $\eta$ , 42, 15;  $\vartheta$ , 84, 16;  $\beta$ , 81, 33;  $\vartheta$ , 87, 28. Doch findet sich dieser nachdruck im zweiten gliede nicht immer;  $\beta$ , 5, 29;  $\alpha$ , 118, 4;  $\beta$ , 1, 20 etc. Dagegen gehören immer, wie bei οὖτε — οὖτε — τέ die beiden ersten partikeln jedesmal ein engeres ganzes für sich bilden, und 76 ein anderes, neues anschliesst, ebenso auch bei ovrs - ré - ré nur die beiden ersten enger zusammen und bilden eins für sich; die dritte partikel, das letzte ze, steht ausserhalb des gegensatzes:  $\beta$ , 81, 17;  $\gamma$ , 13, 5;  $\delta$ , 34, 10;  $\theta$ , 99, 1. Und das ist selbst dann der fall, wenn zu dem ersten gliede noch ein gegensatz durch μαλλον δέ, oder άλλά, άλλὰ καὶ in die mitte tritt: δ, 83, 13; e, 35, 25, ebenso wie dasselbe auch bei ovre - over geschehen kann:  $\beta$ , 47, 27;  $\vartheta$ , 86, 21. Denn das wesen und die natur dieser partikeln ovie - ovie besteht 2) eben darin, dass sie für sich ein zusammengehöriges und einen scharfen gegensatz bilden, der durch ein drittes oder mehrfaches nicht verwischt werden soll. Ich will nur die beispiele des ersten buchs hersetzen:  $\alpha$ , 1, 14; 2, 19. 25; 5, 22; 10, 17; 21, 24; 25, 16; 31, 34; 38, 12; 53, 10; 71, 17; 71, 22; 73, 10; 77, 23; 78, 1; 80, 2; 93, 11; 132, 25; 139, 5; 140, 3; 141, 28; 141, 31; 144, 20. Nur an einer stelle scheint dieser gegensatz nicht zu sein,  $\beta$ , 41, 11: καὶ οὐδὲν προςδεόμενος οὕτε Όμήρου ἐπαινέτου οὕτε ὅστις έπεσι μεν το αυτίκα τέρψει, των δ' έργων την υπόνοιαν ή άλήθεια βλάψει; sieht es doch so aus, als wenn mit ὄστις ἔπεσι κτλ. eine definition von  $O\mu\dot{\eta}\rho\sigma\nu$  gegeben würde. Aber wir werden uns hier vor δστις ein άλλου οὐδενός hinzuzudenken haben, so dass hier alle die stellen zur vergleichung dienen können, wo ein solches αλλος οὐδείς oder οἱ αλλοι im gegensatz erscheinen: β, 47, 29;  $\beta$ , 62, 18;  $\alpha$ , 1, 14; 2, 25; 38, 12; 139, 5;  $\beta$ , 50, 31; 58, 1;  $\zeta$ , 54, 34; 69, 26; 80, 18; 78, 20;  $\vartheta$ , 96, 28.

Dieser gegensatz nun, der in dem οὖτε — οὖτε zur erscheinung kommen will, entscheidet auch über die vorliegende stelle, und wird es auch gewesen sein, der Bekker zum vorschlage der veränderung veranlasst hat. Es liegt auf der hand, dass hier οὖϑ ὑπηκόους ἀλλήλων nur gesagt ist, weil neben solcher abhängigkeit zugleich der wunsch nach einer staatsveränderung vor-

ausgesetzt werden darf, dass also das folgende δείσθαι μεταβο λης schon in dem ὑπηκόους ἀλλήλων steckt, jenes also von diesem nur der bestimmtere, erläuternde ausdruck ist. Nikias giebt hier die antwort auf das, was Alkibiades c. 17, 29 gesagt hatte: καὶ ραδίας έγουσι των πολιτειών τας μεταβολάς καὶ έπιδογάς, und wie in diesen worten πολιτειών μεταβολαί und ἐπιδογαί zusammengestellt sind, so werden natürlich auch in der antwort, wenn anders Nikias oder vielmehr Thukydides seine sache gut gemacht hat, diese beiden hauptbegriffe wiederum zusammen oder gegenüber gestellt sein, wie es denn auch geschehen ist: δεομέτας μεταβολής und προςδεξαμένας. Ueber jenes έπιδογαί sind allerdings die ausleger noch im zweifel; aus dieser antwort sehen wir, wie wirs zu verstehen haben, und dass damit zunächst die aufnahme gemeint ist, die andern, fremden, also hier Athen, leicht zu theil werden wird. Nikias bleibt hier auch im übrigen den auseinandersetzungen des Alkibiades genau zur seite. Drei punkte waren es gewesen, die Alkibiades in bezug auf Sicilien berührt hatte: die μεγάλη δύναμις, die πολιτειών μεταβολαί, die geringe hellenische kriegsmacht daselbst, und das sind eben dieselben drei punkte, nach denen auch hier Nikias abgetheilt hat: μεγάλας καὶ οὖθ' ὑπηκόους κτλ., τό τε πληθος; und es hat also auch von dieser seite recht, wenn hier nicht vier prädicamente, von denen Thomas spricht, sondern nur drei gefallen wollen. Der zweite dieser punkte hat seine nothwendigen zwei theile; die μεταβολαί haben für die Athener nur durch ihre dadurch erleichterte aufnahme (ἐπιδογαί) einen werth, und so muss denn auch in der rede des Nikias dieses gedoppelte eins ebenso wieder zum vorschein kommen, was hier nur nach dem Bekkerschen vorschlage geschieht. Ebensowenig wie z. 12: οῦτε δεομένας μεταβολης zu ertragen ist, denn zwischen diesem δεομένας μεταβο- $\lambda \tilde{\eta} \varsigma$  und jenem  $\dot{\nu} \pi \eta \times \acute{o} o \upsilon \varsigma$   $\dot{\alpha} \lambda \lambda \acute{\eta} \lambda \omega \nu$  ist nichts von einem gegensatz, vielmehr ist das erste nur die vorstufe zum zweiten, wie denn im folgenden relativsatze: ἡ ἄν — χωροίη, beides sogleich ineinander zusammenläuft; ebensowenig ist hier z. 14: ovdé möglich, wo der andere entgegengesetzte theil jenes einen zusammengehörigen erscheinen muss, was, wie wir gesehen haben, gerade durch ein zweites overs seinem wesen nach geleistet wird. Demnach muss an unserer stelle die aufeinanderfolge der partikeln ganz dieselbe sein wie jetzt  $\zeta$ , 37, 20 gelesen wird: oiç  $\gamma'$  iniσταμαι ούθ' ιππους ακολουθήσοντας, οὐδ' αὐτόθεν πορισθησομέrove — ούθ' όπλιτας ίσοπλήθεις τοῖς ήμετέροις, wo es freilich auch erst einer seit Haacke von allen herausgebern angenommenen änderung des ovo z. 22, das sich in allen handschriften findet, in ovo' bedurfte, um eine dem gedanken entsprechende partikelfolge zu haben; das ovo z. 21, um dessen nachweis nach over es mir an dieser stelle zu thun ist, steht übrigens in allen handschriften. Von selbst aber findet sich die hier als nothwendig geforderte partikelfolge schon in allen handschriften  $\delta$ , 114, 17—32, welche stelle überhaupt wegen der häufung der negativen partikeln eine belehrende vergleichung bietet. Für dieses ov $\delta$ s als modification einer vorangehenden negation mit  $\tau$ s vor einem folgenden ov $\tau$ s verweise ich noch auf  $\alpha$ , 37, 31, nur um der vollständigkeit wegen dabei zu bemerken, dass dies die einzige stelle ist, wo sich im Thukydides  $\tau$ s — ov $\tau$ s findet, ohne dass man an eine änderung denken darf, da dieses ov $\tau$ s gerade in dem vorausgehenden  $\tau$ s seinen hinreichenden schutz hat. Ein  $\tilde{\alpha}$ s im satztheile des zweiten ov $\tau$ s, wie hier, findet sich auch  $\zeta$ , 38, 2;  $\zeta$ , 85, 34. 35, und darf auch ohne dies keinen anstoss geben.

Zum zweiten bespricht Thomas die letzten worte desselben satzes, τὰς Ελληνίδας. Anfänglich scheint es, als wäre er der meinung Krügers nicht abgeneigt. "Mehr für sich, sagt er (als jene obige verbesserung Bekkers), hat die muthmassung Krügers, dass das Έλληνίδας als glossem zu πόλεις könne eingeschlichen sein, und wenn man das scholion liest, welches gleich zu den worten unsrer stelle angezogen wird, so kömmt man fast unwillkürlich zu jener vermuthung". Aber der scholiast hat offenbar diese worte schon im texte des Thukydides vorgefunden, denn seine worte sind eben nichts anderes als gerade die worte des Thukydides. Auch können keine worte passender an ihrer stelle stehen. Es gab auf Sicilien noch viele andere nichthellenische städte; es handelte sich zunächst um die hellenischen, und der redner musste das sagen. Noch mehr. Sein vorredner Alkibiades hatte von der gemischten bevölkerung der dortigen städte gesprochen (c. 17, 29, 32); ihm dagegen kam es darauf an, auf den reinen Hellenencharakter der vielen städte zu weisen; er thut es sogleich (z. 18 ff.), und so sind diese worte, τὰς Ἑλληνίδας, so nothwendig er sie sagen muss, ihm zugleich, bier ans ende des satzes gestellt, der übergang zu der folgenden auseinandersetzung. Thomas ist auch schliesslich so gewaltthätig nicht, sie auszuweisen; er erkennt ihnen einen werth zu, wenn sie in bezug auf jene worte des Alkibiades gesprochen sind, und erklärt zuletzt dahin: aggressuri sumus urbes multas et quae ipsae sunt Graecae, oder wie er am ende der besprechung sagt: "der artikel πολλάς τας Ελλητίδας hebt also das attribut als ein wesentliches hervor und entspricht dem volleren πολλάς καὶ ταύτας Έλληνίδας". Aber wo wäre die stelle, die solchen artikel erweist? Hätte Thukydides diesen gedanken schon hier ausdrücken wollen, so hätte er: πολλάς καὶ Ελληνίδας, oder allenfalls bloss πολλάς Ελληνίδας gesagt; aber eben der artikel ist es ja, der nicht mit einer meinung erklärt, sondern in seiner bedeutung nachgewiesen sein will. Besseres recht hatte Poppo ohne weitere beweisstelle zu sagen: τὰς Ελληνίδας sonant Graecas dico, i. e. quamvis solus Graecas, quae in illa insula sunt, civitates hic spectemus, denn jene übersetzung: die griechischen, oder: die griechi-

schen nämlich, ist die einzig mögliche, sie giebt den treuen ausdruck des artikels, der den bis dahin allgemein gehaltenen begriff (πόλεις) in seiner besonderheit bezeichnet, und jedem sind dafür, wenn er deren bedürfen sollte, die belege zur hand. Die frage kann also nur die sein, mit welchem gedanken diese worte: die griechischen nämlich, hier gesprochen sind, und ob wir uns auch jene erklärung Poppos zu dieser seiner getreuen übersetzung gefallen lassen werden. Er bezieht, wie man an seinem quamvis sieht, die worte bloss auf das letzte satzglied: τὸ πλήθος ώς ἐν μια τήσω πολλάς; ebenso der übersetzer bei Engelmann: und (die) nur die hellenischen gerechnet, der menge nach für eine insel zahlreich sind. Allerdings freilich ist das nächste, was anschliesst (πλην γαν Νάξου - άλλαι είσιν έπτά), eine erläuterung von jenem πολλάς und würde also für Poppo sprechen; doch ist der ganze folgende nachweis der macht jener städte mit dem abschliessenden worte c. 21, 27: προς ούν τοιαύτην δύναμιν ebenso sehr ein beleg für jenes μεγάλας z. 12, und so muss man τὰς Ελλη. vidus nicht blos auf die letzten vorausgehenden worte, sondern auf den ganzen satz beziehen und ihnen darnach ihre bedeutung geben. Sie stehen also in apposition zu jenem πόλεις, wovon im ganzen satze die rede ist, und sind erst hier angefügt, einmal weil gleich im anfange für sie keine rechte stellung war und sie hier sogar noch den dienst eines passenden übergangs (xui navεσχευασμέναι τοίς πασιν όμοιοτρόπως μάλιστα τη ήμετέρα δυτάuei) leisten konnten. Dem gedanken nach haben sie demnach keinen anderen werth als wenn der schriftsteller gesagt hätte: denn die hellenischen städte, gegen welche wir zu ziehen vorhaben. sind gross, in sich beruhigt und zahlreich. Die beziehung auf iene behauptung des Alkibiades über die gemischte bevölkerung der städte fällt darum nicht weg; nur liegt sie hier noch nicht im grammatischen ausdruck des worts, vielmehr geben diese worte dem redner die gelegenheit, diesen punkt im gegensatz gegen Alkibiades sogleich ausführlicher zu erörtern. Eine solche appositionelle hinzufügung, die einen nothwendigen begriff gleichsam als vergessen erst noch nachbringt, ist im Thukydides häufig genug; 1) nach dem substantivlosen artikel: 0, 44, 14: oi de ruiματα μεν έξελεξαν ές δύο και τριάκοντα τάλαντα οι Πελοπονήσιοι παρά των Ροδίων; θ, 42, 22: καὶ τοῦ μέτ φατεροῦ ήδη έντος τοις 'Αθηναίοις τοι ευωνύμου κέρως; β, 29, 20; 2) als nähere bestimmung der anzahl aus einer menge; vgl. Krüger Dionys. p. 305; γ, 32, 8: τοὺς αίχμαλώτους οὖς κατά πλοῦν είλήσει ἀπέσφαξε τοὺς πολλούς; γ, 23, 11; δ, 90, 10; δ, 52, 29; δ, 88, 6;  $\eta$ , 2, 6;  $\varepsilon$ , 72, 3; sodann, wie hier, 3) überhaupt als pähere angabe eines früheren allgemeinen ausdrucks: α, 2, 11: ἐκ γὰρ της άλλης Ελλάδος οι πολέμο η στάσει έκπίπτοντες παρ' 'Αθηναίους οι δυτατώτατοι - άνεχώρουν; γ, 23, 18; ζ, 40, 8: τὸ κοιρόν αύξετε, ήγησάμενοι τούτο μέν αν καὶ ίσον καὶ πλέον οἰ

αἰγαθοὶ ὑμῶν ἤπερ τὸ τῆς πόλεως πλῆθος μετασχεῖν;  $\theta$ , 98, 13: τοξότας τινὰς τοθς βαρβαρωτάτους;  $\eta$ , 2, 4;  $\eta$ , 75, 23 zw. Ueber die abgetrennte stellung solcher appositionen vgl. noch Poppo, Proleg. 1,  $\rho$ . 299.

Z, 21, 30 setzt Thomas mit Arnold τί nach ἄξιον wieder herein nach der vulguta, die den handschriften hatte weichen So kühn wie Arnold mag er allerdings nicht sein und nicht geradezu behaupten, dass αξιον της διανοίας δράν ungriechisch sei. Aber doch hält er's für bedenklich. Wenn ihn über diesen punkt die aus Krügers sprachl. 43, 4, 10 angeführten beispiele nicht beruhigt haben, so wird es hoffentlich folgende stelle, β, 91, 19: ἀξύμφυρον δρώντες πρός την έξ ολίγου άντεξόρμησιν. Was hat er aber hier sonst für einen grund gegen die handschriften? Weil hier der ausfall von zi, sagt er, zu leicht möglich erscheint, als dass man darüber schönheit und ebenmass der sprache hintanstellen sollte. Es ist das ein gefährlich ding mit der schönheit und dem ebenmass. Wer darf sich getrauen, asjor της διανοίας δράν oder άξιον τι της διανοίας δράν gegen einander nach der schönheit zu messen? Aber einen satz wie diesen: είπερ βουλόμεθα άξιον τι της διανοίας δράν, hatte Thukydides nimmer gebildet. Für's erste würde er hier τὶ άξιον gesagt ha-Wenn Thukydides einen satz mit ei beginnt, zieht dieses das vi immer zu sich heran. So ist es ihm das gewöhnliche, äλlo τι zu sagen; geht aber εί voran, oder ήν, so folgt regelmässig  $\tau i$   $\tilde{\alpha}\lambda\lambda o$ , nicht mehr  $\tilde{\alpha}\lambda\lambda o$   $\tau i$ ; vgl.  $\beta$ , 4, 5; 8, 27; 17, 12; 75, 17;  $\gamma$ , 54, 27;  $\delta$ , 26, 35; 85, 8;  $\epsilon$ , 30, 10; 46, 33; 80, 4; ζ, 69, 12; η, 64, 6; ην τι αλλο; ζ, 25, 1; 41, 1; θ, 63, 15. Ei und ti gehören so eng aneinander, dass wenn etwa ein besonderer nachdruck das ἄλλο voran verlangt, εί lieber nachher sich zu seinem τί einschiebt: β, 72, 6: καὶ άλλο εἴ τι δυνατόν. Nur einmal trennt eine präposition die beiden: ζ, 96, 30: καὶ ἢν ές άλλο τι δέη, wogegen an obiger stelle &, 63, 15: ή, τι άλλο δέη, gesagt ist; und noch ein anderes mal folgt τί auf αλλο, wo zi schon mit einem anderen viç die verbindung eingegangen ist, ζ, 27, 18: καὶ εί τις άλλο τι οίδεν ἀσέβημα. Wie mit εί τι äλλo, so ist es mit jedem adjectiv derselbe fall. An und für sich folgt vi auf das adjectiv; geht ei voran, so stellt sich vi dem adjectiv voran. So folgt vi, wie es muss, dem adjectiv:  $\alpha$ , 40, 31; 63, 8; 91, 16; 132, 15; 140, 14; 142, 5;  $\beta$ , 44, **24**; 89, 11; 99, 13;  $\gamma$ , 39, 36; 45, 35; 57, 8: 67, 9; 67, 18; 82, 13;  $\delta$ , 3, 7; 46, 10; 52, 27; 55, 17; 98, 12; 132, 34;  $\epsilon$ , 26, 3; 29, 20; 74, 6;  $\zeta$ , 12, 29; 18, 33; 33, 35;  $\eta$ , 2, 3; 38, 2; 71, 30; 82, 20; 84, 13; 86, 3; 3, 50, 3; 76, 15; 99, Dagegen geht ti jedesmal dem adjectiv voran, wenn zi oder  $\tilde{\eta}_{\nu}$  den satz beginnt:  $\gamma$ , 42, 19; 52, 22; 54, 17; 66, 23; 68, 5; 68, 12;  $\delta$ , 62, 7;  $\zeta$ , 90, 9;  $\eta$ , 13, 31; 20, 31;  $(\mathring{\eta}_{\nu})$   $\alpha$ , 65, 1;  $\delta$ , 59, 22;  $\epsilon$ , 18, 36;  $\zeta$ , 25, 1; 41, 1;  $\eta$ , 14, 1; 71,

23 zw.; 0, 63, 15 1). Demnach müsste also das vi in un satze nicht nach αξιον, sondern nach βουλόμεθα ausgefallen wie γ, 42, 19 steht: εί βουλόμενός τι αίσχοδο πείσας, und folgende zīg kann nicht mehr dazu dienen, uns diesen w wahrscheinlich zu machen. Aber Thomas wird vielleicht sagen, wir es hier nicht mit ei, sondern mit eineo zu thun haben? um so schlimmer, dass ich ihm kein beispiel beibringen kant auch είπερ ein solches τί vor ein adjectivum gezogen fat. bei είπερ kommt überhaupt ein τι nicht vor. Und natürlic weil ein τι sich mit dem sinn von είπερ sehr schlecht ver würde. Man vgl.  $\epsilon \tilde{i} \pi \epsilon \rho$  in:  $\alpha$ , 69, 1; 70, 29; 77, 20; 12  $\beta$ , 69, 32;  $\gamma$ , 113, 23;  $\delta$ , 20, 18; 55, 23; 64, 21; 4, 3  $\zeta$ , 14, 27; 21, 30; 38, 19;  $\eta$ , 64, 13;  $\vartheta$ , 92, 2 sw. nimmt ein andres bestimmtes, das wirklichkeit hat, zur setzung (unser: wenn anders wirklich), und daher kann geschehen, dass diese anderen wirklich vorgekommenen fa durch ein hinzugesetztes masculin 715 in ganzer allgemei dacht werden, wie es unter jenen fällen zweimal vorkomm 29: είπερ τιτές και άλλοι; und ζ, 38, 19: είπερ καὶ μ' λαξάμενός τις προπείσεται; denn diese τινές sind wirk' wozu das 71 gerade seinem wesen nach nie wird. stimmte etwas, und  $\epsilon \tilde{l} \pi \epsilon \rho$ , das ein bestimmtes, wirklich setzt, wären daher bei einander im widerspruch und sich nicht; zu einem vi wäre nur ein zi gerecht, die wandtschaft daher auch alle augenblick zusammenführt. nach griechischer logik es richtig ware zu sagen: eine: δυᾶν & διανοούμεθα, wenn wir anders unsere absich auszuführen willens sind, so müsste andrerseits in auch nur: εί βουλόμεθά τι άξιον της διανοίας δράτ So viel hat diese wiederherstellung der vulgata durc Thomas in der sprache gegen sich. Mit der sache l sehr leicht genommen. Man scheint keine ahnung ben, dass hier die lesart der handschriften dem sin: ganz anderes ist als der satz mit einem hineingese diesem würde: εί βουλόμεθά τι άξιον της διανοίας wenn wir etwas, das unsrer absicht werth ist, aus und das ist die art, wie man in der regel überset ohne zi heisst der satz so, wie Thukydides ihn L wenn wir anders angemessen unsrer absicht verf.

1) Der vollständigkeit wegen füge ich bei, da dem adjectiv regelmässig voransteht, wenn im satz ist das regierende verb:  $\alpha$ , 132, 18;  $\beta$ , 11, 2; 37, 128;  $\zeta$ , 10, 5;  $\eta$ , 78, 2;  $\vartheta$ , 66, 3;  $\vartheta$ , 76, 24; oder c 136, 20; oder  $n\varrho i\nu$ :  $\vartheta$ , 20, 19;  $\vartheta$ , 78, 3;  $\vartheta$ , 9, 8, 26;  $\varepsilon$ , 50, 1;  $\vartheta$ , 25, 16; oder  $\mu \eta$ :  $\beta$ , 89, 7;  $\eta$ , 49, 4, 65, 1;  $\eta$ , 71, 23 zw.; oder  $\varepsilon \kappa \alpha \sigma \sigma \sigma \varepsilon$ :  $\vartheta$ , 34, 3; relativ:  $\vartheta$ , 126, 36, doch mag in diesem letzter vorausgehende adverb die stellung veranlasst habe

b. so gerüstet sein und so dort auftreten wollen, wie unsere plane es erfordern. Ich sollte meinen, das beides ist etwas sehr verschiedenes, und schönheit und ebenmass der sprache hat wohl vor der hand noch ganz ausser frage zu bleiben. Dass die gewöhnliche auffassung, wornach man ein zi sich binzudenkt, auch wenn man's nicht hineinsetzt, eine unpassende ist, ersieht man schon daraus, dass dann wegen des είπερ der gedanke hätte lauten müssen: wenn wir anders wirklich unsere plane ausführen wollen. Denn die wirklichkeit ist eben die, dass sie ihren ganzen plan, und nicht ein stück desselben auszuführen willens sind. Aber von einem gedanken der art ist und bleibt Nikias überhaupt ietzt sehr weit entfernt. Er hat es vorher und nachher nur mit der ausrüstung zu thun, durch deren gesteigerte grösse er die Athener noch von der ganzen unternehmung hofft abschrecken zu können. Also sagt er: auch ein grosses landheer muss mitgehen, wenn wir anders wirklich unsrer absicht gemäss die sache einrichten und dort gehörig auftreten wollen und nicht etwa gefahr laufen, durch eine grosse feindliche reiterei an allem fouragiren verhindert zu werden (vgl. c. 23, 30; 37, 34). Und bei diesem gedanken, der es noch mit dem ersten beginn der expedition, nicht schon mit ihrem ende zu thun hat, verweilt er auch So reden hier also sprache und zusammenhang im folgenden. gleich stark für die handschriften, denen daher die auf nichts sich stützende, vielmehr mit allem im widerspruch befindliche vulgata ferner das recht nicht streitig machen darf.

In der stelle  $\zeta$ , 21, 4, welche noch der neueste herausgeber Böhme eine der unsichersten im Thukydides nennt, versucht Thomas das allen anstössige zweite οὐκ (καὶ οὐκ ἐν τοῖς τῆδε ὑπη. χόοις ξύμμαγοι ήλθετε έπί τινα) zu erklären. Bei στρατευσόμεrol soll das erste satzglied zu ende sein und das folgende καί Auch die sorgfalt kann einmal etwas überan őzi anschliessen. sehen, wie es hier Thomas ergeht. Bei seiner erklärung wäre έν τῷ ὁμοίφ unstatthaft, weil ohne bezug, also ohne verständniss, ήλθετε und ebenso προςέδει wären ganz unmöglich, auch ein zu beidem hinzugesetztes av würde noch keinen richtigen gedanken geben (auch in der übersetzung, die Thomas giebt: und dass ihr nicht bei euren vasallen als bundesgenossen jemanden angreifen würdet, ist das würdet im zusammenhange nicht zu verstehen, es müsste werdet sein); und endlich, dem gedanken nach, würde dies zweite satzglied (καὶ ὅτι οὐκ κτλ.) ja gerade jene ungleichen verhältnisse beschreiben, also doch wieder an jenes ἐν τῷ ὁμοίφ anschliessen wollen. Wenn also dies καί nach στρατευσόμενοι der sprache wie dem gedanken nach nothwendig zu dem er zw ομοίω gehört, also schon in diesen worten offenbar, was ήλθετε und προς έδει besagen, die verhältnisse des weithin beabsichtigten heereszuges mit früheren in grösserer nähe ausgeführten unternehmungen verglichen werden sollen, so ist ebenso gewiss für das oùx keine stelle mehr und einzig zu fragen, ob das xai, wie der satz einmal gebildet ist, für diesen vergleich genügt, oder ob wir, um den gedanken vollständig ausgedrückt zu erhalten, hinter dem xai an die stelle des unmöglichen ovx noch etwas anderes Hermann z. Vig. p. 772 streicht leeinzufügen genöthigt sind. diglich das ola und übersetzt: et non simili facta expeditione, ut in regionibus hic nobis parentibus socii aliquem bello petiistis. Hätte Hermann der stelle und seiner erklärung in wahrheit dienen wollen, so hätte er dies xai hier als genügend nachweisen müssen; er würde aber bei genauerer untersuchung gefunden haben, dass nur eine allgemein gehaltene rede, wie wenn hier etwa igreode folgte, nicht aber ein beliebig vorgeführter einzelner fall, wie hier mit dem ηλθετε επί τινα geschieht, die besondere zeit - oder ortspartikel entbehren kann. Doch lasse ich das, weil es dieses etwas weitläufigen beweises zur widerlegung Hermanns hier nicht bedarf. Denn was ist bei Hermanns erklärung die weitere folge? Dass das οθει auf εν τοῖς τῆδε ὑπηκόοις zurückgehe, was sprachlich unmöglich ist. Wo Thukydides ofter gebraucht, bezieht es sich nie auf personen: vgl. «, 15, 33; 89, 18; 90, 14; 143, 4; \$, 92, 5; 96, 7;  $\gamma$ , 79, 4; 98, 32; 98, 35;  $\delta$ , 8, 17 **xw.**; 67, 37; 73, 25; 92, 33; 93, 3;  $\zeta$ , 24, 19; 34, 8; 64, 26;  $\eta$ , 27, 28; 49, 23; 50, 19; 54, 1; θ, 1, 26; 6, 12; 83, 28; δθετπερ:  $\beta$ , 92, 26. Darnach wird man es auch  $\zeta$ , 59, 11, zumal wegen des hinzugesetzten ώρμώμενος, nicht gerade von den vorhergenannten ortschaften, vielmehr überhaupt von Asien zu verstehen Hermann hat sich diese wahrnehmung durch seine ungenaue übersetzung verdeckt; für καὶ έν τοὶς τῆδε ὑπηκόοις giebt er ut in regionibus hic nobis parentibus, und darf nun freilich mit ubi fortfahren. So wie, wenn man genau in den satz hineinblickt, das folgende έχ της φιλίας auf dieses έν τοῖς τῆδε ὑπηχόοις zurückgeht, so muss auch für das ő der noch eine andere beziehung, und zwar wie also die sprache es fordert, eine ortsbeziehung vorhergehen. Das wird auch noch von einer andern seite her nothwendig. Das ἀπὸ τῆς ἡμετέρας αὐτῶν verlangt wegen des αὐτωτ seinen gegensatz. Zwar sagt Krüger zu diesem αὐτων, der begriff desselben sei hier ziemlich erloschen, aber beim Thukydides ist dies in den von ihm angeführten belegstellen bei genauer interpretation ebenso wenig wie hier oder sonst der fall. Lässt uns aber das avzor im folgenden seinen gegensatz erwarten, so sehen wir nun auch, wohin die partikeln des satzes zé - xaí zielen, und müssen also einen gedanken verlangen im allgemeinen etwa wie diesen: in der erwägung, dass wir sowohl von unsern eignen landen uns weit wegbegeben als von unsern bundesgenossen. Kommt es also in dem ersten, so kommt es auch in dem zweiten gliede des satzes gerade auf die ortsbestimmung an, und es ist klar, dass selbst in dem falle, wenn wir Hermann seinen gebrauch des xai im allgemeinen zugeben wollten, wie wir es nicht

dürfen, doch hier der gebrauch keine anwendung finden könnte; denn wie ware der satz geschrieben, der gerade verschwiege, was die hauptsache ist? Also wegen des ήμετέρας αὐτῶν in verbindung mit τέ — καί, wegen des speciell gedachten falles in ηλ. vere eni riva und drittens wegen des over gebrauchen wir hinter dem xai an stelle des oux eine lokalpartikel, um einen gesunden satz zu haben, und niemand, hoffe ich, wird zweifeln, dem Thukydides wieder gegeben zu haben, was ursprünglich seins war, wenn er οὐ statt οὖ(x) schreibt: καὶ οὐκ ἐν τῷ ὁμοίῳ σ τ ρ ατευσόμενοι καὶ οῦ ἐν τοῖς τῆδε ὑπηκόοις ξύμμαχοι ἦλθετε ἐπί τινα, όθεν ράδιαι αι κομιδαί έκ της φιλίας ών προςέδει, άλλ' ές άλλοτρίαν πασαν άπαρτήσοντες. An das allgemeine ου schliesst sich sogleich wie zu einem begriff das erläuternde er rois ryde ύπηχόοις an, ebenso wie das allgemeine οθει in dem folgenden έκ της φιλίας seinen begründenden beisatz findet. Mit dem gegenüberstellenden állá kehrt sodann, weil es sich einzig darum bandelt, schliesslich die lokalbezeichnung (ές άλλοτρίαν πασαν) noch einmal wieder. Dies ob kommt im Thukydides sonst noch vor:  $\alpha$ , 29, 27; 37, 7;  $\beta$ , 55, 28; 67, 29; 96, 1;  $\gamma$ , 34, 7; δ, 17, 33; 54, 9; 67, 23; ζ, 4, 3; 44, 14; η, 22, 3; 30, 20; 0, 84, 21; 106, 23, und man vergleiche von diesen stellen z. b. 33; 54, 9, um sich zu überzeugen, wenn man etwa noch dies bedenken haben sollte, dass das ov nicht immer nothwendig von einem einzelnen bestimmten punkte, sondern auch in allgemeinerer weise gesagt wird.

Ιη ζ, 22, 13: ναυσί τε καὶ πολύ περιείναι, ίνα καὶ τὰ ἐπιτήδεια ράον έςχομιζώμεθα, τον δε και αυτόθεν σίτον εν όλκάσι, πυρούς καὶ πεφουγμένας κοιθάς, άγειν κτλ. hat das τον δέ schon Arnold und Krüger missfallen; der eine möchte es in 700 de σίτου ändern, der andere in τὰ δέ, Thomas will nun τῶν δέ gelesen wissen. Dieser vorschlag scheint mir nach allen seiten hin unmöglich, während das, was dasteht, einzig geschickt und vortrefflich gesagt ist. Das  $\tau \tilde{\omega} v \delta \epsilon'$  soll alsdann auf das frühere  $\tau \hat{\alpha}$ έπιτήδεια gehen, mit σίτον, πυρούς, κριθάς die unterarten der έπιτήδεια angegeben werden, und καὶ αὐτύθεν "schon von hier aus" heissen. Aber erstens haben jene ἐπιτήδεια nichts mit dem folgenden σίτος κτλ. zu thun, wie wir sogleich sehen werden; 2) könnte σίτον, πυρούς nicht ohne verbindung stehen; 3) würden dann σῖτον und πυρούς gar nicht neben einander zu denken sein, 4) ware die stellung des ἐν ὁλκάσι zwischen σῖτον und πυ. ρούς unerklärlich, und 5) will die stelle noch ganz etwas anderes sagen, was Thomas sowohl wie auch jene ändernden ausleger übersehen haben. Nachdem Nikias von den truppen gesprochen hat, die mitgenommen werden müssen, c. 22, 8, spricht er jetzt von den schiffen, dem proviant und dem übrigen zubehör. An vavoi will er den feinden ganz bedeutend überlegen sein, ἴrα καὶ τὰ ἐπιτήδεια όᾶον έςχομιζώμεθα, also nicht bloss, um sie in den kämpfen zu bestehen, sondern um auch, wie man daraus sieht. hach bereits geschehener landung mit der überzahl der schiffe sich verproviantiren zu können. Ausser diesen vavoi, die also später auch für die proviantschiffe eine eskorte bilden und den proviant glücklich zu ihm geleiten sollen, verlangt er sodann όλκάδες, transportschiffe, die hinreichenden lebensunterhalt von hause mitnehmen sollen, z. 17: ίνα ήν που ύπὸ ἀπλοίας ἀπολαμβανώμεθα έγη ή στρατιά τὰ ἐπιτήδεια. Jene ἐπιτήδεια sind also etwas ganz anderes als dieser σίτος ἐν ὁλκάσι, und dieser gegensatz deswegen durch δέ (τὸν δέ) ausgedrückt, während sonst jedes andere, was Nikias fordert, sich mit τέ anschliesst: ὁπλίτας τε, ταυσί τε (ich könnte also nicht mit Bekker hier de passender finden), så se αλλα, während natürlich z. 21 gegen dieses τά τε αλλα selbstverständlich μάλιστα δε γρήματα folgen muss. In den worten: τὸν δὲ καὶ αὐτόθεν σῖτον ἐν ὁλκάσι ἄγειν ist also eine doppelte gegenüberstellung enthalten, der σῖτος gegen die ἐπιτήδεια, die ολκάδες gegen ravoi. Da der redner zunächst bei der aufzählung der schiffe ist, so fügt sich deren fortsetzung mit einer verbindenden partikel xui an; ohne den gegensatz des oiros würde nothwendig, wie er angefangen hatte, fortzufahren gewesen sein: έν τε όλκάσι τὸν αὐτόθεν σίτον άγειν, ίνα κτλ. und in transportschiffen müssen wir den lebensvorrath von hier mitnehmen, damit u.s.w. Jetzt aber bei dem hinzutretenden gegensatz, und da die aufzählende partikel sich der entgegensetzenden unmittelbar anzureihen hat, konnte daraus nur: τὸν δὲ καὶ αὐτόθεν σῖτον ἐν όλκάσι werden. Καί gehört also nicht zu αὐτόθεν, sondern zu ἐν όλκάσι, und τὸν αὐτόθεν σῖτον ist im gegensatz gegen die lebensmittel gesagt, die sie später im laufe des krieges mit ihrer flotte (vavoi) sich von überall herbeiführen werden. Demnach ist also das ganze in breviloquenz ausgedrückt; statt vollständiger und weitläuftiger und langweiliger zu sagen: dagegen (82) den lebensbedarf, den wir von hier mitzunehmen haben, müssen wir ausserdem (xai) in transportschiffen mitnehmen, sagt er nach seiner art kurz uud zusammenziehend und sich seiner sprachmittel bedienend: "aber auch den nöthigen lebensbedarf von hier müssen wir in frachtschiffen mitnehmen." Man sehe wie einzig geschickt und sprechend darnach die wortstellung, die man hart und ungefügig genannt hat, eingerichtet ist. Zwischen artikel und substantiv ist eingetreten das, was muss, erst die adversative dann die aufzählende partikel, und das locale adverbium, in welchem das später nachkommende verb schon jetzt mitgehört wird, τον δε και αυτόθεν σίτον (den wir von hier mitzunehmen haben); darauf folgt sogleich, was nur durch diesen gegensatz, vòr dè oîror zurückgedrängt ist, weil es zur aufzählung gehörig eigentlich seine stellung vorannehmen sollte, die ihm aber auch durch das voraufgegangene καί nicht ganz entzogen ist, ἐν ὁλκάσε; jetst erst, nachdem der aufzählung ihr recht geworden ist, tritt die erklärung as σῖτος hinzu, πυροὺς καὶ πεφρυγμένας κριθάς, und das ganze findet in ἄγειν seinen abschluss, das zu jedem einzelnen gliede gehört und in dem sich schliesslich alles verbindet.

Wie in diesen berührten fällen zu anfang seiner besprechungen, ebensowenig kann ich auch den weiteren kritischen bemerkungen, wo Thomas neues bringt, meine zustimmung gebeu; dagegen sind seine erörterungen über ὑπηρεσίαι zu ζ, 31, 18 (I, p. 24—30) sehr lehrreich und hier auch für das verständniss der stelle als ein reeller gewinn zu bezeichnen.

11. Seiner behandlung der rede des Kleon y, 37 ff. schickt Haase vier stellen aus buch  $\gamma$  in besonderer besprechung voraus. Von diesen sind zwei, wie er sagt, quibus nulla praesens medicina reperta est. Von der art wäre zuerst c. 38, 18: ¿ξέως δέ τι λέγοντος προεπαινέσαι· καὶ προαισθέσθαι τε πρόθυμοι είναι τὰ Er lässt sich über die desperate schwierigkeit nicht weiter aus, und mir ist nicht möglich sie aufzufinden. Freilich wenn man das είναι aller handschriften nach πρόθυμοι hinauswirft, wozu Haase sich mit andern auslegern durch die gesetzten eckigen klammern bereit zeigt, so wird der bau der einfach gefügten periode und der zusammenhang der gedanken zerrissen; während wenn dies είναι beibehalten und nach προεπαινέσαι ebenso wie nach ἐπιτιμησάντων ein colon gesetzt wird, das ganze von z. 7 - 20 sowohl den worten wie den gedanken nach in drei gruppen zerfällt (είωθατε γίγνεσθαι — έθέλειν — είναι) und sich von selbst erklärt. Als die zweite stelle der art führt er an aus der rede des Diodotos c. 44, 28: ην τε καὶ ἔγοντές τι ξυγγιώμης είεν, εί τη πόλει μη άγαθον φαίνοιτο. Allerdings haben diese worte bisher kummer genug gemacht. Haase nimmt hier eine lücke an und giebt auch zur probe, was etwa dagestanden haben könnte. Aber die worte sind, wie sie da sind, ächt thukydideisch. Der fingerzeig zur erklärung ist das xai vor kyartes, das mit dem xai vor anoxesirai derselben art ist und die gegenüberstellung beginnt. Statt vollständig und langweilig sich wiederholend zu sagen: ην τε έγοντές τι ξυγγνώμης ώσι, ου διά τουτο καί έγοντές τι ξυγγνώμης είέν, zieht er das beides nach seiner art in eins zusammen, etwa wie wenn wir in gleicher elliptischer kürze sagen wollten: und wenn andrerseits, müssten sie deswegen doch keine verzeihung finden, u.s.w. Nach  $\tilde{\eta} \nu \tau \varepsilon$  hat man sich also eine aposiopese zu denken und einen einschnitt zu machen; das οὐ διὰ τοῦτο zieht sich vor dem καί aus dem vorigen herüber. Eine ähnliche elliptische zusammenschiebung zweier sätze in einen habe ich gegen Cobet p. 32 besprochen. Ich erwarte für diese hier gegebene erklärung nichts weniger als bereite zustimmung, hoffe aber dereinst sie zu verlangen, wenn ich seiner zeit, weil es hier zu weit führen würde, andere elliptische redewendungen der art aus Thukydides zusammenstellen werde. - Für die andern zwei vorausgeschickten stellen glaubt Haase durch conjecturen die erklärung gefunden zu haben, und zwar zuerst für 7, 13, 23, indem er καὶ αὐτὰ τελευταῖα für καὶ τὰ τελευταῖα liest. Wenn er diese conjectur lediglich durch eine andere, früher gemachte zu stützen meint, wo er ebenso den artikel zwe in avzwe verwandelt hat (Lucubr. Thucyd. p. 95), so dürfte es von vorne herein um diesen neuen vorschlag nicht sonderlich bestellt sein. Denn jene veränderung in &, 6, 6: avror er zy Aanedaiuon für die lesart aller handschriften zwe er zy Aanedaimon hoffe ich werden wir uns nicht gefallen lassen. Thukydides sagt dort mit vor etwas ganz anderes als mit avvor gesagt ware. Mit letzterem hätte das agitiren in Sparta nur stattgehabt unter den abgesandten des Pharnabazos und des Tissaphernes; mit vor dagegen sind 1) ausser diesen zugleich noch die bezeichnet, die wie Alkibiades sich sonst noch der einen oder der andern partei thätig angeschlossen hatten, und 2) werden zugleich in diesem vor έν τη Λακεδαίμονι die massnahmen in Sparta den entschliessungen im lager des Agis (c. 5, 33 ff.) gegenübergestellt, die beide sodann später (c. 8, 11 ff.) ihren austrag finden. In 7, 11, 23 nun spielt der neue vorschlag Haase's, das αὐτά, keine bessere figur. Ich möchte noch erst im Thukydides ein solches avra sehen, das nach τέ καί nichts anderes thut als das vorber bestimmt ausgedrückte object (τὰ κράτιστα) wiederholen. Haase hält es nicht für nöthig, auch nur den versuch eines solchen nachweises zu machen. und doch war solcher nachweis hier aller anfang des beweises. Freilich fehlt auch der beweis für die nothwendigkeit der änderung ganz. Und er musste wohl, weil tà televiaia hier vortrefflich ist. Televiacoc kann überhaupt gesagt werden 1) ohne rücksicht auf die vorhergehende reihe, oder 2) mit rücksicht auf dieselbe, d. h. entweder bezeichne ich mit relevraiog überhaupt, dass einer etwas zuletzt thut (das etwas zuletzt geschieht), ohne hervorheben zu wollen, dass er es in seiner eigenschaft als letzter thut, wobei ein gegensatz gegen die früheren eintritt, oder dieser gegensatz soll bezeichnet werden. Im ersten fall steht τελευταίος, im zweiten ὁ τελευταίος. Wenn es a, 85, 24 heisst: παρελθών δὲ Σθενελαίδας τελευταῖος, so heisst das: er ist zuletzt aufgetreten, nicht: als der letzte, der als solcher bestimmt war, der noch nachgebliebene, oder was es sonst im zusammenhange etwa noch bedeuten kann. So steht es ohne artikel noch: a, 67, 5; 119, 26;  $\eta$ , 2, 21;  $\beta$ , 42, 28;  $\delta$ , 125, 13;  $\gamma$ , 65, 35; auch α, 14, 19 gehört τελευταΐα ebenso wie an jenen stellen als zeitbestimmung zum zeitwort. Wenn dagegen 8, 8, 23: oi de τελευταίοι καὶ έγκαταληφθέντες gesagt ist, so sieht man leicht, dass diese hier als die letzten in ihrer reihe bezeichnet werden sollen, und dass deswegen nicht οἱ δὲ τελευταῖοι ἐγκαταληφθέντες gesagt ist, in welchem falle der artikel ebenso wie in jenen fällen unter 1) zum zeitwort gehören würde. Von dieser zweiten

art sind: 7, 56, 12; a, 140, 8; und dieser bedeutung schliesst sich sogar auch die zeitbestimmung ra relevraia in a, 24, 25; 0, 85, 3 an. Am deutlichsten tritt aber diese bedeutung des ar**tkels** in γ, 23, 18 hervor: οἱ ἀπὸ τῶν πύργων γαλεπῶς οἱ τελευταίοι καταβαίνοντες έχώρουν έπι την τάφρον, wo sogar nach dem vorausgegangenen of derselbe artikel wiederholt ist, mit nothwendigkeit, wie man sieht, wenn gerade dies, dass sie als die letzten in ihrer reihe hinabgestiegen sind, wie es hier musste, ausgedrückt werden sollte. Mit πρώτος ist es derselbe fall; γ, 85, 12 heisst es: οἱ μὲν οὖν κατὰ τὴν πόλιν Κερχυραῖοι τοιαύταις όργαις ταις πρώταις ές άλλήλους έχρήσαντο, wo gleichfalls mit dem artikel ταίς πρώταις diese ὀργαί als die ersten in der reihe angegeben werden. Demnach hat auch τὰ τελευταΐα an unsrer stelle seine gute, volle berechtigung: und sie (die mächtigsten staaten) als die letzten in der reihe zurücklassend; oder wollte man nach dem gedanken übersetzen: gleichsam als den schlussstein ihres werkes, oder: als ihre letzte arbeit, so dass sogar im deutschen ein possessives pronomen eintreten könnte. Man stelle diesem τὰ τελευταία einmal ein andres ohne den artikel gegenüber, und wird den unterschied schwerlich verkennen können; z. b. jenes  $\gamma$ , 65, 35:  $\mathring{a}$  δε τελευταῖά φατε άδικηθῆναι, wo ohne artikel einfach von einer unbill, nämlich der zuletzt erlittenen, gesprochen wird, während mit dem artikel bezeichnet worden wäre, dass diese unbill den schluss des vorher erlittenen unrechts bilde, mit ihr das früher erlittene seinen abschluss gefunden hätte.

Durch eine conjectur will Haase sodann der öfter besprochenen stelle γ, 17, 19: παραπλήσιαι δε καὶ ἔτι πλείους ἀργομέτου τοῦ πολέμου aufhelfen. Er schlägt nämlich vor, was auch Campe conject. p. 19 schon gethan hatte,  $\ddot{\eta}$  nach  $\pi \lambda \epsilon i \sigma v_s$  einzuschieben; so würde all das unstatthafte, was sonst der satz für ihn hat, auf einmal gehoben. Wenn ich mich nur erst von einem unstatthaften überzeugen könnte. Zunächst ist festzustellen, worin auch jetzt die ausleger so ziemlich übereinstimmen, dass das folgende, von z. 20 an, die schiffe des ersten, und nicht die des vierten jahres angeben will. Das sieht man, abgesehen also von dem gedankenzusammenhange, der erst gefunden werden soll 1) aus den hundert schiffen um den Peloponnes; für das vierte jahr des krieges hätten 130 schiffe angegeben sein müssen, nach c. 7,-20 und c. 16, 3; 2) aus den schiffen um Potidäa, woselbst nach der übergabe der stadt,  $\beta$ , 70, 15, keine flotte mehr anzunehmen ist; und 3) daraus, dass hier die vierzig nach Lesbos geschickten schiffe,  $\gamma$ , 3, 23 nicht genannt sind. Von den dreihundert schiffen also, die Perikles beim anfange des krieges als segelfertig rechnet ( $\beta$ , 13, 21:  $\tau \varrho i \dot{\eta} \varrho \varepsilon i \varsigma$   $\tau \dot{\alpha} \varsigma$   $\pi \lambda \varrho i \dot{\mu} \varrho \upsilon \varsigma$   $\tau \varrho i \alpha x \varrho \sigma i \alpha \varsigma$ ) sind demnach gleich im ersten jahre, wie Thukydides hier angiebt, 250 schiffe verwendet. Wie viele schiffe dagegen sind für



das vierte jahr zu berechnen? 1) jene vierzig schiffe bei Lesbos; 2) dreissig schiffe im westen des Peloponnes, c. 7, 20; 3) hundert schiffe am Isthmos, c. 16, 3; 4) etwa zehn schiffe an sonstigen stationen, c. 17, 23; sind im ganzen 180 schiffe, die Thukydides hier von jenen dreihundert segelfertigen schiffen speciell als wirklich unter segel gegangen (ένεργοι κάλφ έγένοντο, wie ich c. 17, 18-19 für das allen unverständliche erzoyot xálλει έγένοντο zu lesen vorschlage) verzeichnet hat. Ausser diesen 180 schiffen verlangt nun Haase, dass wir auch noch 'andere hundert schiffe rechnen sollen, die er nach Attika, Euboea und Salamis auf wachtposten versetzt. Und warum? Weil es  $\beta$ , 24, 11 heisse: οί 'Αθηναΐοι φυλακάς κατεστήσαντο κατά γην καί κατά θάλασσαν, ωσπερ δη εμελλον διά παντός του πολέμου quλάξειτ. Das seien hundert schiffe gewesen, wie wir nachträglich aus y, 17, 20 erführen: τήν τε γάρ 'Αττικήν και Εύβοιαν και Σαλαμίνα έχατὸν ἐφύλασσον. Aber wir erfahren aus jenem kapitel  $\beta$ , 24 auch, dass die Athener jedes jahr die hundert besten schiffe für einen nothfall, wenn etwa der feind mit einer flotte gegen ihre stadt heransegle, sich reserviren wollten, also hätten sie im vierten jahre 280 schiffe in thätigkeit und im ganzen 380 schiffe segelfertig gehabt, hätten also nach all den leiden und ausgaben (2000 talente allein für Potidäa, \$, 70, 11) noch kräfte und eifer genug gehabt, über die zahl jener anfänglich 300 segelfertigen schiffe noch um achtzig neue schiffe hinauszugehen, und wären also so reich und verschwenderisch in ihren mitteln gewesen, gleich von vorn herein zweihundert schiffe, 100 auf jenen wachtposten, hundert andere in den schiffshäusern sich bloss für nothfälle aufzubewahren. Und wenn sie im nothfalle nur zur hand gewesen wären. Allerdings jene hundert reserveschiffe in den schiffshäusern sind wirklich zur stelle, wo jene bezeichnete noth eingetreten ist; ich hoffe das, rückkehr des Alkibiades p. 51 ff., hinreichend dargethan zu haben. Aber von jeuen andern hundert schiffen auf den wachtposten nirgends eine spur, weder wo der Peiräeus in gefahr schwebt und Salamis wirklich verheert wird,  $\beta$ , 93. 94, noch sonst einmal, auch in der späteren nothzeit nach der sicilischen expedition nicht, wo auch sie, ein königreich für ein pferd, hätten rufen mögen. So thöricht verschwenderisch waren die Athener nicht, fortwährend hundert kriegschiffe in ihrer nächsten nähe auf wachtposten zu halten, wo ihrer meinung nach, jetzt, wie die sachen standen, kein feindliches segel sich in ihrem eigenthum, dem meere, blicken lassen Vielmehr sind das hie und da einzelne wenige wachtschiffe gewesen, die die φρυκτοί πολέμιοι zu besorgen hatten, wie wir aus  $\beta$ , 94, 11 erfahren. Dagegen waren im anfang des krieges die transporte und auch wohl übersiedelungen nach Euboea, Salamis und den benachbarten inseln zu besorgen und zu überwachen,  $\beta$ , 14, 29, und dazu werden jene hundert schiffe

verwandt sein, die der schriftseller uns γ, 17, 20 als um Attika, Euboea und Salamis thätig aufführt, dieselben hundert, wie aus jener angabe der dreihundert segelfertigen schiffe wahrscheinlich wird, die später, als die ersten nothwendigen arrangements getroffen waren, für einen gefürchteten nothfall bei seite gestellt wurden. Also sind für das vierte jahr wirklich zu zählen nur 180 oder bei damals vermehrten und verstärkten einzelnen stationen ungefähr zweihundert schiffe in thätigkeit gewesen, weniger also und nicht mehr als im ersten jahre, und jenes  $\ddot{\eta}$  Haase's also schon der sache nach unmöglich. Unmöglich ist es aber 2) auch der sprache nach. Mit πλείους η ἀργομένου τοῦ πολέμου wäre hier eine anknüpfung an das vorhergehende und keine entgegenstellung, also ware dann auch a) für das δέ nach παυαπλήouas keine stelle. Sodann wäre es b) ungeschickt, die kleinere summe in einer bestimmten zahl auszusprechen, die grössere aber nur darnach errathen und abmessen zu lassen, während er hier gerade die grösste summe in einer genauen ziffer angeben musste, denn τοσαύται δή, z. 32, setzt gerade für die höchste summe (bei dem πλείσται) eine bestimmte zahlenangabe voraus. endlich c) ist in dem έν τοῖς πλείσται, z. 18, geradezu gesagt, dass die zahl der schiffe dieses vierten jahres gegen die schiffe des ersten jahres die kleinere, die des ersten jahres die grösste (nleistai) gewesen. Denn έν τοῖς πλεῖσται heisst nicht: die meisten, sondern: mit die meisten, während "die meisten schlechtweg" niemals mit solchem έν τοίς, sondern alllein durch πλείσται ausgedrückt wird. Thukydides hat solches ir roig mit dem superlativ im ganzen zehn mal:  $\alpha$ , 6, 34;  $\gamma$ , 82, 15;  $\delta$ , 105, 2;  $\eta$ , 19, 6;  $\eta$ , 24, 16;  $\eta$ , 27, 3;  $\eta$ , 71, 32;  $\vartheta$ , 68, 30;  $\vartheta$ , 89, 27; 2, 90, 17. Von diesen stellen hat Matth. §. 290 schon sechs aufgeführt, doch trifft die folgerung, die er aus ihnen zieht, als werde durch diese formel unter mehrerem vorher erwähnten das wichtigste herausgehoben durchaus nicht zu. Im gegentheil. schriftsteller gebraucht dies er roig da, wo er eines neben anderen besonders bezeichnen, diesem einen aber vor dem anderem doch nicht den unbedingten vorrang zuschreiben mag. Man soll durch dies èv vois hören, dass der eine, von dem in so ausgezeichneter weise die rede ist, doch auch anderes wenigstens in gleicher linie neben sich habe, und so ist dies er rois eher eine beschränkung durch das andere einzelne gleich bevorzugte, als eine hinter sich lassende voranstellung zu nennen. Man vergleiche nur: θ, 68, 30 heisst es in ausgeführter formel: καὶ Θηραμένης ο του Αγνωνος έν τοις ξυγκαταλύουσι τον δημον πρώτος ην; wie wenig das aber ausschliessend gemeint ist, muss man erkennen, wenn man das vorher über Antiphon und Phrynichos gesagte damit zusammenhält, wo von jenem z. 11 gesagt wird: ό μέντοι απαν τὸ πραγμα ξυνθείς, ὅτφ τρόπφ κατέστη ές τοῦτο, και έκ πλείστου επιμεληθείς 'Αντιφών ην, und es von diesem

z. 23 heisst: παρέσγε δε καὶ ὁ Φρύνιγος έαυτὸν πάντων διαφερόντως προθυμότατον ές την όλιγαργίαν - πολύ τε πρής τα δεινά, έπειδή περ υπέστη, φερεγγυώτατος έφάνη; so dass also dem Theramenes gegenüber, dem einen geradezu das erste beginnen der suche, dem anderen der vor allen ausgezeichnetste eifer beigelegt wird. Hut man die hier gegebenen characterisirungen im gedächtniss, so hält man auch für  $\theta$ , 90, 16 die wage in der hand und sieht, dass hier mit dem έν τοῖς μάλιστα καὶ ἐκ πλείστου ἐναντίος τῷ δήμφ ebensowenig Aristarchos wie dort Theramenes über einen Antiphon und Phrynichos hinausgestellt werden soll. Auch unterliegt die bedeutung der formel bei hinzugefügtem ualiora, wie an dieser stelle, gar keinem zweifel. Denn es ist klar, dass das έν τοῖς μάλιστα ebenso gebraucht ist, wie bei Herodot (γ, 8, 25; η, 141, 6) und Demosthenes das όμοῖα oder όμοίως τοῖς μάλιστα (Demosth. epist. p. 1473, 12: εύρήσετε με εύρουν το πλήθει τῷ ὑμετέρω τοῖς μάλισθ' ὁμοίως) oder wie bei Thukydides selbst a, 25, 19: καὶ χρημάτων δυνάμει όντες κατ' έκεῖνον τὸν χρότον όμοια τοις Ελλήνων πλουσιωτάτοις, und dass also Hemsterh. Luc. t. 1, p. 170 ff. recht hat, das μάλιστα von έν τοῖς nicht abzutrennen, sondern beides eng zu einem begriffe zu verbinden. Aus dem grunde kann ich auch nicht mit Bekker übereinstimmen, wenn er im Thukydides έν τοῖς πρώτοις nach Reiz vorgang überall auch gegen alle handschriften (in ein er rois nowros oder  $\pi \rho \tilde{\omega} \tau \sigma r$ ) zu verändern geneigt ist, wie  $\vartheta$ , 89, 27;  $\eta$ , 19, 6;  $\delta$ , 105, 2; η, 27, 3; denn gehört έν τοῖς μάλιστα zusammen, so sieht man nicht, warum nicht auch eine adjectivische form sich an er rois soll anschliessen dürfen, ganz in demselben sinn und werth, so viel ich sehe, wie das mit folgendem πρῶτοι und πρῶzor geschehen sein würde. Um sich von dieser im grunde also etwas beschränkenden bedeutung des ir roig durch den gegensatz zu überzeugen, vergleiche man solche stellen, wo offenbar eine ausschliessende voranstellung ausgedrückt werden soll, wo das aber nie mit dieser (der früheren ansicht nach recht eigentlich heraushebenden) formel er zoig bewerkstelligt wird; mit nowin:  $\zeta$ , 31, 2;  $\zeta$ , 44, 33;  $\delta$ , 17, 7;  $\alpha$ , 98, 20 und sonst; dagegen führe ich stellen wie  $\alpha$ , 98, 13 nicht mit auf, weil die formel im Thukydides nur subjectivisch erscheint; mit nheiorou: 8, 40, 15;  $i_i$ , 70, 15;  $\zeta$ , 49, 22 u. sonst, während steigerungen bis zur äussersten gränze, wie bekannt, mit ώς, ὅτι, ὅσα **ausgedrückt** werden. Die sache ist also die: wo der schriftsteller in fällen, die sich der art bestimmen liessen, einen entschiedenen vorrang zugestehen will, enthält er sich der formel: α, 6, 10: ἔγυμνώθησάν τε πρώτοι; α, 13, 17: πρώτοι δε Κορίνθιοι λέγονται έγγύτατα τοῦ μῦν τρόπου μεταγειρίσαι τὰ περί τὰς καῦς; er hat für diese dinge, muss man annehmen, die bestimmteste überlieferung und einen hinlänglichen beweis; wo dagegen die sache so angethan war, dass ein ausschliessliches kaum ausgesprochen wer-

den konnte, fügt er, wie es scheint, aus gewissenhaftigkeit und wie zu seiner eigenen sicherstellung und beruhigung das er vois hinzu: α, 6, 34: έν τοῖς πρῶτοι δὲ 'Αθηναῖοι τόν τε σίδηρον κατέθεντο;  $\gamma$ , 82, 15;  $\eta$ , 24, 16 (womit zusammenzuhalten  $\beta$ , 65, 33),  $\eta$ , 19, 6, denn auch einzelne andere schiffe mochten gern vorher schon in see gegangen sein;  $\eta$ , 71, 32, und dazu die anderen im obigen besprochenen stellen. Man wird mit dieser auffassung auch die stellen im Herodot, Plato und Demosthenes im einklang finden. Ist aber diese theorie des év vois richtig, so ist auch an der stelle, um die es sich hier handelt, das vorgeschlagene  $\eta$  nach  $\pi \lambda \epsilon i \sigma v$ ; auch deswegen unmöglich; denn mit dem έν τοις πλείσται z. 18 ist dann nur ausgedrückt, dass im vierten jahre "mit die meisten" schiffe in see gegangen sind, während jenes eingeschobene  $\eta$  die bestimmteste ausschliessung: die allermeisten, verlangen würde, nämlich mehr noch als im ersten jahre, für welches die grösste sonst bekannte zahl berechnet Ich darf zu gunsten des er rois die sache auch umkeh-Ist, wie ich hoffe, auch ohne diesen dem er rois entnommenen grund die überlieferte lesart schon durch das sonst beigebrachte gesichert, so ist diese stelle für die bedeutung des er zoig mehr als jede andere ein redender beweis, weil sich hier der werth des èr vois gegen das andere in vergleich gestellte nach bestimmten zahlen abmessen lässt. - Schliesslich bedarf es gegen Haase noch eines wortes, warum diese schiffsangaben gerade an dieser stelle durchaus angemessen erscheinen müssen. Sie sind hier in die erzählung des mytilenäischen abfalls eingefügt. gleich nachher hat der schriftsteller von der angestrengteren belagerung Mytilenes und dem dabei eintretenden geldmangel der . Athener zu berichten, der sie sogar damals zu einer neuen einrichtung, der έσφορά, zwingt; c. 19, 19: προςδεόμενοι δε οί 'Αθηναίοι χρημάτων ές την πολιορκίαν, και αύτοι έςενεγκόντες τότε πρώτον έσφοραν διακόσια τάλαντα, έξέπεμψαν και έπι τους ξυμμάχους άργυρολόγους ναύς δώδεκα. Wenn ihn daher an unserer stelle die grosse schiffsausrüstung des vierten jahres auf die noch grössere des ersten jahres führt, er daran sodann die betrachtung knüpft, z. 24: καὶ τὰ χρήματα τοῦτο μάλιστα ὑπανάλωσε μετά Ποτιδαίας, und diese ausgaben vor Potidäa, hier gleichfalls nachtragend, in genauen ziffern zur berechnung stellt: so sieht man wohl, dass es ihm in letzter reihe nicht sowohl um jene schiffsangaben, als um den aufwand zu thun ist, den diese bedeutenden schiffsaussendungen veranlasst haben, und der uns schon hier bei passend gegebener gelegenheit auf jenen geldmangel vorbereiten soll. Muss man aber zugeben, dass hier zum verständniss des folgenden des aufwandes an passender stelle gedacht wird, so sind auch jene nachträglichen schiffsangaben hier nicht ungehörig, durch welche wiederum jener aufwand erklärt wird; zugleich aber ist auch klar, dass wenn in den abschliessenden worten, z. 31: τὰ μὲν οὖν χρήματα οὕτως ὑπαταλώθη τὸ πρῶτον, dieser aufwand durch τὸ πρῶτον schon in den anfang des krieges gesetzt wird, dies auch deswegen geschieht, weil gerade die grösste flottenausrüstung (καὶ τῆες τοσαῦται δὴ πλεῖσται) demselben τὸ πρῶτον (= ἀρχομένου τοῦ πολέμου, z. 20), schon dem anfange des krieges angehört.

Zum fünften will Haase an einem beispiele darthun, wie nicht bloss die abschreiber, sondern auch die ausleger dem Thukydides zum schaden gereichen. Er wählt dazu γ, 13, 20: καὶ ένομίζομεν αποστήσεσθαι διπλην απόστασιν, από τε των Ελλήνων μη ξύν κακώς ποιείν αύτούς μετ' Αθηναίων άλλά ξυνελευθερούν, από τε 'Αθηναίων μη αυτοί διαφθαρήναι υπ' έκείνων έν ύστέρφ άλλα προποιήσαι. Incredibile est, sagt er, quanta de hoc loco monstra commenti sint interpretes. Ich fürchte, das größte hat er selbst hier zu wege gebracht. Die ausleger sind, mit ausnahme weniger, besonders Poppo's bis jetzt der meinung, der gedanke laufe auf ein wortspiel hinaus: in bezug auf ἀπὸ τῶν Έλλήνων bedeute ἀφίστασθαι ablassen, in bezug auf ἀπὸ ᾿Αθηraiwr abfallen. Haase dagegen will, dass hier an eine wirkliche διπλη ἀπόστασις gedacht werde. In wie fern hier in wahrheit ein doppelter abfall der Mytilenäer vorliege, das habe Thukydides selbst in der rede der Mytilenäer c. 10, 26 - 32 auseinandergesetzt. Es wird einem schwindeln. Thukydides sagt dort: ἡμῖν δε καὶ 'Αθηναίοις ξυμμαχία έγενετο πρώτον απολιπόντων μεν ύμῶν ἐχ τοῦ Μηδικοῦ πολέμου, und ξύμμαγοι ἐγενόμεθα, wir Mytilenäer und Athener, und eben dasselbe erzählt Herodot 1, 106, 36: καὶ ούτω δη Σαμίους τε καὶ Χίους καὶ Λεσβίους καὶ τοὺς άλλους νησιώτας οι έτυγον συστρατευόμενοι τοϊσι Ελλησι, ές τὸ συμμαγικόν εποιήσαντο, πίστι τε καταλαβόττες καὶ δρκίοισι έμμετείν τε καὶ μὴ ἀποστήσεσθαι, also nur, wie einst die bundesgenossenschaft zwischen Athen und Mytilene abgeschlossen worden ist, nichts weiter, nichts von einem noch fortbestehendem bunde zwischen Sparta und den inseln; und doch sollen gerade diese stellen (die sonst noch von Haase angeführte stelle Herod. 1, 114 handelt von ganz anderem) nach Haase den juristischen fortbestand des alten allgemeinen griechenbundes gegen Persien, also jener alten, spartanischen hegemonie gegen Xerxes documentiren. Als wenn wir nichts wissen von einer förmlichen lossagung Athens, also auch seiner symmachie von Sparta zur zeit des dritten messenischen krieges (Thuk.  $\alpha$ , 102, 17; 18, 14. 18); als wenn es nie einen dreissigjährigen vertrag gegeben hat, der auch rechtlich feststellte, was sich längst factisch gebildet hatte, eine neue ordnung der dinge in Hellas. Die alten verträge der Perserzeiten waren längst abolirt, und wenn dennoch die Platäer, was Haase geltend macht, sich beim einfall der Peloponnesier in ihr gebiet und später bei ihrer belagerung auf sie berufen ( $\beta$ , 71, 31;  $\gamma$ , 58, 59), so thun sie das nicht, weil sie noch an

den rechtlichen fortbestand jener alten bundesgenossenschaft glauben, sondern weil ihnen zu jener zeit vom gesammten Griechenland die unverletzlichkeit und freiheit ihres landes für ewige zeiten als kampfpreis zuerkannt und garantirt worden war. Was meint nun Haase damit zu beweisen, wenn er aus der erwiderung der Thebaner gegen diese berufung die worte c. 63, 5: τοὺς πάντας Ελληνας, οἶς ξυνωμόσατε hervorhebt; gewiss, ein jeder weiss, dass auch die Platäer in den Perserzeiten zu der allgemeinen Hellenenverbrüderung gegen Persien gehört haben, und mehr besagen die worte nicht; während Haase beweisen will, dass jene verbrüderung rechtlich auch für die athenischen bundesgenossen noch im peloponnesischen kriege bestand, sagen jene Thebaner nicht weniger als gerade das gegentheil, c. 64, 19-21: μη προφέρετε την τότε γενομένην ξυνωμοσίαν, ώς χρή άπ αὐτῆς νῦν σώζεσθαι ἀπελίπετε γὰρ αὐτήν, durch euren übertritt zu Athen habt ihr diese bundesgenossenschaft verlassen, darum beruft euch nicht auf das, was für euch nicht mehr vorhanden ist, für euch keine rechtliche gültigkeit mehr haben kann. Ueber den gewinn, den Haase aus dieser seiner neuen, alles bekannte auf den kopf stellenden lehre für das verständniss der stelle zu ziehen vermeint, schweige ich lieber; es ist keine gefahr, dass ihm jemand in die verzwicktheit der sich dabei kundgebenden gedanken zu folgen geneigt sein werde. Dagegen giebt die erklärung, die hier auf den ursprünglichen sinn des άφίστασθαι zurückgeht, einen sehr klaren und für den zusammenhang sehr angemessenen sinn, den Böhme gerne recht scharf zergliedern mag, ohne dass ihm, hoffe ich, halbe paralogismen dabei begegnen sollen. lich wenn er die ἀπόστασις ἀπὸ τῶν Ελλήνων schon einen abfall nennt, hat er sogleich damit die zarten saiten dieses satzes zerrissen und sie werden ihm nicht mehr klingen. Aber å φίστασθαι ist den lesern des Thukydides in der doppelten bedeutung 1) ablassen von etwas, sich einer sache enthalten, und 2) abfallen von jemanden, gleich sehr geläufig. Für die erstere bedeutung, die hier allein nachzuweisen ist, vgl. η, 28, 32: μηδ' ως άποστηναι έχ Σικελίας άλλ' έχει Συρακούσας τῷ αὐτῷ τρόπφ άντιπολιορχείν; η, 7, 22: η παντάπασιν έτι άφεστήχει του πολέμου; θ, 2, 8: οὐκ ἀποστατέον ἔτι τοῦ πολέμου είη άλλ' έθελοντὶ ἐτέον ἐπὶ τοὺς ᾿Αθηναίους; β, 47, 32; δ, 118, 26; und selbst an einigen stellen, wo die bedeutung abfallen nahe genug liegt, ist doch die ursprüngliche noch nicht ganz untergegangen; so  $\gamma$ , 103, 3 wegen des allein hier dabei vorkommenden  $\alpha \pi \delta$ ;  $\alpha$ , 38, 13; θ, 76, 31 (vgl. dazu das z. 2 folgende μεθεστάναι; coll.  $\theta$ , 90, 20;  $\theta$ , 96, 30);  $\alpha$ , 101, 24, wegen des dabei stehenden dativs;  $\varepsilon$ , 48: 27; und auch  $\gamma$ , 39, 34 schwebt dem Kleon zur bezeichnung desselben mytilenäischen abfalls bei απέστησαν wegen des entgegengestellten ἐπανέστησαν, da er etymologisirt, die grundbedeutung des wortes noch vor. Heisst nun agiστασθαι ebenso gut das eine wie das andere, ablassen und abfallen, welche beide bedeutungen in dem ursprünglichen sinne des worts, der keineswegs untergegangen ist, zusammenlaufen oder zusammenliegen, so weiss ich nicht, wie die Mytilenäer, ohne dass ich es ein wortspiel nennen möchte, sich kürzer, geistreicher und für ihren zweck geschickter hätten ausdrücken können, als wenn sie sagen: da aber, als die Böoter uns aufforderten, gaben wir ihnen alsbald nach und waren der meinung, in doppelter weise ἀποστήσεσθαι, von den Hellenen und von Athen, in zwiefacher weise uns aus unsrer früheren stellung zu bringen, gegen die einen uns nicht mehr zu versündigen, und der gefahr vor den andern zu entgehen. Früher, haben sie oben gesagt, c. 10, 32, προθύμω, είπόμεθα, sind wir ihnen bereitwillig gefolgt, als ihr ziel auch unseres war; nun aber dieses ziel, sagen sie jetzt, die knechtung der bundesgenossen geworden ist (¿neiðn då έωρωμεν αύτοὺς — την των ξυμμάγων δούλωσιν έπαγομένους), ziehen wir nicht mehr mit ihnen, und lassen, indem wir von ihnen ablassen, zugleich von dieser knechtung der Hellenen ab. So klar dieser gedanke ist, und so ungezwungen und einzig erwünscht sich für seinen ausdruck das antorandai darbot, so passend tritt er hier auf, weil das gehässige des zweiten theils, der abfall von dem bundesgenossen, durch die edle absicht des ersten theils schon gemildert und vollkommen gerechtsertigt ist. Vor fein fühlenden lesern des Thukydides brauche ich nicht erst auszusprechen, dass wir sogar auf das, was eigenthümliches und prägnantes in der ausdrucksweise liegt, durch das έτομίζομεν vorbereitet werden, eine wendung, die gerade ohne diese geistreiche besonderheit des folgenden gar keine erklärung hätte.

12. Alles was Bonitz zur interpretation mehrer noch fraglicher stellen aus den reden des ersten buchs beibringt, fördert die sache und führt sie meist zum wirklichen abschluss. So wird gleich in der ersten stelle  $\alpha$ , 69, 14 seine erklärung der worte: ών άρα ὁ λόγος τοῦ έργου ἐκράτει: euer ruf war also besser als die wirklichkeit, ohne frage zu recht bestehen, wie sie auch bereits von Krüger gebilligt ist. Wenn er dabei gelegentlich den vorhergehenden worten: καίτοι έλέγεσθε ἀσφαλεῖς είναι, mit den andern auslegern die übersetzung giebt: und doch standet ihr im rufe der vorsicht, so will ich gegen diese auffassung des acqualeic, in welchem sinne es bei Thukydides in allen andern 57 stellen nie erscheint, hier eben so gelegentlich nur bemerken, dass schon das imperfectum ἐλέγεσθε davor warnen musste, denn für vorsichtig gelten die Lacedämonier auch noch jetzt und nur allzusehr. -Unbedenklich beizustimmen ist ferner seiner auffassung des urgalor διαφερόντων καθεστώτων c. 70, 31, und des άναπίπτειν c. 70, Sein zweifel über c. 70, 28 dürfte durch die im obigen von mir gegebene erklärung gehoben sein. - Was er zu c. 71, 33 über die stellung von of bemerkt, ist durchaus gerechtfertigt; sowohl für den bau wie auch für den inhalt des satzes ist es lehrreich, diese worte mit c. 69, 10 ff. zusammen zu halten; auch für das verständniss des ἀσφαλεῖς dort wird man in dem zò ἴσον νέμετε hier eine beihülfe haben, weil man daraus sieht, welche gränze die Spartaner nach der meinung der Korinthier ihrem hegemonischen schutze stecken und in wie weit auf sie wirklicher verlass ist. Auch der sodann für αεί προβαλλομένους, c. 73, 19 gegebenen erklärung ist beizustimmen, wenn nicht gar in dieser erklärung noch ein weiterer schritt vorwärts zu thun sein sollte. Bonitz übersetzt: "wenn es euch auch lästig sein sollte, euch dies bei jeder gelegenheit vorrücken zu lassen". Man sieht, bei dieser übersetzung ist  $\mu \tilde{\alpha} \lambda \lambda o \nu$  ausgelassen, und so dürfte Bonitz wohl mit Krüger stimmen, der zu μᾶλλον supplirt: ἢ τὰ πάνν παλαιά. Die bemerkung scheint ziemlich gleichgültig und ausserhalb der sache zu liegen, ob die Spartaner sich lieber von ganz alten dingen würden erzählen lassen; zumal dann προβαλλομένους in der bedeutung: sich vorrücken lassen, in bezug auf die alten zeiten wenig anwendbar wäre. Hat Bonitz einmal das dei richtig erkannt als: jedesmal, nämlich jedesmal, wenn sich ein anlass dazu bietet, in welcher überhaupt von jedermann zugegebenen bedeutung es auch im Thukydides noch fünfundzwanzigmal erscheint, so wird er, hoffe ich, nicht ungern mit mir dazu vorgehen,  $\mu \tilde{a} \lambda$ λον und ἀεί in eine wechselbeziehung zu bringen und so zu verstehen: wenn es euch auch lästiger werden sollte, jedesmal wenn es euch wieder vorgerückt wird, d. h. um so lästiger, je öfter vorgerückt. - Für die richtigkeit seiner auffassung von c. 75, 9 habe ich bereits unter 1. eine weitere begründung zu geben Auch c. 76, 13 hat Bonitz ἀπήγθησθε gegen Krüger hinreichend geschützt. Freilich meint Krüger auch jetzt noch, dass λυπήρους γενομένους denselben gedanken enthalte wie ἀπήχ-Doch ist auch in dem vorausgehenden, c. 75, 2-3, rò δέος, die den Athenern durch ihr ἀπηγθησθαι entstandene furcht, als die veranlassung zu nothwendigem weiteren vorschreiten in der herrschaft (κατηναγκάσθημεν προαγαγείν αὐτὴν ές τόδε) bezeichnet, wodurch ihnen ein arierai, ein nachlassen von strafferer zwangsherrschaft, ohne eigne gefahr unmöglich geworden sei. So muss die  $\alpha \pi \epsilon \chi \vartheta \epsilon i \alpha$  der Athener für die bundesgenossen also zur  $\lambda \dot{\nu} \pi \eta$  werden und zu einer  $\dot{\epsilon} \gamma \times \rho \alpha \tau \dot{\eta} \varsigma$  do $\gamma \dot{\eta}$  führen. Uehrigens zeigt alles folgende, dass auch hier das noor der bescheidene ausdruck der sprache für eine viel stärkere behauptung ist, wovon ich oben gesprochen habe, und dass der eigentliche sinn dessen, was die Athener meinen, der ist: ihr Lacedämonier würdet euren bundesgenossen noch viel kränkender als wir geworden Auch die sonstigen erklärungen, die Bonitz noch giebt, scheinen mir wohl begründet und jede als gewinn dankbar anzunehmen, mit ausnahme seiner auffassung des ίσου und κρείσσονος, c. 77, 13. 14 als neutra (vgl. gegen Cob. p. 51), der compara-



tive c. 82, 7 und des er rois arayxatorarois, worüber ich meine abweichenden meinungen im obigen zu begründen gesucht habe. So wandert es sich denn durch diese ganze schrift von Bonitz wie über wohlbestelltes feld, dessen sorgfältige pflege wie guter

ertrag gleich grosse befriedigung giebt.

13—15, die arbeiten von Ullrich, führe ich hier nicht auf in der absicht, einzelnes aus ihnen hervorzuheben, sondern um sie hier zum schluss als jene im eingang angedeuteten proben zu bezeichnen, die bereits von einem tieferen und geistigeren erfassen und durchdringen des schriftstellers gegeben worden sind, also lediglich um auf sie als auf das muster zu weisen, dem in zukunft nachzuringen sein wird. Es ist eben alles, was sie bringen, ein gewinn, im einzelnen für die sache selbst und überhaupt nicht minder für die art der behandlung. Wenn ich dieser methode die weiteste verbreitung wünsche, so ist damit kein geringerer wunsch ausgesprochen, als dass unermüdeter fleiss, geniales vermögen und begeisterung für wahrheit recht vielen eigen sein mögen; denn freilich sind das die kräfte, die diese methode zu ihren voraussetzungen hat.

Hamburg.

Ludwig Herbst.

#### Zu Soterichos.

Soter. Chol. 157: καὶ μελοθρολύκου καὶ τὸ βδακοῦ δῶμα. Nicht καὶ μέλαθοα Λαΐου [Λάου Bkk. anecd. II, 567, 7] καὶ τὸ Λαβδάχου δῶμα ist zu lesen, sondern: Λύχου χμέλεθρα καὶ τὸ Λαβδάχου δῶμα. Da λύχου klar in der handschrift steht, ist gar kein grund diese bekannte in alte sagen Thebens mit Nykteus verflochtene persönlichkeit zu verwischen. Κμέλεδρα, wordber Buttm. Lexil. 2, p. 265, war bisher nur aus Pamphilus beim EM und aus Herodian bekannt. Bei Hesych ist \*# \$2 & O a · do. κούς (Lob. Proll. 193) suo loco ausgefallen. Man findet es gl. × 3003 × νίπειν· σείεν ξύειν μέλεθοα καὶ δοκούς irrthümlick loco non suo. — Bei demselben v. 42 ist für nazgog worder zie zu schreiben πατροφόντην; v. 62 ένθεν δε ή είνο d. h. ένθεν δὲ ή 'Ινώ für ένθεν δ' έκείνο: also lautete der vers Ίνω δ' ἐσήλας' ἔνθεν είς βυθοῦ κῦμα. - Vs. 80 scheint unter Αργυραί wohl Apramiai zu stecken, denn am quell Argaphia oder Gargaphia wurde Aktäon verwandelt. S. Osann Eratosth. Erigon. p. 38. - Die verse 15-18 sind wahrscheinlich so zu schreiben:

εὐεργετῆσαι ở ἄσπερ ἐκ θεῶν βλαστών.

μὴ τὰς Διονύσου περιίδης χήρακλῆος

τροφοὺς (πάροιθεν νῦν) ἀπολλυμένας Θήρας,

μηδ ἄστυρον τὸ βούκτιτον κατασκάψης.

Jena.

M. Schmidt.

#### III. MISCELLEN.

## A. Mittheilungen aus handschriften.

#### 8. Brief des Aristoteles.

(Aus einem schreiben des dr's A. Dressel in Rom an professor Fr. Wieseler in Göttingen).

Dass die bisher unter Aristoteles namen gedruckten theils noch auf bibliotheken in manuscript liegen gelassenen briefe wenig anspruch auf ächtheit machen können, ist eine ebenso bekannte als anerkannte kritische thatsache. Es gilt das namentlich von den dreien an Philipp von Macedonien, den beiden an Alexander und dem einen an Theophrast, wie sie Aldus herausgab, mehr von noch jenen handschriftlich öfter vorkommenden an Alexander mit dem schwulstigen titel "geheimniss der geheimnisse des regierens" aus dem arabischen übersetzt. Indessen besass das alterthum wirklich eine sammlung aristotelischer briefe, die von Artemon von Kassandria herzurühren scheint und noch im zeitalter des Simplicius also am ende des sechsten jahrhunderts vorhanden war. Es hiesse daher das kind mit dem bade ausschütten, wollte man jede in dieser richtung noch zu machende forschung oder entdeckung von vorn herein als vergeblich oder verdächtig bezeich-Wirklich scheint in dieser beziehung schon jetzt eine durch äussere und innere gründe gestützte thatsache vorzuliegen, welche die aufmerksamkeit der sachkundigen verdient. In der Vaticana befindet sich ein arabischer codex, den Stephan Evodius Asmanni so beschreibt: Codex bombycinus in 40 foliorum 236 Arabica lingua et literis nitidissime conscriptus, quo continetur amplissima collectio sententiarum, adagiorum et variorum tractatuum ex celebrioribus atque clarioribus viris Persis, Turcis, Arabibus et Graecis ad mores hominum cuiuscunque gradus et conditionis rite componen-Hunc codicem Ausciah-hegius Rex filiis suisque dos spectantium. successoribus Regibus testamento legavit, eumque e prisca lingua in Persicam vertit quidam Changiur ben Asphendiar; Arabicum vero fecit Hlhasenus ben Sciahel Achudi, perfecitque Achmed ben Masku-

rah linguarum Persicae, Arabicae, Indicae ac Graecae cognitione peritissimus. Is rarissimus ac pulcherrimus codex olim collegii Maronitarum exaratus fuit manu cuiusdam Nasrallae ben Machmud die 110 mensis Maharrani anno hegirae 741 (Christi 1340), ut pagina 225 a tergo adnotatur. Recentiori manu additur in fine epistola Aristotelis ad Alexandrum magnum de regio regimine arabice nitidissima conscripta manu cuiusdam Negemaldar ben Abdallak Al-Kaladib Babylonii feria 4a die decima quinta mensis scennal anno hegirae 928 (Christi 1521), ut in epigraphe in calce paginae 236ae adnotatur. In der that war er eines fürstlichen besitzers würdig, denn er enthält nur perlen. Der brief des Aristoteles an Alexander über das regieren zog die aufmerksamkeit des abbate Pietro Armellini, eines kenntnissreichen und gründlichen gelehrten, auf sich. Er hat sich seiner prüfung länger als ein jahr gewidmet und nach unserer überzeugung gewichtvolle beweise für seine authenticität gefunden. Ihnen zufolge ist dies schriftstück jener brief über die monarchie, wovon uns Ammonius, Diogenes Laertius u. a. im leben des philosophen von Stagira berichten, und den Fabricius in seiner Biblioth. graeca unter den verlornen nennt. Der mir in das manuscript einer von Armellini gemachten übersetzung gestattete einblick überraschte durch die einfachheit und schärfe des gedankenausdrucks, die oft an die schrift vom staate erinnerte, was bei der gleichartigkeit des gegenstandes nicht verwundern kann. Nirgends eine spur von interpolatorischer breite. Was der codex sonst aus griechischen autoren namentlich aus Plato in arabischer übersetzung bietet, ist ohne ausnahme ächt; sollte dieser brief des Aristoteles allein untergeschoben sein? Der vergleich aber zwischen ihm und jenem obgenannten üher "das geheimniss der geheimnisse des regierens" stellt wie eine feuerprobe den verfasser des letztern als einen betrüger hin.

## 9. Persephone in Alexandria.

Der cod. Marcianus 125 des Panarium des Epiphanius, schätzbar wegen seiner correctheit und grösseren vollständigkeit, bietet namentlich die einundfunfzigste haeresie ("Aloyot) in einer gänzlich neuen recension dar, welche den umfang und das interesse dieses abschnittes um ein bedeutendes erweitert. Unter den durch ihn gewonnenen zusätzen nimmt jedoch ganz vorzugsweise eine stelle über die feier des Persephonefestes in Alexandria und entsprechende feiern in Petra und Elusa unsere aufmerksamkeit in anspruch, so dass deren besondere veröffentlichung wohl gerechtfertigt erscheinen dürfte. Es ist folgende.

Καὶ γὰρ καὶ μέρος τι τῆς ἀληθείας ἀναγκαζόμενοι όμολογεῖν οἱ τῆς τῶν εἰδώλων θρησκείας ἀργηγέται καὶ ἀπατηλοὶ εἰς το έξαπατήσαι τους πεισθέντας αθτοίς είδωλολάτρας έν πολλοίς τόποις έορτην μεγίστην άγουσιν έν αθτή τη νυκτί των Επιφανίων, είς το έπι τη πλάνη έλπίσαντας μη ζητείν την άλήθειαν. Πρώτον μεν εν Άλεξανδρεία εν τφ Κορίφ τφ καλουμένο ναός δε έστι μέγιστος, τουτέστιν τὸ τέμενος τῆς Κόρης. Όλην γὰρ τὴν νύκτα άγουποήσωντες εν ἄσμασί τισι καὶ αὐλοῖς τῷ εἰδώλο ἄδοντες, καὶ παννυχίδα διατελέσαντες, μετά την των άλεκτρυόνων κλαγγην κατέρχονται λαμπαδηφόροι είς σηκόν τινα ύπόγαιον, καὶ ἀναφέρουσι ξόανόν τι ξύλινον φορίφ καθεζόμενον γυμνόν, έγον σφραγιδά τιτα σταυρού έπὶ του μετώπου διάχρυσον, καὶ έπὶ ταὶς έκατέραις γερσίν άλλας δύο τοιαύτας σφραγίδας, καὶ ἐπ' αὐτοῖς τοῖς δυσί γονάτοις (sic) άλλας δύο, όμοῦ δὲ τὰς πέντε σφραγίδας ἀπὸ χρυσου τετυπωμένας. Καὶ περιφέρουσιν τοῦτο τὸ ξόανον έπτάκις κυκλώσαντες τον μεσαίτατον ναόν, μετά αύλον καὶ τυμπάνων καὶ ύμνων, καὶ κωμάσαντες καταφέρουσιν αύτὸ αὖθις εἰς τὸν ὑπόγαιον τόπον. 'Ερωτώμενοι δὲ ὅτι, Τί ἐστὶ τοῦτο τὸ (τὸ fehlt in der handschrift) μυστήριος; αποχρίνονται καὶ λέγουσιν ότι, Ταύτη τη ώρα σήμερον ή Κόρη, τουτέστιν ή Παρθένος, έγέννησε τον Aἰῶνα. Τοῦτο δὲ καὶ ἐν Πέτρα τῆ πόλει (μητρόπολις δέ ἐστι της 'Αραβίας, ήτις έστιν 'Εδομ ή έν ταϊς Γραφαίς γεγραμμένη) έν το έκεισε είδωλίω ουτως γίνεται, και Άραβικη διαλέκτο έξυμνούσι την Παρθένον, καλούντες αὐτην Αραβιστί Χααβού, τουτέστιν Κόρην, ήγουν Παρθένον, και τον έξ αυτής γεγεννημένον Δουσάρην, τουτέστιν Μονογενή του, δεσπότου. Τουτο δε και εν 'Ελούση γίνεται τη πόλει κατ' έκείνην την νύκτα, ώς έκει έν τη Πέτρα xal er Alegaropeia.

Halle a. d. S.

Franz Oehler.

#### 10. Zur lateinischen Anthologie.

Die werthvolle Miscellaneenhandschrift 306 der medizinischen schule zu Montpellier enthält auf ihren ersten, im anfang des neunten jahrhunderts geschriebenen blättern unter anderem mehr oder minder interessanten, nächst den distichen des Cato auch das carmen, oder wie hier die überschrift lautet, die Versus de Filomela. Die gegenüber dem Meyerschen texte (Anthol. I, p. 160) sich ergebenden varianten v. 3. Insomnem filomela transducit c. n., v. 6. Ne noceat ovis, v. 7. d. a. nunc c., v. 8. Aut possim, v. 9. V. filom. t. c. seducere (das s scheint radirt) c., v. 10. Inde cui, v. 14. Recreat et blandis, v. 17. Cantibus et coetus recr., v. 19. ludicet me cignus et garula c. hyrundo, v. 20. Cedit et inlustris siptacus o. t., v. 21. Nulla tuis, v. 24. Et suave l. gutturae pangere m., sind von keinem eigenthümlichen werth und stimmen zumeist mit denen der Leidener und Zürcher handschrift. ist jedoch der zusatz folgenden distichons am ende Gloria summa tibi (tibi summa hat die handschrift)

#### laus et benedictio, Christe,

Qui praestas famulis haec bona grata tuis.

cunter steht das Explicit, von gleicher hand und di

Darunter steht das Explicit, von gleicher hand und dinte wie das vorhergehende. Gleichwohl kennzeichnet sich der zusatz deutlich als unächt. — Der name des Iulius Speratus ist nicht genannt. Halle a. d. S. Fr. Oekler.

## B. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

#### 11. Zu Aeschylos Agamemnon.

Aesch. Agam. v. 929 sagt Klytämnestra olxog & indopst τώνδε σίν θεοίς, άναξ, Εγειν πένεσθαι δ' ούκ επίσταται δόμος. Hierzu bemerkt Schneidewin "οίκος δ' έπαρκεῖ, οίκοις δ' ὑπάρχει u. a. sind nutzlose hariolationen". Allerdings sind das nutzlose hariolationen, denen man nicht beistimmen kann, allein darin hat Schneidewin unrecht, dass er die stelle für unverdorben hält. Bereits andere haben auseinandergesetzt, dass ὑπάρχει hier mit dem infinitiv nicht stehen kann und dass der genitiv zords sich nicht rechtfertigen lässt. Ein drittes argument ist, dass die worte πένεσθαι κτλ. ein nutzloser zusatz sind, da olnog υπάρχει τῶνδε έχειν schon bedeutet "das haus ist so reich, dass es davon hat". Endlich wird, wer den Aeschylus kennt, zugeben, dass die fermelle symmetrie eine änderung verlangt, da diese beiden verse offenbar zu den vorhergehenden in beziehung stehen: goris Oálassa, rís δέ τιν κατασβέσει; τρέφουσα πολλης πορφύρας ισάργυρον κηκίδα παγκαίνιστον, είμάτων βαφάς. Ohne diese beziehung wäre der pathetische anfang ἔστιν θάλασσα mehr als auffallend. Der sinn ist offenbar: "wie das meer nicht versiegt, das in fülle purpursaft erzeugt, gewänder zu färben, so versiegt der reichthum des hauses nicht, das in fülle solche gewänder hat". Es ist exer aus γέμειν, und der infinitiv durch einwirkung des benachbarten πέ-Durch diese änderung sind alle νεσθαι aus γέμων verdorben. anstände beseitigt und auch die formelle symmetrie hergestellt, indem έστιν θάλασσα τρέφουσα aus οίχος δ' ὑπάρχει γέμων, so wie τίς δέ νιν κατασβέσει aus πένεσθαι δ' οὐκ ἐπίσταται δόμος einander entgegengesetzt sind.

Zu v. 1060 τί τόδε νέον ἄχος μέγα lautet die anmerkung Hermanns: "Quum accuratissime syllabas exaequare soleat Aeschylus, videri potest scribendum esse τί τόδ' ἄχος νέον, μέγα. Sed ea minus apta est verborum collocatio. Et respondet solutio contractis syllabis etiam v. 1080". Je mehr sich Hermann mit Aeschylus beschäftigte, desto mehr gelangte er, wie dies nicht anders sein konnte, zu der überzeugung, dass sich Aeschylus die grösstmöglichste übereinstimmung der antistrophen zum gesetz

gemacht hat. Nach der obigen bemerkung bleibt Hermann leider wieder auf halbem wege stehen und es scheint, dass er dieselbein früherer zeit niedergeschrieben und dann ohne nochmalige prüfung beibehalten habe. Dass Aeschylus nach der genauesten ausgleichung der strophen gestrebt habe, lässt sich nicht in abrede stellen, nur in den basen vertauscht er überall den trochäus und spondeus, bisweilen mit diesen auch den iambus. Im Agamemnon nun, diesem an lyrischen stellen so reichen stücke, hat er diese ausgleichung mit staunenswerther kunst durchgeführt, so dass nicht nur silbe für silbe entspricht, sondern auch das streben ganz sichtlich hervortritt, an der entsprechenden stelle worte von gleichem umfange, ja sogar von gleichen lauten zu setzen, selbst die syntaktische fügung auszugleichen. Man vergleiche, um bei unserem kommos stehen zu bleiben 1115. 1126: ἰων γάμοι γάμοι Πάριδος ολέθριοι = ιω πόνοι πόνοι πόλεος ολομένας und den folgenden vers φίλων· ἰω Σκαμάνδρου πάτριον ποτόν = τοπᾶν· ιώ πρόπυργοι θυσίαι πατρός. Und wenn nun im ganzen Agamemnon unter den vielen tausend versfüssen sich drei bis vier von ungenauer entsprechung finden, so werden wir annehmen, dass der dichter sich hier nicht treu bleiben wollte oder konnte. um nur nicht den glauben an die unfehlbarkeit des abschreibers aufzugeben, des abschreibers, der nicht eine seite aufzuweisen hat, auf der sich nicht die gröbsten fehler aller art vorfänden? Betrachten wir nun aber unsere beiden stellen, zunächst die von Hermann in der anmerkung angeführte, ἐπὶ δὲ καρδίαν ἔδραμε προχοβαφής = ἀπὸ δὲ θεσφάτων τίς ἀγαθὰ φάτις. Dass der dichter auch hier nach genauer responsion strebte, zeigt ja doch ganz deutlich der erste dochmius, wo  $\dot{\epsilon}\pi\dot{\iota} = \dot{\alpha}\pi\dot{o}$ ,  $\delta\dot{\epsilon} = \delta\dot{\epsilon}$ ,  $\kappa\alpha\rho$ . δίαν = θεσφάτων. Im zweiten dagegen soll er einer ganz gewöhnlichen dochmischen form eine weit ungewöhnlichere entgegengestellt, gleichwohl aber die worte so gewählt haben, dass die genaueste responsion zu erreichen war, κροκοβαφής δράμε = τίς άγαθά φάτις? Wer kann dies für irgend wahrscheinlich halten? Aber die umstellung! Nun, wir brauchen nicht lange zu suchen, ein stückchen weiter finden wir 1095. 1105 ιω ιω ταλαίνας κακόποτμοι τύχαι = ἰωὶ ἰωὶ λιγείας ἀηδόνος μόρον. Hier stellt man um μόρον ἀηδόνος, aber mit welchem rechte? Die iambische tripodie hat dasselbe maass wie der dochmius, und dass die iambische tripodie dem dochmius wirklich bei Aeschylus entspricht, steht bier ganz deutlich geschrieben, denn alle handschriften haben αηδύνος μόρον. Glaubt man aber hier umstellen zu müssen, so wird man sich auch gegen jene umstellung nicht sträuben dür-Wenden wir uns nun zu dem verse, von dem wir ausgegangen sind, so macht Hermann als einwand gegen die umstellung die minus apta verborum collocatio geltend, und allerdings kann es nicht heissen τι τόδ' ἄχος νέον, μέγα, μέγ' ἐν δόμοισι κτλ. Sehen wir uns aber die antistrophe an τον όμοδέμνιον πόσιν, so

muss das hinzugesetzte  $\pi \delta \sigma \iota r$  auffallen, denn  $\delta \mu o \delta \delta \mu r \iota \sigma \varsigma$  ist wie  $\xi \dot{\nu} r \iota \nu r \sigma \varsigma$  der ausdruck für den gatten, und so wie es 1075 heisst  $\dot{\eta}$   $\xi \dot{\nu} r \iota \nu r \sigma \varsigma$ , so hat sicher auch hier der dichter nur  $\tau \delta r$   $\dot{\sigma} \mu \sigma \delta \dot{\epsilon} \mu r \iota \iota \sigma \delta r$  geschrieben, der glossator aber dieses sonst nicht vorkommende wort durch das beigesetzte  $\pi \delta \sigma \iota r$  erklärt, das dann als zum text gehörig betrachtet wurde. Nun aber fehlte in der strophe ein fuss und diesen hat der abschreiber sehr unglücklich, als ob er den Euripides und nicht den Aeschylus vor sich hätte, durch das verdoppelte  $\mu \dot{\epsilon} \gamma \alpha$  ergänzt; die entsprechenden verse lauteten also ursprünglich  $\tau \iota$   $\tau \delta \delta$   $\alpha \gamma \sigma \varsigma$   $r \dot{\epsilon} \sigma r \sigma$   $\delta \mu \sigma \delta \dot{\epsilon} \mu r \iota \sigma$  mit gleichlaut am ende.

Zu den noch nicht aufgeklärten stellen gehört die rede der Klytämnestra v. 1465 αὐγεῖς είναι τόδε τούργον ἐμόν. μηδ' ἐπιλεγθης 'Αγαμεμνονίαν είναι μ' αλοχον. Franz edirt έπιλέξης und Karsten scheint dies eine emendatio manifesta; aptissimum est inλέγειν, dictis addere aliquid. Ebenso sagt Weil ganz kurz optime corr. Franz e Vossii coniectura. Leider halten es diese herausgeber nicht für nöthig, den sinn der stelle anzugeben, und mir will es nicht gelingen, diesen worten einen vernünftigen gedanken abzugewinnen. Wenn Klytämnestra sagt: "du schreibst die that mir zu, füge aber nicht hinzu, ich sei Agamemnons gemahlin", so kann sie damit doch nur meinen, sie habe die that allerdings gethan, aber sie habe sie nicht als Agamemnon's gemahlin gethan. Nun folgt aber φανταζόμενος δε γυναικί νεκρού τοῦδε ἀλάστωρ τόνδ ἀπέτισεν, so dass sie sagen würde: "ich habe ihn allerdings getödtet, aber als seine gemahlin habe ich ihn nicht getödtet, sondern in meiner gestalt hat ihn der rachegeist getödtet". Glücklich, wer das versteht. Das völlig verkehrte ἐπιλέγειν beseitigt Hermann, aber sein vorschlag μηκέτι λεγθη δ' ist gleichfalls verfehlt, da man hier die zweite person erwartet, das μηκέτι auffallend ist und der gedanke nes heisse nicht mehr, ich sei Agamemnons gemahlin" weder mit dem vorhergehenden noch mit dem folgenden im zusammenhange steht. Die annahme einer lücke fördert uns auch nicht; die ergänzung von Fr. Thiersch ist unstatthaft und ich sehe überhaupt nicht. wie es möglich sein sollte, etwas zu ergänzen, wodurch der satz "ich sei Agamemnons gemahlin" passen würde. Aus der entgegnung des chors ώς μεν άναίτιος εί τουδε φόνου, τίς ὁ μαρτυρήσων; πατρόθεν δε συλλήπτως γένοιτ' αν αλάστως "du bist nicht schuldlos, aber der alastor mag dir geholfen haben", geht hervor, dass Klytämnestra die ganze schuld von sich ab auf den alastor wälzt, und der sinn der stelle ist: "du sagst die that sei mein; darin irrst du, nicht ich, sondern der alastor hat diesen getödtet". Ich schlage vor μηδ' ἐπενέγκης 'Αγαμεμνονίαν κοίταν άλόγφ. Denn είναι μ' käme εὐνάν näher, allein Klytämnestra berücksichtigt die worte des chors ώμοι μοι, κοίταν τάνδ' άνελεύθερο». Das μηδέ lehrt, dass vorher etwas ausgefallen ist und

dasselbe zeigt auch der sinn: "du sagst, das sei mein werk. Sage das nicht und schreibe Agamemnons tod nicht seiner gemahlin zu, sondern die gestalt seines weibes annehmend hat der alastor diesen getödtet". Deshalb ist aber der anfang der gegenstrophe nicht für echt zu halten; Aeschylus kann etwa gesagt haben αίνεις θάνατον τοῦδ' ἀνελεύθερον, οὐδὲ γὰρ οὕτος κτλ. oder πῶς δ' ἀνελεύθερον; οὐδὲ γὰρ οὕτος, so dass nur μὴ τόδε λέξης ausgefallen wäre.

Ostrowo.

R. Enger.

#### 12. Soterichos Oasita.

Das gedicht des Soterichos Oasita ist nicht so schlimm verderbt, als es auf den ersten anblick hin scheint. Ich will zum beweise eine längere für desperat angesehene stelle verbessern. V. 87—97 heisst es:

ξνθα Πολυνείκης ήρξεν 'Αργείου λεώ στρατών λοχαγός. ένθα θυρέων λόγχην. ένταῦθα Καμπανεύς περὶ τὸ χεῖλος ἐφλέχθη. 90. τὰς μὲν πύλας καλοῦσι τὰς δὲ ὑλοκύρας. πύλαις δὲ ταύταις προστεθείσαις ἡμῖν ἀξρήκτες 'Αμφιάραον χαίρουσα δεγοιοίτε γαῖα ἀγυγίας πύλεοι ἐν τρίταις κλῆθρε

πομέδοντα τὸν μέγαν εὐσθενῆ τ' εἶπε 95. τὸ κηδίστεσὶν παρὰ πύλαις παρθενοποιός ὅτε ἦν μόλην ώης πύλαις ὁλώλε μυριέσιν ἐκλήθη.

Bereits von A. Nauck hergestellt ist v. 87 λαού 88 Σπαρτών 89 περιττόχειλος (vgl. Et. Gud. 17, 15) ἐσήμητεν 92 und χαίνουσα von Müller. Wenn aber Nauck έταῦθα v. 89 nur in ένθα verwandelt, ohne das wort umzustellen, verdirbt er den vers und verstösst gegen den brauch der vorbilder des Soterichos, welche den vers mit Καπανεύς beginnen. Man lese: Καπανεύς περιττόχειλος ενθάδ' εφλέχθη. Auch 'Ηλεκτραίας ist nicht richtig hergestellt für ύλοχύρας. Der vers lautete: τὰς μὲν πύλας καλοῦσιν Ήλέκτρας τάσδε. Soll die weitere besserung gelingen, muss man beachten, dass Soterichos nicht dem Aeschylos in der vertheilung der helden an die sieben thore folgt, sondern sich streng an Euripides gehalten hat; d. h. Parthenopäus belagert die Neïstae, Amphiaraus die Prötides, Hippomedon das ogygische oder oncaeische thor, Tydeus die Homoloides, Polyneikes das quellthor, Kapaneus die Electrae, Adrastos die Hypsistae. Ein thor, das übrig bleibende, nachdem sechs namentlich aufgeführt waren, pflegten die tragiker nicht besonders zu nennen, so Aeschylos nicht die Krenaeae, Euripides die Hypsistae. Ein gleiches scheint Soterichos gethan und das thor, wo Polyneikes oder Adrastos commandirten nicht besonders genannt zu haben. Alle übrigen sind erwähnt bis auf eins: 'Ηλέκτρας τρίταις (d. i. Προιτίσιο) Ωγυγίας κηδίστεσὶν (d. i. Νηΐσταισιν) μόλην ώης (d. i. Όμολωίσιν). Welches das vermissste ist, hängt davon ab, ob Soterichos sich so streng an Euripides hielt, dass er das thor, wo Adrastos stand, die Hypsistae, nicht aufführte, oder das thor, wo Polyneikes posten war, das nach der Dirke führte. Wir werden weiter unten sehen, dass Hypsistae genannt war. — Demnächst ist vor allem zu berücksichtigen, dass diejenigen worte, welche v. 93. 94 schließen sollten, beidemale eine zeile abwärts verschlagen sind und ehe corrigirt werden kann, erst hinaufzurücken sind. Nämlich:

lich:
— χαίρουσα ἐν τρίταις
δεχοιοί τε γαῖα ώγυγίας πύλεσι εἶπε κλῆθ**οε**πομέδοντα τὸν μέγαν εὐσθενῆ τ

Nun erst erhält πομέδοντο seinen kopf. Κληθος, welches trotzdem noch das maass sowohl der raumzeilen als des verses überschreitet, war gerade das echte wort, welches Soterichos als reminiscenz aus den tragikern für das glossem πύλεσι gesetzt
πύλαισι

hatte. Man schreibe  $\dot{\omega}\gamma\nu\gamma\dot{\alpha}\iota\varsigma \times \lambda\dot{\gamma}\partial\varrho\sigma\iota\varsigma$ . Mit 'Innoµέδοντα und Παρθενοπαίος wird Soterichos so gut wie die tragiker die betreffenden zwei verse begonnen haben. Erwähnt werden ausser diesen zwei streitern noch Polyneikes, Kapaneus und Amphiareos. Noch feblen also Tydeus und Adrastos. Ersteren suchte Nauck v. 88 unter dem worte  $\Theta\nu\varrho\dot{\epsilon}\omega\nu$ , wofür er  $T\nu\delta\dot{\epsilon}\omega\varsigma$  las, ohne zu bedenken, dass Tydeus, welcher das homoloische thor stürmte, erst v. 97 genannt werden konnte. Adrastos erkenne ich v. 92 unter  $\dot{\alpha}\dot{\varrho}\dot{\varrho}\dot{\gamma}\kappa\tau\varepsilon\varsigma$  (lies  $\dot{\lambda}\delta\varrho\eta\sigma\tau\sigma\varsigma$ ). Er rückt dadurch passend in die nachbarschaft des Kapaneus, wo ihn auch Euripides hinpostirt. Wir wissen nunmehr genau, dass Soterichos helden und thore in folgender ordnung aufführte:

Polyneikes — [Krenaeae]
Kapaneus — Elektrae
[Adrastos] — [Hypsistae]
Amphiaraos — Proetides
Hippomedon — Ogygiae
Parthenopaios — Neïstae
[Tydeus] — Homoloides.

Dadurch wird uns möglich richtig zu interpungiren und zu construiren. Scheinbar ganz plausible, naheliegende verbindungen, wie Παρθενοπαῖος ὁλωλεν, werden dadurch unmöglich. Das ganze dürfte gelautet haben:

Καπανεὺς περιττόχειλος ἐνθάδ' ἐφλέχθη ·
90 τὰς μὲν πύλας καλοῦσιν 'Ηλέκτρας τάσδε. —
πύλαις δὲ ταύταις προστεθεὶς ἐσήμηνεν
"Αδρηστος, (ἃς καλοῦσι Ζηνὶς ὑψίστου).

Αμφιάρεων δ' εν Προιτίσιν κεχηνυΐα δέδεκτο γαΐα. — (τη δ' εν) Ωγυγίοις κλήθροις
95 'Ιππομέδοντα τὸν μέγα[ν εὐ]σθενη (κεύθει). — χώ Νηΐταισι πὰρ[α] πύλαις υ - - υ (oder παρά πύλαις Νηΐστησι)

Παρθενοπαίος. — ἔν θ' Όμολωΐσιν (ταίσδε) Τυδεὺς δλωλεν. —

Die vorgenommenen veränderungen sind ziemlich geringfügig. V. 95 kann vielleicht die überlieferung verbleiben, anklingend an Ἰππομέδοντος σχῆμα καὶ μέγας τύπος. V. 97 würde es scheinen können, als ob Τυδεὺς durch Πύλαις verdrängt und danach zu schreiben wäre Ὁμολωίσιν Τυδεύς πύλαις ὅλωλεν. Allein es ist ein deiktisches pronomen nöthig und Ὁμολωίσιν ohne πύλαις verständlich genug. V. 92 habe ich, wie ich meine, ziemlich im sinne des dichters ausgefüllt. Die annahme einer lücke war geboten durch die massen, welche sich dem umfang eines verses nicht fügten. Soterichos scheint demnach das thor, wo Polyneikes stürmte unbezeichnet zu lassen. In den worten: ἔνθα θυρέων λόγχην steckt wenigstens das krenäische oder dirkäische thor nicht. Das onkäische aber ist vom ogygischen nicht verschieden. Auf ὅλωλεν folgen v. 98—99 die worte:

μυριέσι» έκλήθη

θανέντ' έθαψε τὸν λαύαγον 'Αργεῖος.

Freilich scheint es anfänglich als ob im υριέσιν die erwähnung der 'Τριεῖς stecke, allein sobald man sich daran erinnert, dass Argia, die gemahlin des Polyneikes, mit Antigone vereint nach Hygin. f. LXXII (vgl. schol. Hom. II. ψ, p. 612) den gefallenen gatten beerdigte gegen Kreons gebot, gewinnt das wort ein anderes gesicht. Ich vermuthe: — ἡριεῦς δ' ἴν' ἐβλήθη,

θανόντ' έθαψε τὸν λαυαγὸν Αργεία. Ob nun der letzte vers ἡδίωαις ἀγνὰ λῖσε τεῦσε Καδμείαν damit noch znsammenhing, dürfte sich schwerer entscheiden lassen, ist mir aber höchst wahrscheinlich, zumal die emendation: ἡρωὶς ἀγνὰ δ' ἰκέτευσε Καδμείαν (Καδμείων) so leicht ist. War der Antigone ruhm mit verherrlicht ginge ἡρωὶς ἀγνὰ, Καδμία δ' ἡγίστευσε. Ueber ἡριεύς vgl. Ησυγκh. ἡριεύς νεκρός.

Jena. M. Schmidt.

#### 13. Zur texteskritik des Sallust.

Jugurtha c. 94 §. 1 wird bei Fabri, Kritz und Jacobs gleichlautend so gelesen: Sed ubi ex praecepto tempus visum, paratis compositisque omnibus, ad locum pergit. Ceterum illi, qui ascensuri erant, praedocti ab duce, arma ornatumque mulaverant, capite atque pedibus nudis, uti prospectus nisusque per saxa facilius foret; super terga gladii et scuta, verum ea numidica ex

coriis, ponderis gratia simul et offensa quo levius streperent. Da weder Kritz noch Jacobs über die lesart eine bemerkung machen, so scheinen beide mit der richtigkeit derselben und mit Fabri einverstanden, welcher zu ascensuri erant bemerkt: "die meisten und besten codd. geben zwar: qui centuriis pracerant oder ähnliches; aber dies ist ohne zweifel verderbniss, da eine solche umschreibung für centuriones hier ganz unpassend wäre. Auch hat eine der allerbesten handschriften das der aufgenommenen lesart nahe kommende: qui centuri erant." Gleichwohl scheint mir die emendation qui ascensuri erant weder den handschriftlichen spuren noch dem sinne entsprechend genug. Da nämlich illi (die c. 93 erwähnten von Marius zur begleitung des Ligurers ausersehenen tubicines, cornicines und centuriones) die ersteigung des berges von der rückseite nicht allein versuchen wollten, sondern in gemeinschaft und zwar unter anführung des Ligurer, so fällt es auf, dass diese allein ascensuri genannt werden und nicht wenigstens durch ein simul oder una cum auf jene gemeinschaftlich-Desshalb dürfte wohl meines erachtens keit hingedeutet wird. nicht bloss sinnentsprechender, sondern auch der lesart der "allerbesten handschrift" qui centuri erant näher kommender zu lesen sein: qui secuturi erant, wodurch jene an der aufgenommenen emendation qui ascensuri erant vermisste andeutung der gemeinschaftlichkeit ausgedrückt, das verhältniss der illi zu dem Ligurer, welcher bald darauf dux und später praegrediens genannt wird, recht gut bezeichnet und zugleich erklärlich wird, wie durch übersehen oder erlöschen des anfangsbuchstaben von secutari erst ecuturi, dann centuri und aus dieser corruptel die übrigen entstehen konnten.

Wie die bisher für richtig gehaltene verbesserung mindestens noch zweifelhaft ist, so dürfte dagegen die verderbniss der folgenden stelle minder gross sein als wenigstens Kritz zu glauben scheint, welcher an der mit puncten bezeichneten stelle den ausfall einer ganzen zeile annimmt. Jugurtha c. 108 & 2: Bocchus illico ad Sullam nunciatum mittit, paratum sese facere, quae populus romanus vellet; colloquio diem, locum, tempus ipse delegeret; consulta sese omnia cum illo integra habere; neu lugurthae legatum pertimesceret; . . . . . quo res communis licentius gereretur; nam ab insidiis eius aliter caveri nequivisse. Dagegen kann ich freilich die stelle auch nicht für ganz unverdorben halten, noch weniger den von dieser annahme ausgehenden erklärungsversuchen von Jacobs und Fabri beipflichten, von welchen ersterer bemerkt: "Wenn die lesart richtig ist, so bleibt ein anderer erklärungsversuch möglich. Man kann nämlich quo in der bedeutung von qua re so auf legatum beziehen, als wenn statt dessen stände quod legatus adesset oder admissus esset, ferner aber licentius durch incautius erklären, so dass der sinn von den worten consulta sese an im zusammenhange dieser ist: es stehe alles noch beim elten; und auch den gesandten des Jugurtha solle er nicht fürchten, d. h. auch dessen anwesenheit oder zulassung solle er nicht mit besorgniss als einen umstand ansehen, wodurch die gemeinsame sache von Bocchus etwa zu willkürlich, zu unvorsichtig betrieben werde." Diese erklärung des licentius durch incautius, zu unvorsichtig, zur vermittelung welches begriffs wahrscheinlich der beigefügte ausdruck su willkürlich dienen soll, scheint mir vielmehr selbst eine allzuwillkürliche zu sein. Fabri dagegen verwirft zwar mit recht die erklärung Hottingers, wodurch der matte gedanke entstehen würde: er solle Jugurthas gesandten deswegen nicht fürchten, damit die gemeinschaftliche sache freier betrieben werde, geht aber selbst von der unerwiesenen annahme aus: "offenbar (?) giebt dieser satz den grund an, warum Sulla ohne besorgniss sein könne," und erklärt deshalb neu lugurthae legatum pertimesceret, quo res communis licentius gereretur durch neu timeret, quod Jugurthae legatus adesset, id, quo res communis licentius gereretur: er solle den umstand nicht fürchten, wodurch man zu einer ungestörten und gegen Jugurthas ränke gesicherten unterhandlung gelangen könne. Abgesehen davon; dass Fabri die begriffe tutius und licentius zu verwechseln und licentius fast im geraden gegensatze mit der Jacobsschen auslegung zu unvorsichtig für ungestörter, gesicherter zu nehmen scheint; abgesehen davon, dass der satz quo res communis licentius gereretur sich bloss auf legatum, nicht wie sprachgebrauch und gesunde logik verlangen (wenn anders quo für das neutrum angesehen und mit Fabri für wodurch, weshalb genommen wird), auf den ganzen satz neu Jugurthae legatum pertimesceret sich beziehen soll, erlaubt sich Fabri gleich zu anfange seiner deduction offenbar eine petitio principii, wenn er von der annahme ausgeht, dass der satz quo res communis licentius gereretur den grund angeben müsse, warum Sulla ohne besorgniss sein könne!! Viel natürlicher dagegen ist die erklärung von Kritz, welcher in quo res communis licentius gereretur nicht einen grund, sondern eine absicht (quo = ut eo), einen finalsatz erkennt, dessen wenigstens eine ganze zeile betragender hauptsatz etwa folgenden inhalts: velle se deinde secreto cum ipso agere, durch irgend einen zufall ausgefallen sei, nur dass von einer solchen lücke in keiner handschrift auch nur eine spur sich zeigt! Jedenfalls würde die annahme von dem ausfalle eines einzigen wortes und zwar eines solchen, welches wegen seiner ähnlichkeit mit dem vorhergehenden ein versehen des abschreibers leicht veranlassen konnte, viel gerechtfertigter sein, zumal wenn dieses wort alle schwierigkeiten des verständnisses dieser stelle beseitigte. Nun ist aber klar, dass ein gedanke wie: Sulla möge sich durch die anwesenheit des jugurthinischen gesandten nicht irre machen und abhalten lassen frei mit der sprache herauszugehn, dem zusammenhange vollkommen angemessen sein würde. Deshalb vermuthe ich, dass die stelle ursprünglich neu Jugurthae legatum pertimesceret, quo res communis minus liventius gereretur gelautet habe, minus aber in dem urcodex der noch vorhandenen wegen der ähnlichkeit mit den zwei letzten silben von communis ausgelassen sei. Dass quo minus eben so gut als es nach deterreri steht auch nach pertimescere gebraucht werden kann, da ja neu hegurthae legatum pertimesceret eben gleichbedeutend ist mit: er möge sich durch die anwesenheit des jugurthinischen gesandten nicht abschrecken lassen, bedarf wohl nicht erst der rechtfertigung; dass aber minus von quo getrennt an seinen beziehungsbegriff licentius sich angeschlossen hat, ist wohl eben so wenig befremdlich, als dass auch dieser wieder im comparativ steht, weil ja, wenn licentius durch etwas frei übersetzt wird, es an sich schon ganz unbedenklich ware etwas weniger frei durch minus licentius auszudrücken, ganz besonders aber weil in dem gegenwärtigen falle quo minus eben. den begriff ne vertritt, ja weil auch ohne diesen entschuldigungsgrund sogar minus admirabilior vorkommt bei Florus 4, 2, 47: nec minus admirabilior illius exitus belli. Dass jedoch statt der activen construction quo rem communem minus licentius gereret die passive gewählt ist, hat wohl eben in der beabsichtigten andeutung seinen grund, dass die verhandlung der res communis beiderseits, auch von seiten des Bocchus, eine durchaus ungebundene sein solle.

Somit unterscheidet sich der sinn unserer emendation von den der Kritzschen nur dadurch, dass nach Kritz der vorschlag einer hinter dem rücken des jugurthinischen gesandten zu haltenden zweiten conferenz vom Bocchus ausgeht, mit welcher anuahme jedoch der anfang des 109ten capitels im entschiedensten widerspruche steht, in so fern daselbst der vorschlag einer doppelten conferenz, erst einer mit dem jugurthinischen gesandten gemeinschaftlichen, dann einer geheimen hinter dessen rücken ausdrücklich dem Sulla zugeschrieben wird: igitur Sulla respondit, pauce coram Aspare locuturum, cetera occulte, aut nullo aut quam paucissimis praesentibus. Wenn demnach die Kritzsche ergänzung der angenommenen lücke mit den eignen worten des Sallust im widerspruch steht, so hat dagegen nach unsrer conjectur Bocchus den Sulla zum freien herausgehn mit der sprache trots der anwesenheit des jugurthinischen gesandten aufgefordert. solch ein vorschlag nicht eben grosse diplomatische klugheit verräth, so war doch vielleicht gerade diese scheinbare unvorsichtigkeit des Bocchus zum theil der grund, warum Sallust meinte es sei wohl dem Bocchus mit der ganzen friedensverhandlung noch kein rechter ernst gewesen: Bocchum magis punica fide quam ob ea, quae praedicabat, simul Romanos et Numidam spe pacis attinuisse multumque cum animo suo volvere solitum Jugurtham Romenis an illi Sullam traderet. C. Rd. Putschal

Weimar.

## C. Zu den griechischen antiquitäten.

### 14. · Das προσκατάβλημα:

In der demosthenischen rede gegen Timocrates (p. 730, 25-731, §§. 96—98) heisst es: ἔστιν ὑμῖν χύριος νόμος . . . τοὺς έγοντας τά θ' ίερα καὶ τὰ ὅσια χρήματα καταβάλλειν εἰς τὸ βουλευτήριον, εί δε μή, την βουλήν αυτούς είσπράττειν χρωμένην τοϊς νόμοις τοῖς τελωνικοῖς. Διὰ τοίνυν τοῦ νόμου τούτου διοικείται τὰ χοινά. τὰ γὰρ εἰς τὰς ἐχχλησίας χαὶ τὰς θυσίας χαὶ τὴν βουλήν και τους ιππέας και τάλλα χρήματ' αναλισκόμενα ουτός έσθ' ό νόμος ό ποιῶν προσευπορεῖσθαι. οὐ γὰρ ὄντων ίκανῶν τῶν έκ τῶν τελῶν χρημάτων τῷ διοικήσει, τὰ προσκαταβλήματ όνομαζόμενα διὰ τὸν τοῦ νόμου τούτου φόβον καταβάλλεται. Πῶς οὖν οὐχ ἄπαντ' ἀνάγκη καταλυθῆναι τὰ τῆς πόλεως, ὅταν αἱ μὲν τῶν τελῶν καταβολαὶ μὴ ἰκαναὶ ὦσι τῷ διοικήσει, ἀλλ' ἐνδέῃ πολλῶν, καὶ μηδὲ ταῦτα ἀλλ' ή περί λήγοντα τον ένιαυτον ή λαβείν, τὰ δὲ προσκαταβλήματα τούς μη τιθέντας μη κυρία ή ή βουλή (oder κυρία μηδ ή βουλή) μηδε τα δικαστήρια δήσαι, αλλά καθιστώσιν έγγυητάς άγρι της ένάτης πρυτανείας;

Aus dieser rede ist ersichtlich, dass, nachdem die gelder von den gefällen (τέλη) zur verwaltung nicht hinreichen, auch die sogenannten προσκαταβλήματα zur deckung der staatsbedürfnisse erlegt werden müssen. Folglich waren die τέλη und die προσκαταβλήματα zwei verschiedene dinge. Was die letzteren gewesen seien, ist noch nicht entschieden; es wird mir daher nicht verargt werden, diese frage aufs neue zu erörtern. - Nach Platner (process. I, p, 40) ist das πυοσκατάβλημα eine als zusatz zu dem pachtgelde von den bürgern zu entrichtende abgabe, deren summe sich nach dem grösseren oder geringeren totalbetrag der pachtgelder richtete. Dieser meinung kann ich durchaus nicht beipflichten; denn in keiner einzigen der bisher bekannten griechischen quellen findet man diese bedeutung. Eine solche daraufzahlung seitens der gesammten bürgerschaft wäre auch höchst ungerecht gewesen. Aus der andocideischen rede über die mysterien (p. 65-67, §§. 133-134) geht deutlich hervor, dass die pächter der gefälle sich meistens verabredeten, bei der versteigerung der gefälle einander uicht zu überbieten, wodurch sie bedeutende summen gewannen, so dass einem gewissen Agyrrhius und seinen mitgenossen bei einem pachtzinse von dreissig talenten drei talente als reiner gewinn überblieben. Wie hätte sich nun die athenische democratie, die lieber nahm als gab, herbeigelassen, dasjenige mittelst individueller abgaben zu ersetzen, was durch den gewinnst der gefällpächter die staatskasse verloren hat? Der athenische staat hatte ferner ausser dem pachtzins der gefälle auch andere einnahmen, nämlich von den eingezogenen gütern, von

der steuer der schutzverwandten, von den straf- und gerichtsgeldern, von den tributen der verbündeten. Warum hätte man also für den fall, dass die gefälle nicht hinreichend gewesen wären, jeden einzelnen bürger gezwungen, den entgang der zölle durch eine abgabe zu ersetzen? Diese gründe halten mich ab, dem προσκατάβλημα den von Platner beigelegten sinn zuzuerkennen.

Ich bin auf den gedanken verfallen, dass vielleicht das soosκατάβλημα ein zuschlag gewesen sei, den die gefällpächter selbst auf je 100 oder 1000 drachmen des pachtzinses zahlen mussten. wie z. b. zu unserer zeit in mehreren staaten die steuerpflichtigen von jedem steuergulden einen besonderen zuschlag zahlen, oder handwerker von dem bedungenen lohn für arbeiten, die sie dem staate liefern, gewisse procente nachlassen. Gleichwie im προστίμημα die präposition  $\pi \varrho \acute{o}_{\varsigma}$  anzeigt, dass die zusatzstrafe denjenigen trifft, dem die hauptstrafe auferlegt wurde, so könnte auch im προσκατώβλημα die präposition πρός andeuten, dass den zuschlag jener zu leisten habe, dem das καταβάλλειν obliegt. Freilich könnte auch diese annahme angesichts der angeführten demosthenischen stelle, aus welcher die verschiedenheit der zeln und moodκαταβλήματα hervorleuchtet, nicht bestehen, wenn man darauf dringen wollte, dass gefällpacht und dessen zuschlag eins und dasselbe seien, was man aber im strengsten sinne des wortes bestreiten müsste.

Die griechischen quellen gewähren in dieser hinsicht eine magere ausbeute. Suidas und Photius behaupten, dass die gefällpächter in zwei fristen den pachtzins zahlten, nämlich von dem antritte des pachtes und später; die erste fristzahlung habe mooκαταβολή, die zweite προσκατάβλημα geheissen. Προκαταβολή καὶ Προσκατάβλημα των τελών πιπρασκομένων, δύο προθέσεις (προθεσμίαι) έδίδοντο τοῖς ώνουμένοις, έν αἶς έχρην είσενεγθηναι το αργύριον. όπερ οθν μέρος γρημάτων, πρίν αρξασθαι τοῦ έργου, είσφέρουσιν είς τὸ δημόσιον, τοῦτο προχαταβολή καλεῖται. τὸ δὲ τῆ δευτέρα προθεσμία διδόμενον προσκατάβλημα. Diese aussage hat schon Böckh (staatsh. 1, p. 459 ff.) mit der oben angeführten demosthenischen stelle, in welcher die nooraταβλήματα den gefällen entgegengesetzt werden, für unvereinbar erklärt. Ich glaube, die aussagen von Demosthenes und Suides könnten nur so vereinbart werden, wenn man unter προκαταβολή die vorausbezahlung des ganzen gefällpachtes, unter noorgand- $\beta\lambda\eta\mu\alpha$  aber die nachzahlung des von mir vermuthungsweise aufgestellten, dem pächter selbst zur last fallenden, zuschlages verstehen wollte. Dies ist vielleicht wahrscheinlicher, als anzunehmen, dass Demosthenes ungenau rede und dass trotz seiner darstellung das προσκατάβλημα nichts anderes sei, als die zweite ratenzahlung des gefällpachtes im gegensatze zur ersten.

Anders als Suidas und Photius stellt dar die moorarable-

ματα das scholion zu Demosthenes c. Timocr. (731, 4 ed. Müller). Da nämlich die gefälle zur bestreitung für den gottesdienst, für das richter- und senatorenamt, für die reiterei und dergleichen nicht ausreichten, wurden oft andere leistungen einiger schuldner zur ergänzung der ausgaben hinzugenommen, welche προσκαταβλήματα heissen. Προσκαταβλήματα, τοῦτ' ἔστι τὰ ὀφείλοντα προσκαταβληθηναι εἰς ἀναπλήρωσιν τῶν ἀναλωμάτων άπο μεν γάρ των τεχών των άπο των λιμένων και της άγορᾶς ἀνηλίσκετο είς τὰ ἱερά καὶ είς τὸ δικαστικόν καὶ είς τὸ βουλευτικόν και τους ίππέας και τα τοιαύτα. Επεί δε ούκ επήρκει ταύτα τὰ γρήματα, πολλάκις προςετίθετο καὶ έξωθεν έτερα παρά τινων όφειλόντων, ἃ έκάλουν προσκαταβλήματα. Welche schulden eigentlich dazu verwendet worden seien, das bestimmt genauer das nächste scholion (731, 5): τὰ προσκαταβλήματα οίον, αὐτὰ τὰ προστιμήματα τοῖς γρεωστοῦσι καὶ μή βουλομένοις καταβάλλειν έως της ένάτης πουτανείας, οί, ως ήδη έγνωμεν, κατέβαλλον τα διπλα. Διὸ καὶ προσκαταβλήματα λέγεται διά τὸ καταβάλλει». Hiernach wären die προσκαταβλήματα die den saumseligen schuldnern auferlegten strafgelder. Böckh hält aber (staatsh. I, 460) diese bedeutung für unwahrscheinlich, und gesteht nicht zu begreifen, was die προσκαταβλήματα sein können. Will man also den inhalt der obigen scholien als verdächtig zurückweisen, was jedoch bedenklich ist, so bleibt nichts anderes übrig, als die προσκαταβλήματα für zuschläge zu halten, welche die gefällpächter selbst zahlten. Ich finde wenigstens keinen anderen ausweg. Zur unterstützung meiner ansicht dürfte folgendes beitragen. piräische theater zahlte als pachtgeld 3300 drachmen; da es aber 300 drachmen mehr als zuvor abwarf, so hat der gau Piräus, als eigenthümer des theaters, den pächtern zweigkränze zuerkannt: Böckh staatsh. I, p. 419: Corp. Inscript. n. 102. kam es nun, dass das theater diese mehrsumme abwarf? Sollte man da nicht an einen procentualischen zuschlag entweder des pachtzinses oder der reinen einnahme der pächter denken? grösser nämlich die theatereinnahme war, desto grösser wird der auf den festgesetzten pachtzins oder auf die reine einnahme entfallende zuschlag gewesen sein. - Ferner wissen wir aus Harpocration (u. ἐπώνια) und aus dem lexicon rhet. (Bekker. p. 255) dass der käufer oder pachtnehmer den hundertstel des gekauften oder in pacht genommenen als kauf- oder pachtsteuer erlegen 'Επώνιαν τέλος έστὶ τὸ έπὶ τῆ ἀνῆ διδόμενον, εἴη δ' αν ίσως ή (statt πέμπτη) έκατοστή. - Επώνια τα έπὶ τῆ ώνη προσκαταβαλλόμενα, ώσπερ έκατοσταί τινες. lich Pollux VII, 15: τὰ καταβαλλόμενα ὑπὲρ τῶν πιπρασκομένων Ein deutlicher beweis, dass die pächter τέλη ἐπώνια λέγουσι. ausser dem festgesetzten pachtzins noch gewisse procente zahlen mussten, die das lex. rhet. ausdrücklich προσκαταβαλλόμενα nennt, was von dem προσκατάβλημα nicht verschieden sein wird. Dass aber ωνή und πιπρασκόμενα nicht nur kauf und gekauftes, sondern auch pacht und gepachtetes bedeuten, erhellt aus folgenden stellen: Andocides über die mysterien p. 44, §. 92: Knoisios uèr ούτοσὶ πριώμενος ώνην έκ τοῦ δημοσίου, τὰς ἐκ τάύτης ἐπικαρπίας των έν τη γη γεωργούντων ένενήκοντα μνάς έκλέξας, οδ κατέβαλε τῷ πόλει. Ebendaselbst §. 93: κυρίαν είναι τὴν βουλήν, δς αν πριάμενος τέλος μή καταβάλη, δείν είς τὸ ξύλον. Dann §. 73: οἱ δὲ ἄτιμοι τίνες ήσαν; . . . . οἱ μὲν ἀργύριον ὀφείλοντες τῷ δημοσίφ . . . . ἢ ἀνὰς πριάμενοι έκ του δημοσίου μη κατέβαλον τα χρήματα. Und 66. 133-134: 'Αγύρριος γάρ ούτοσί . . - . άρχώνης έγένετο της πεντημοστής τρίτον έτος, και έπρίατο τριάκοντα ταλάντων, μετέσχον δ' αθτώ ούτοι πάντες . . . . Κερδάναντες δε τρία τάλαντα . . . . συνέστησαν πάντες καὶ μεταδόντες τοῖς ἄλλοις ἐωνοῦντο πάλιν τριά κοντα ταλάντων. έπεὶ δ' οὐκ άντωνεῖτο οὐδεὶς, παρελθών έγω είς την βουλην ύπερέβαλλον, έως έπριάμην έξ καὶ τριάκοντα ταλάντων. — Demosthenes c. Timocrat. p. 745: οὐδὲ δήσω 'Αθηναίων οὐδένα . -. . . πλην ἐάν τις . . . . τέλος τι π**ριά**μενος μη καταβάλλη. Plutarch. Alcibiad. V: προσέταξε (einem metöken) τη ύστεραία τούς ώνουμένους τα τέλη τα δημόσια ταίς τιμαίς υπερβάλλειν άντωνούμενον. Παραιτουμένου δέ τοῦ ἀνθρώπου διὰ τὸ πολλῶν ταλάντων είναι τὴν ἀνήν, ἀπείλησε μαστιγώσει», εί μὴ ταῦτα πράττοι. καὶ γὰρ ἐτύγχανεν έγκαλον τι τοῖς τελώναις ίδιον. Endlich Suidas in der angeführten stelle: τῶν τελῶν πιπρασχομένων, δύο προθεσμίαι έδίδοντο τοίς ωνουμένοις. In allen diesen stellen ist vom pacht die rede. Folglich müssen die ¿nώνια, die Harpocration und das lexic. rhet. anführen, auch auf den pacht bezogen werden; woraus sich ergiebt, dass die gefällpächter nebst dem erstandenen pachtzinse auch procentualische steuer oder zuschläge zahlen mussten, welche ich für die fraglichen προσκαταβλήματα halte, falls es nicht unumstösslich bewiesen werden könnte, dass darunter strafgelder zu verstehen sind.

Pest.

Télfy.

# D. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften so wie aus zeitschriften.

Augsburger allgemeine zeitung, 1860, n. 160, 161: antrittsrede Brougham's als lordkanzler der universität zu Edinburg, in der er der brittischen jugend besonders warm das studium der attischen redner so wie der griechischen mathematiker empfiehlt; dabei warnt er vor der oberflächlichkeit des wissens: "es sei eucheine unverbrüchliche regel: keine materie oder keinen theil einer materie zu studiren ohne dabei auf den grund zu gehen, jedes studium das ihr euch vornehmt, auf gewisse gränzen zu beschrän-

ken, aber innerhalb derselben den gegenstand ganz zu bewältigen. Wir erlangen durch diese bescheidung und selbstbegränzung den grossen vortheil, dass wir uns gleichsam eine meridianlinie ziehen, von welcher fortan alle unsere schritte nach andern richtungen ausgehen und wieder dahin einlenken. Alles was wir dann noch unserm geiste aneignen, gewinnt erhöhtes interesse durch seinen zusammenhang mit unserm hauptstudium; unser gedächtniss bält die accessorischen oder untergeordneten gegenstände um so fester, während sie jenem zur hülfe und zur beleuchtung die-Wer alles lernen will, wird es in allem nur zur mittelmässigkeit bringen, und, selbst bei seltenen geistesgaben und grossem fleiss, nichts schaffen, was ächten und bleibenden werth hat, ähnlich der amerikanischen spottdrossel (mocking bird), welche alle vogelstimmen im walde nachmacht, aber keinen eigenen gesang hat". Goldne worte, die wir nicht nur unsren studenten, sondern auch unsren schriftstellern zur beachtung empfehlen möchten! — Beilage zu n. 175, 176: G. C. Lewis untersuchungen über die glaubwürdigkeit der alt-römischen geschichte. Deutsche ... ausgabe besorgt durch Felix Liebrecht. 2 bde. 1858; nach allgemeinen, auch die persönlichkeit des verfassers betreffenden bemerkungen legt der ref. die ansichten kurz dar und bedauert am schluss, dass die darstellung im ganzen gar zu trocken und nüchtern sei. - Beilage zu n. 179: römische und andre alterthumer am obern Neckar: fund bei Rottenburg; abdruck aus dem Rottenburger neckarboten.

Deutsches museum von R. Prutz, 1860, nr. 3: Fr. Haase, über das verhältniss der sprachwissenschaft zur geschichte: dabei blicke auf stylistische eigenthümlichkeiten des Tacitus und Seneca.

Lehmann, magazin für die literatur des auslandes, 1859, nr. 128: bericht über Asopios rede über Alexander den grossen und bemerkungen über das schulwesen in Griechenland, p. 518. — Nr. 131: archäologische entdeckungen in Klein-Asien: kurzer bericht über die neuen ausgrabungen in Halikarnass, p. 529. — Nr. 140: ursprung des phönizischen alphabets: anschliessend an eine vorlesung des Vicomte de Rougé, p. 562.

Mützell's zeitschr. f. gymn.-wesen 1860, 1: Rapp, der verbalorganismus der indisch-europäischen sprachen, bd. 2, rec. von A. Göbel, p. 48—56: was seit Buttmann und Bopp (1. aufl.) für das griechische verbum geleistet ist, ist ignoriert, daher vieles verkehrt, vieles als neu vorgetragen, was andere längst gefunden haben: nicht viel anders ist es mit dem lateinischen. Es wird eine reihe von fehlern, zum theil grober art, nachgewiesen, doch meint der rec. mit gehöriger vorsicht gebraucht biete das buch trotzdem manches gute. Der verf. hat sich auf eine wunderliche orthographie capriciert, schreibt auch die griechischen formen mit lateinischen buchstaben z. b. hypiszneomai (= ὑπισχνέομαι), dseugnůmi (= ζείγγενμι), am abenteuerlichsten sieht das bei französi-

schen wörtern aus: shä vü lès afa (= j'ai vu les enfants). -Preller, römische mythologie, angez. von Niemeyer, der den plan und die hauptgesichtspunkte des buches angiebt, p. 57-64. D., über die religiösen und ethischen anschauungen Pindars p. 68-79. Pindar brach zuerst einem reinern gottesbewusstsein, der unbedingten anerkennung der sagen gegenüber bahn, er verwarf die sagen, welche gegen wahre frömmigkeit verstiessen. Zeus ist der höchste der götter als der ausgangspunkt aller göttlichen kraft und weisheit, der mensch ist ganz von den göttern abhängig, die gütig aber auch gerecht gegen das menschengeschlecht sind; der neid der götter ist nur das sittliche gefühl, welches dem menschen das glück missgönnt, das er zum bösen gebraucht. Die seele des abgeschiedenen eilt sogleich ins schattenreich, wo Rhadamanthys über sie richtet: im zehnten jahre kehrt sie in einen sterblichen körper zurück, erst nach dreimaliger irdischer laufbahn gelangt sie zu den seligen, wenn sie sich nicht mit schwerem vergehen besleckt hat. Der mensch nähert sich durch das ringen energischer geistesthätigkeit oder kraftvollen körpers der göttlichen vollendung und das ist seine hauptaufgabe.

Heft 2. Kirchhoff, einige grundsätze und regeln des antiken melos mit besonderer berücksichtigung des Horaz, nebst einer analyse von Carm. II, 14, 17; I, 5; IV, 13; II, 8; IV, 10; III, 30, p. 81-106. - Dillenburger, zu Horatius, p. 154-170. Carm. IV, 4, 14 werden parallelstellen aus andern dichtern gegeben und der erklärung von Orelli (Regel) beigestimmt; I, 37, 20 nivalis Paconia durch stellen anderer dichter geschützt; I, 9 die dritte strophe gegen Meineke in schutz genommen; III, 2 u. 3 ist nicht zu verbinden, äussere gründe sind eben so wenig als innere vorhanden. Linker's trennung von III, 1, 1-4 wird zurückgewiesen. III, 24, 4 wird Apulicum als das richtige festgehalten und eine reiche auswahl von nominibus propriis mit schwankender quantität aufgeführt. — Rührmund, über Hor. ep. ad Pisones v. 265-268 p. 170-74 mit rücksicht auf die abhandlung von Feldbausch (1859 p. 261—264), namentlich auch zur untersuchung der bedeutung von intra. — Lentz, miscelle p. 174—175: Liv. VI, 19, 4 wird gelesen nam et hi tum omnes, während sonst die worte hi tum omnes erst nach der parenthese stehen.

Heft 3. Corssen, über aussprache, vocalismus u.s.w., lobende anzeige von Humperdinck, p. 203—209, der einige berichtigungen zum ersten bande giebt. — Catull übersetzt von Stromberg. angezeigt von Faber, p. 209—212, die früheren übersetzungen werden mit der vorliegenden zusammengestellt und diese als diejenige bezeichnet, welche den eindruck des originals am besten zur anschauung bringe. — Cic. Cato maior von Lehmeyer, angez. von Kämpf, p. 228—34: bei der sacherklärung sei das für eine schulausgabe richtige mass gehalten, für das grammatische und lexikalische werden einige ausstellungen gemacht. —

E. Göbel, zu Homer p. 260—271: Il. XII, 141, 142. XVI, 116 ff. werden verschieden von Fäsi erklärt und die einzelnen momente der handlung dargelegt. Il. IX, 527—599 mit ausnahme v. 557—572 gegen den angriff Moritz's (progr. von Posen) in schutz genommen. — Il. XVI, 243 ist επίστηται anstössig und oft zu verbessern gesucht worden: der verf. erklärt den conj. als den, der in unabhängigen sätzen sich bei Homer öfters findet mit und ohne αν, ungefähr gleichbedeutend mit einem futurum, oder optativ mit αν; gerade so komme auch der deliberative conjunctiv in nebensätzen vor. — XVI, 384 wird κελαινή gelesen und auf λαίλαπι bezogen. — XVI, 754 wird umgestellt: ως ἐπὶ Κεβριόνη μεμαώς, Πατρόκλεις, ἀλσο, weil sonst nirgends die messung μεμαώς vorkomme. — Lentz, miscelle, p. 271: schreibt Lucan. Phars. I, 126: quis iustius induit arma? scire nefas.

Heft 4: Schmalfeld, die beiden Oedipus-tragödien und die Antigone bilden keine trilogie, p. 273-287: aus äusseren und inneren gründen wird Schöll's ansicht von der trilogie dieser stücke verworfen. - Schmalfeld, etwas über den sittlichen charakter des Oedipus im Oedipus auf Kolonos p. 288-295, ebenfalls gegen Schöll, der den Oedipus einen "mordgrimmigen rabenvater" und "greuelmenschen" genannt und doch auf der andern seite zum blinden werkzeuge des schicksals gemachthat : Schmalfeld bespricht insbesondere das verhältniss des schicksals zur freiheit des handelns und den verbannten Oedipus seinen söhnen und Theben gegenüber. Düntzer, das erste buch der Ilias in seiner untheilbarkeit p. 329-346, eingehende und widerlegende recension von Köchly's dissert. III. de Iliadis carminibus (Ind. lectt. Turic. 1857), soweit sie vom ersten buche handelt. — Lentz, Liv. V, 34, 8 (p. 346-48) liest mit Adrianus Valesius patientibus Salyis statt patentibus silvis, das bei Weissenborn und Alschefsky unrichtig erklärt sei. Callim. ap. Athen. VII, 106, p. 318 liest Lentz (p. 348) απλους und bezieht die stelle auf eine seemuschel ναύτιλος, die dem eisvogel als nest gedient haben solle. — Koch, zur kritik des Caesar p. 349: de bello civ. 1, 22 wird gelesen tribunos iniuria ex civitate expulsos. I, 48 frumenta in herbis erant, wie von Gronov zu Liv. XXV, 15, 18; III, 48 vacui ab operibus statt valeribus; de bello gall. VII, 62 indidem (statt inde) cum omnibus copiis. — Passow, zu Cic. pro Sestio XXXII, 69, p. 349-350; der vf. schreibt ut de me sententiae dicerentur flagitabant und nachher quum hanc (sc. legem Clodiam) non possent iam diutius sustinere.

Zeitschrift für die österr. Gymn. 1860, 1: Vahlen, kritische bemerkungen zu Cicero de legibus, p. 1—32: III, 10, 24: neglectus mit Manutius statt nectus, evertit statt fuerat, wobei nachgewiesen wird dass das archetypon unserer handschriften majuskelschrift hatte. II, 4, 9: wird atque eiusmodi leges alias gelesen und das at (oder ad) zwischen atque und eiusmodi für dittographie gehalten, deren eine ganze reihe in anderen stellen auf-

gezählt wird. II, 11, 28: virtutes enim minime vitia consecrare docet: die übliche lesart ist wie auch sonst wegen der ähnlichkeit der silben nim und minim entstanden; wie I, 12, 34 cuius est ea vis, ut simul atque sibi aliquid alter maluerit nulla sit statt des richtigen cuius est ea vis, ut simulatque sibi aliquid alter quam alteri maluerit nulla sit und unmittelbar nachher potuerit, amicitiae statt potuerit in amicitia, amicitiae. Aehnlich II, 17, 42: non solum in vita sunt ignominia cruciati atque dedecore verum etiam sepultura etc. — II, 8, 19 nincula vitiorum statt neve alla vitiorum: das archaistische wort steht bei Festus p. 177 M. Als solche alterthümliche worte oder schreibweisen werden hergestellt: loedis statt ludis (II, 9, 22), valium ecfata (II, 8, 20): ec se (III, 3, 9), cosciscentur (III, 3, 10), quoius und quoi an verschiedenen stellen u. a. m. — Sodann werden verschiedene interpolationen nachgewiesen und ihre entstehung erklärt (II, extr. II, 17, 44: II, 14, 34: I, 2, 6: I, 4, 14); dagegen wird II, 11, 26 durch die verbesserung omnia quae cernerent, II, 16, 41: I, 23, 61: II, 22, 57 geschützt. — I, 6, 18 wird perfecta statt confecta gelesen, I, 11, 31 inscientia statt inscitia, I, 11, 32 qui sunt inglorii, I, 21, 55 e XII tres statt ex his tres, II, 7, 16 numerari nequequam decet, II, 13, 33 ut et ad rei publicae - et ad agendi etc., II, 16, 40 optima statt optimi, II, 20, 49 descripta eunt, III, 2, 4 idque vel (= zum beispiel) in re publica, mit Görenz, III, 3, 9 e i tribuni eius sunto, III, 5, 12 nihil habui sane, non modo non multum, III, 10, 25 multis institutis praeclarissimis. — Soph. Ajax, von Wolf, rec. von Bonits p. 33—48: bei der erklärung sei die grammatische seite mehr berücksichtigt als in der Schneidewinschen ausgabe, verschiedenes wird berichtigt, besonders besprochen sind v. 28. 34. 40. 77. 92. 119. 194. 348. **520. 646**—**92. 866.** 

Heft 2: Meister, über den schluss des cap. I im Agricola des Tacitus, p. 96—102, sucht seine frühere erklärung gegen Vahlens angriff zu vertheidigen, indem er einige punkte weiter ausführt.—Curtius, griechische etymologie I, ausführliche anzeige von Lange p. 103—120, der das buch als den ausgangspunkt für alle untersuchungen auf dem gebiete der griechischen etymologie anerkennt. [Die beilage zu diesem hefte enthält p. 9—20 eine replik von Deuschle gegen die recension seines Gorgias von Bonits, und p. 20—28 Bonitz's erwiderung].

Heft 3: La Roche, über das VII u. VIII buch der Ilias, p. 153—172. Für ursprünglich werden nur VII, 1—312 (mit ausschluss des anfangs, und VIII, 1—488 gehalten, VIII, 489—565 sei späterer zusatz um den übergang zu gewinnen, ebenso VII, 313—482, ausserdem wird eine reihe von interpolationen, auch in den beiden ursprünglichen stücken nachgewiesen. VII, 238 wird gelesen τό μοι ἔστι = deshalb kann ich auch standhaft kämpfen: 409. 10 wird erklärt = die bestattung der todten verweigere

ř

ich nicht, denn es ist rücksichtslos gegen die todten gehandelt, wenn man sie nicht gleich bestattet! - Schenkl, zu Platon p. 173-178: 'Charm. p. 155 D, die bekannte stelle über die knabenliebe, wird ironisch gefasst. Lach. 187 E wird als glosse getilgt η λόγφ ώς περ γένει καί. 188 D wird gelesen: άλλα τῷ ὅντι ἡρμοσμένος εὖ αὐτὸς 27. 199 E wird das καὶ nach τὰ δεινά getilgt. Euthyphr. 8 D ούκ ἄρα — καί ποτε als interpolation gestrichen; zu Soph. p. 178— 180: Oed. R. 1495 y o'r o i o i v statt yorevoir: 1512. 13 rur d's τοῦτ' εύχεσθ' έχω | ές καιρόν ύμιν ζῆν, βίου δὲ λώονος| ά εὶ κυρῆσαι κτλ.; zu Theophr. p. 180. 181: Charact. c. 3: καὶ παρακειμένο είπειν und nachher και έτι παριστείλαι αὐτόν. — Koicala, zu Euripides p. 181—185: Iph. Aul. 1465 wird λιποῦσα nicht = verlassend, sondern = zurücklassend genommen und statt άξίως gelesen άξιῶ, wozu Iphigenia στάζειν δάκου hinzufügen will, aber unterbrochen wird. Iph. Taur. 276, mit G. Hermann κυναγὸν ως, das folgende ist anakoluth; 496 nicht γέ mit Kirchhoff einzuschieben, sondern = aus Mykenä, wenn Mykenä in Argos liegt, so muss ich doch wohl ein Argiver sein. — Klucek, Tac. Agr. c. 9, p. 185-186 tilgt et avaritiam

Heft 4.5: Bonitz, über den ursprung der Homerischen gedichte. p. 241—276, ein ursprünglich vor einem engeren zuhörerkreise gehaltner vortrag, den der verf. durch diesen abdruck auch weiteren kreisen zugleich macht. — Teuffel, zur Horazfrage p. 390—393, ist gegen Gruppe und eine gelegentliche bemerkung von Heller (Philol. XV, p. 180) gerichtet. [Die beilage enthält eine replik von Blackert (p. 1) gegen Lange's recension (XI, 1), und dessen erwiderung (p. 2—5), der Blackert vollständig zurückweist].

Revue archéologique 1860, 1: de Saulcy, expéditions de Jules César en Grande-Bretagne I. p. 1-25. Nach einer freien übersetzung der betreffenden capitel des Caesar sucht der verf. genau den portus Itius und den portus ulterior zu bestimmen: es werden zunächst die aus Caesar folgenden topographischen bestimmungen zusammengestellt (beiläufig gesagt, wird von Saulcy der vollmond — Caes. III, 29 — in die nacht des \\ \frac{80}{81} \) august gesetzt, während es sonst üblich ist ihn auf den 19 september zu setzen). -- Viollet le Duc, ruines de Champlieu (Oise) p. 44-54. Auf befehl des kaisers vorgenommene ausgrabungen zeigten erhebliche theils römische theils merovingische ruinen, namentlich von einem theater und einem tempel. - Perrot, de l'étude et de l'usage du modèle vivant chez les artistes grecs p. 55-57, unbedeutende worte zu O. Müller archäol. §. 328, 2, noch dazu mit einem missverständniss. O. Müller meint nicht dass das goizar (Plut. Per. 13) vom modellstehn gesagt sei, sondern dass es nur darauf hindeute. - Maury, de l'Apollon Gaulois p. 58-61, zur bestätigung dessen was Caesar über den Apollo der Gallier als heilgott sagt.

Heft 2: Rougé, études sur le rituel funéraire des anciens Egyptiens, p. 69—100. — de Saulcy, les expéditions de César en Gr.-Bretagne II, p. 101—110: die gründe für Portus Itius — Wissant und danach die bestimmung der davon abhängenden lokalitäten, nämlich portus ulterior — Calais, portus inferior — Ambleteuse. — Egger, sur une inscription rapportée du Sérapéum de Memphis par A. Mariette, p. 111—125:

Αρίστυ] λλος τὸ λυχνάπτιον ἀνέ[θηκα, ὑπολαβών ὑ]πὸ τοῦ θεοῦ κακῶς διακεί[σθαι, ἐπεὶ καὶ ἰατ]ρείαις χρώμενος τοῖς πε[ρὶ ναὸν ὑτείροις, ο]ὖκ ἡδυνάμην ὑγιείας [τυχεῖν παρ' αὐτο]ῦ.

Jedes einzelne wort ist zu rechtfertigen gesucht, von Aristylos an bis zur construction τυγχάτειν τινὸς παρά τινος. Ausführlich ist über die traumorakel des Serapis (cf. Hermann gott. alt. 41, 14) gesprochen und viel fleiss auf die erklärung von λυχνάπτιον verwendet worden. Egger hält das wort nicht für einen lampenanzünder (eine stange mit lampe an der spitze) sondern für einen candelaber mit lampen, die zu ehren des gottes angezündet wurden, wie heutzutage die ewigen lampen. Die ergänzungen sind jedoch keineswegs sämmtlich für sicher anzusehen. In einer anmerkung wird die ergänzung mitgetheilt, wie sie Lebas vorschlägt:

Αρίστ] υλλος το λυχνάπτιον ἀνέ[θηκα έξυγιασθεὶς ὑ]πο τοῦ θεοῦ. Κακῶς διακεί[μενος γὰρ καὶ
πάσαις λατ]ρείαις χρώμενος τοῖς πρ[όσθεν ἀναθήμασιν ο] ὑχ ἡδυνάμην ἱγιείσς [τυχεῖν παρ' ἄλλου
θεο]ῦ.

Monuments découverts à Vienne p. 126—129: zuerst ein weiblicher kopf von bronze, wahrscheinlich die Juno darstellend; an dem diadem steht die inschrift: L. LILVDIVS (oder Lilugius) SEX. F. LENA. Q. COL. ANEN. Renier, der die inschrift mittheilt, erkennt in ANEN die aniensische Tribus, obschon sonst die bürger von Vienna in die voltinische gehörten; auch ist jedenfalls die stellung des tribusnamens ungewöhnlich. Ausserdem ist eine geflügelte frau in bronze gefunden, zum theil freilich beschädigt und ein mosaik, welches in der mitte den Orpheus vorstellt, ein beliebtes sujet für mosaiks.

Heft 3. de Saulcy, expeditions de Jules César en Gr.-Bretague III, p. 133—140, führt den nachweis, dass Caesars landungspunkt Deal ist, nicht Hythe, wie sonst wohl angenommen wird: der fluss, den Caesar überschreitet (lib. V, 9); ist der Stowr, der übergang fand bei Canterbury statt. — Loriquet, le tombeau de Jovin à Reims p. 140—157, 1) Jovins leben, 2) sépulture de Jovin, église Jovinienne ou église de Saint-Agricole et de Saint-Vital, depuis Saint-Nicaise, 3) état et description du monument connu sous le nom de tombeau de Jovin, mit abbildung. — Ruelle, le philosophe Damascius, étude archéologique et historique sur se

vie et ses ouvrages I, vie et doctrine de Damascius p. 158—166. — Maury, des études étrusques en Italie p. 167 — 177, bespricht das werk des grafen Conestabile mit anerkennung des von ihm gefundenen, gegenüber Stickel's und Tarquini's versuchen den semitischen ursprung des Hebräischen nachzuweisen. — Ruelle, notice préliminaire sur les morceaux inédits de Damascius p. 180—182, diese fragmente sollen in der revue demnächst mitgetheilt werden. — Creuly, sur une inscription géographique du musée d'Autun, p. 183—188:

AB **AVTESSIODVRO** LXXXIVI SIDVO AB MPX[LVIII AVTESSIODVRO LXX | II INTARANV MAB MPXX | X III AVTESSIODVRO SIC **ODOVNA** INTARANVM LX]XX INTAR[ANVM A MPXLV [NEVIRNO] [SIC] [MASSAVA] [INTARANVM]

Autessiodurum-Auxerre, Odouna-Ouanne, Intaranum-Entrains, Siduo-Saulieu, Nevirnum-Nevers, Massava-Mesves; links stehen die gallischen meilen, rechts die römischen, die Creuly in das verhältniss von 2: 3 setzt. Dann stimmen die ergänzungen 22: 33, 30: 45, aber in der dritten zeile 36: 48? — M., la Minerve de Phidias p. 188—189 bespricht den fund, über welchen auch Conze und Wieseler Ph. XV, 550—552 berichtet haben.

Heft 4. Loriquet, le tombeau de Jovin à Reims (suite), p. 216—29: der verfasser sieht in der darstellung des sarcophags keine aus der mythologie, sondern eine zu ehren des todten gegebene venatio. — Rougé, études sur le rituel funéraire des anciens Egyptiens (suite), p. 230—249. — Ruelle, excerpta novem e Damascii libro ἀπορίαι καὶ λύσεις περὶ πρώτων ἀρχῶν, p. 250—254: qui dii sint intellectuales, fontanique et alii: Chaldaeorum his de rebus placita: de diis mundanis, azonis, zonaeis, et absolutis: accedit mysticae Chaldaeorum institutionis mentio. Griechischer text mit varia lectio und lateinischer übersetzung.

Heft 5. de Saulcy, lettre à M. le général Creuly sur la numismatique gauloise à propos de la question d'Alesia p. 261—274. Wegen der zahl der gallischen bei Alise-Sainte-Reine ausgegrabenen münzen entscheidet sich der verf. gegen Alaise als den ort des alten Alesia, und für Alise: so dass auch von dieser seite her sich die sache von Alise günstiger gestaltet: gelegentlich wird ein irrthum berichtigt, dass die münzen mit MATVGIINOS nicht MATVBIINOS

bieten, also nicht den Mandubiern zuzuschreiben sind: Matugenos ist ein häuptling der Leuker. - Loriquet, le tombeau de Jovin à Reims (suite et fin) p. 275 - 284. Dies letzte capitel behandelt: fréquence et caractère commémoratif des chasses sur les monuments funèbres. — Comte de Marcellus, sur les Perses d'Eschyle, p. 285—288: v. 320 wird gelesen: "Αμηστρίς τ' 'Αμφισσητεύς. 328: ακλεώς απώλετο. 541: αβροβίοι statt αβρογύοι. 651: οσιον ανακτα statt οίον. 675-677: τί τάδ άδύνατα δύνατα | περί γα σα δίδυμα διάγοιεν άμάρτια | περί γα σα τάδε. 765 ff.: έκτεινεν έκτος εν δόμοις, und mit Schöll αὐτὸς έβδομος statt οίς τόδ' ην χρέος, der folgende vers wird getilgt. 875: ἀγρόμεναι statt εὐχόμεναι. 952 : μυχίαν (statt νυχίαν) πλάκα = la plaine et ses enfoncements. - Beulé, sur un plan d'Athènes, publié en 1687 p. 294-296. Der plan ist im ganzen nach Spon ausgeführt, aber einiges richtiger und deutlicher. — Ruelle, le philosophe Damascius, étude archéologique et historique sur sa vie et ses ouvrages, enthält p. 297 - 306 die fortsetzung der abhandlung über das leben und das system des Damascius und p. 307-311 weitere fragmente, nämlich: de divina mundi custodia Orphicorum Phoenicumque, et Aegyptiorum consensus und qua ratione Philolaus, Aegyptii, Heliopolitae, Gazaei ac Theologi lineares figuras Diis assignaverint. — Desjardins, notice historique et bibliographique sur M. le comte Bartolommeo Borghesi I, p. 319-24.

Heft 6: Casian, les tombelles et les ruines du massif et de pourtour d'Alaise, 3e rapport. I, p. 325—336: es wurden eine reihe von tumuli, die zum theil waffenreste, schmuck, knochen enthielten, geöffnet. — Rougé, études sur le rituel funéraire des anciens Egyptiens (suite) p. 337—365. — Chaudruc de Crazannes, lettre à M. A. Maury sur l'Apollon gaulois p. 391—394: hiernach haben die Griechen ihren (hyperboreischen) Apollo den Celten zu verdanken, umgekehrt die Celten die namen von manchen localgottheiten den Griechen, z. b. Helliougmounus, von ηλιος und μότος (!). — Desjardins, notice etc. sur Borghesi II, p. 405—10.

Revue de la numismatique belge, 1858, 3. 4. Penon, description de quelques médailles byzantines p. 267—276, beschreibt münzen aus der zeit von Michael VII Dukas bis Andronikus II, und Michael IX.

1859, 1, 2: Colson, notice sur une médaille romaine de grand bronze au revers de Junon phallophore p. 180—204. Es handelt sich um eine münze der Julia Mamaea, auf deren revers mit der beischrift IVNO AVGVSTAE die Juno (Dea Syria) dargestellt wird, in der linken hand einen phallos haltend. Die erklärung wird gewonnen durch eine stelle Lucians in seiner schrift de dea Syria, die häufig Juno genannt wird, und in der zeit des Elagabal und seiner familie wie die übrigen syrischen gottheiten eine grosse rolle spielt. Gegen die richtigkeit der erklärung ist nichts einzuwenden, der phallos ist nicht zu ver-

kennen und nicht zu verwechseln mit dem kinde, das auf andern münzen der Mamaea die Juno in den armen hält. Originell sind übrigens die accente in ein paar griechischen stellen, die der verf. mittheilt. Ueber die dea Syria ist jetzt zu vergleichen Preller, röm. mythologie p. 744 ff.

Heft 3. Sabatier, monnaies byzantines inédites p. 308—320. Heft 4. Namur, notice sur un dépôt de monnaies romaines du 4e siècle, découvert près de Bitbourg (Beda vicus), cercle de Bitbourg, régence de Trèves p. 469—483.

— 1860, 1: Sabatier, monnaies impériales grecques, en bronze et inédites, p. 1—22, darunter mehrere ausgezeichnete stücke, z. b. des Augustus von Stobi; die besten sind die von Kleinasien, unter welchen z. b. Germe, Aphrodisias, Myra, Adana, Anazarbus, Tarsus, Thyatira, Tiberiopolis, Pessinus vertreten sind.

Revue numismatique, 1859, 5: de Saulcy sur la numismatique gauloise II, III, p. 313-321, es werden einige münzen der könige Divitiacus und Galba mitgetheilt, sowie einige andere die nach der meinung des vf. den Tektosagen (Caes. B. G. VI, 24) angehören sollen. — Duc de Luynes, le nummus de Servius Tullius p. 322-369. Hier wird allen ernstes der beweis zu führen gesucht, dass vor der römischen kupferwährung schon eine silberwährung bestanden Die beiden silbermünzen, an welche sich die untersuchung anlehnt, haben folgenden typus: 1) av. OVAAANTE ein grösseres und vier kleinere schweine. Rev. weinranke mit trauben; 2) KVPI säugendes schwein, unter einem baume, rev. PÓMA keule und zaun des opferplatzes (?). In der legende der ersten münze sieht der verfasser Roms alten namen Valentia, lässt den avers auf das vorzeichen des Aeneas, den revers auf die gründung der Vinalia anspielen, die legende der zweiten wird auf Roms sabinische bevölkerung bezogen, der avers wird wie auf der ersten erklärt, der rev. auf das opfer des Hercules (Solin. I) gedeutet. Nun soll die erste münze von Tarquinius dem ältern, die zweite von Servius Tullius geprägt sein. Es ist um dies resultat zu erzielen, wirklich grosse gelehrsamkeit aufgeboten, den sagen ist eingehend nachgespürt worden, aber es bedarf wirklich nur eines oberflächlichen blicks auf die Schweglerschen untersuchungen hierüber, um die haltlosigkeit zu erkennen und über die Pelasger ist doch wehl allmählich der stab gebrochen. Das resultat fasst der verf. so zusammen: "si nous avons la preuve, que les Romains eurent une monnaie d'argent qui leur était propre du temps des rois, il est également certain que l'usage en fut supprimé dès les premiers temps de la république, et ne fut repris que deux siècles plus tard. On reconnaît là une réforme somptuaire, imitation modérée de celles des Lacédémoniens, pour empêcher l'amour des richesses d'éteindre chez les citoyens celui de la patrie".

Heft 6: de Saulcy, lettres à M. de Longpérier sur la numismatique gauloise p. 401—407, münzen des Conetodunus (Caes. B.

G. VII, 1) betreffend. — Waddington, le nome Heptacométis p. 408-410: eine ägyptische nomosmünze mit ΕΠΤΑΚωΜ aus dem Turiner museum, durch welche ein neuer gan gewonnen wird, irrthümlich hatte man früher ENTANOM gelesen. -Colson, médailles romaines p. 411-429; 1) medaillon des münsmeisters C. Gallius Lupercus unter Augustus, übrigens den mittel - bronzen desselben ähnlich. 2) contorniat mit Horatius und Accius. 3) gross-bronze des Claudius, im rev. mit der legende: EX S. C. | P. P. | OB CIVES | SERVATOS. Das P. P. wird nicht wie gewöhnlich erklärt Pater Patriae, sondern praemium publicum und Colson meint, es sei etwas ähnliches wie unsere rettungsmedaillen oder orden, während es doch viel näher liegt, das P. P. in gewohnter weise als Patri Patriae zu lesen und als dedicationsmünze für den kaiser anzusehen, da sie der senat prägte. 4) werden die münzen der Agrippina I mit AGRIPPINA M. F. GERMANICI CAESARIS gelesen: Agr. minor flia Germanici Caesaris und der jüngern Agrippina zugeschrieben. 5) grossbronze des L. Verus mit VICT. AVG. TR. P. IIII. IMP. II. COS. II im revers. 6) unbestimmte colonie-münze mit den köpfen der Orbiana und Mamaea. 7) unbestimmte colonie-münze mit den köpfen des Gordianus II. (ohne AFR.) und des Gordianus III. 8) gross - bronze des Philippus auf die saecularfeier mit der darstellung eines elenthieres. 9) gross-bronze des Postumus, im rev. mit SAECVLVM AVGG., woraus der verfasser schliesst, dass mit Trebellius Postumus der jüngere als Caesar anzusehen sei. de Witte, observations sur Agrippine et Postume p. 428-439; gegen nr. 4 und 9. des vorhergehenden artikels wird die bezeichnete münze als der Agrippina I zugehörig erwiesen und das AVGG auf der münze des Postumus richtig auf Postumus und Victorinus bezogen. — de Salis, sur le classement des monnaies des empereurs iconoclastes et sur deux pièces attribuées à Romain Diogène p. 440-449.

— 1860, 1: Waddington, médailles de Marium en Cypre, p. 1—10. Dieser stadt werden verschiedene münzen mit der legende MAP, MAPA und MAPAO zugeschrieben; wo die stadt bei griechischen schriftstellern vorkömmt, schwankt oft die lesart zwischen Marium und Malum, was sich aus der vorliegenden form Marlium am besten erklärt. Als phönicische colonie ist es nachber durchaus hellenisirt worden, erst in der ersten hälfte des vierten jahrhunderts scheint das phönicische element wieder mehr hervergetreten zu sein, aus dieser zeit finden sich auch bilingue münzen, die griechischen scheinen älter zu sein. Die typen beziehen sich auf Venusdienst. — Fr. Lenormant, observations sur quelques points de numismatique phénicienne, p. 11—30: monnaies de Tarse à la légende 7772 in welcher abweichend von anderen (Peyron, Lindberg, Hamaker, Gesenius, dem herzog von Luynes, Blan), die auch die übrige legende zum grossen theil anders lesse, der verf.

= (1 stück) von zwanzig obolen findet: denn die meisten stücke mit der inschrift sind tetadrachmen nach attischem fuss, die 20 babylonischen obolen sehr gut entsprechen. Wo sich diese inschrift auf andern münzsorten findet, lässt sie sich erklären durch copien früherer münzen ohne verständniss von seiten des stempelschneiders. — Géry, sur les médailles de consécration frappées par Maxence à la mémoire de son fils Romulus, p. 31-35: der verf. will die münzen des Maxentius mit der legende DIVO RO-MVLO. N. V. C oder N. V. BISC. oder N. V. B. AVG oder N. V. F, auf denen die buchstaben N. V. von jeher unklar gewesen sind, lesen = nostrae urbis consuli, resp. augusto, resp. filio, wie er sich selbst conservator urbis suae nenne: dagegen verweist A. de Longpérier p. 36-42 mit verwerfung verschiedener zum theil sehr seltsamer erklärungen auf Borghesi, der aus inschriften festgestellt hat, dass Romulus den titel hatte nobilissimus vir, wodurch die sache erledigt ist. - p. 82-94 giebt de Wilte ein resumé über die auction der griechischen münzen des Lord Northwick, wo fabelhafte preise bezahlt worden sind, z. b. eine tetradrachme von Magnesia am Mäander mit dem namen Pausanias 6625 fr., eine tetradrachme von Kleopatra der mutter Antiochus VIII von Syrien 6000 fr., silbermünze von Samos mit Hercules, der die schlangen erwürgt, 2500 fr., goldstater des Pyrrhus von Epirus 1975 fr., silbermünze von Delphi mit der legende AMΦIKTIONΩN 1725 fr., goldmünze von Tarent 1000 fr., tetradrachme von Metapont 1100 fr., zwei grosse silbermünzen von Agrigent 3975 und 1500 fr., von Camarina 1300 fr., tetradrachme von Catana mit EYAIN 1300 fr., zwei andere von Catana 1125 und 1250 fr., decadrachme von Syrakus mit KIM 1325 fr., mit ETKAEIAA 1275, mit KIM $\Omega N$  und  $[APE\Theta]O\Sigma A$ 1025 fr., grosse silbermünze von Panormus 1275, von Hieron 1000 fr., tetradrachme von Mostis von Thracien 1275 fr. u.s.w.

Heft 2: de la Saussaye, monnaies des Eduens, p. 92—112; ist die verbesserte auflage eines 1846 in den annalen des instituts von Rom erschienenen aufsatzes. Das wichtigste stück ist eine silbermünze mit der massilischen Artemis und EDVIS, und rev. bär mit ORCETIRI(X), also aus der zeit der allianz der Häduer und der Helvetier: die erklärung des typus ist nicht ohne bedenken. An diese münze sind mehrere theils mit EDVIS theils ohne den namen angeschlossen, die schon sehr im typus abweichen und den bären kaum noch ahnen lassen, allmählich in den gallischen pferdetypus übergehen. Auf zwei münzen des Orgetorix von barbarischem stil (die erste ist griechische arbeit) finden sich die namen Atpili, den Saulcy für einen titel hält, und Cotos (so liesst Saussaye statt CO10S), wobei an den von Cäsar erwähnten Haeduer gedacht wird. Andere münzen sind von Dumnorix (DVBNOREIX) und Litavicus: die mit VIIPOTAL werden

dem bunde der Häduer zugewiesen. — Hucher, sur la médaille gauloise portant la légende VEROTAL et sur le costume des Gaulois, p. 113—128: bestätigt die von manchen bezweifelte lesart VIIPOTAL = VEROTAL, der name Viriotal findet sich auf einer pompejanischen inschrift unter den namen von gladiatoren. Hucher verlegt die münze nach Aquitanien, also abweichend von de la Saussaye; der rev. zeigt meistens einen gallischen krieger, zuweilen auch den eber neben dem krieger. — de Barthélemy, monnaies consulaires du Bas-Empire, p. 129—131. Marchant's meinung, dass die münzen mit HERACLIO CONSVLI dem exarchen von Afrika zugehören, wird als irrig zurückgewiesen und auf Pellerin und Eckhel zurückgegangen.

Bulletin de la societé impér. des antiquaires. 1 Trimest. 1859. Nachricht von einem in St. Hilaire bei Paris aufgefundenen celtischen grabe. — Celtisch römische grabmäler bei Melun. — Longpérier: über eine bronze-statuette eines kriegers, mit drei kleinen scheibenförmigen platten auf der brust, die der verfasser, sich auf ein vasenbild berufend, für phalerae erklärt. — Longpérier: inschrift auf einem bronze-blatt im Louvre; sie ist noch nicht veröffentlicht und ist die siebente aller, die dem deus aeternus gewidmet sind (die sechs andern werden nachgewiesen);

DE OAE TERN O·M·POPI LIVS·AR BVSTIVS BOTVMLI B·SOL

Deo Aeterno M(arcus) Popilius Arbustius botum (d. i. votum) Longpérier: über eine vase (situla), welche lib(ens) sol(vit). die form einer menschenbüste hat; der verfasser glaubt in dieser büste den amerikanischen menschenschlag zu erkennen; und Egger verweist dabei auf eine erzählung des Corn. Nep. bei Mela, III, 5, 80 und Plin. hist. nat. II, 67. Diese stellen hatte Isaac Voss auf Briten bezogen (s. Caes. V, 14); die erklärung desselben wird unter dem vorwand, dass die "Bretagne" [aber auch Britannien?] zur zeit des Corn. Nepos hinreichend bekannt gewesen sei, zu gunsten der amerikanischen race, welche nach Longpérier in dieser buste abgebildet sein soll, beseitigt. — 2. Trin. 1859. Longpérier: über eine kleine Mercur-statuette, besonders über den nachträglich an den arm derselben angelötheten silberring, den der verfasser für eine dem gott dargebrachte gabe erklärt, ähnliche fälle zusammenstellend. Dabei erklärung der inschrift Muratori Nov. Thes. p. 139, 1. — Egger: über zwei stellen der Philosophumena des Origenes, welche auf ein dem druck ähnliches verfahren bezug haben. — Bourquelot: ein celtischer grabhügel

zu Bouy bei Provins; es sind kupferne hals und armbänder darin gefunden worden. — Devéria: über einige von Mariette neuerdings aufgefundene sarkophage, und über zwei von demselben in Abydos entdeckte colosse der zwölften dynastie. — Renier: (vgl. Philol. XV, p. 177, unter l'institut, nr. 283. 284): über die stelle, welche in Lyon der Rom und Augustus von den drei provinzen gewidmete tempel eingenommen hat. Noch auf dem sockel feststehende säulenreste und neue aufgefundene inschriften scheinen seine stelle auf den boden des hôtel du Parc, an der nordöstlichen ecke des platzes des Terreaux hinzurücken. Neue inschriften daher

luliae Salicae (coniugi) Eppii Bellici tres provinciae Galliae. Ferner

A V G V S T O R
TI · CLAVDIVS
G E N I A L I S,

zu ergänzen durch die vorangestellten zeilen  $\mathbf{I} \cdot \mathbf{O} \cdot \mathbf{M}$ 

NVMINIB

lovi Optimo Maximo numinibus Augustorum Tiberius Claudius Genialis. — 3. Trim. Peigné - Delacourt: das theater in Champlieu römischen ursprungs. — Renier: über eine in Chatenoy (dép. des Vosges) gefundene inschrift, welche der göttin Rosmerta gewidmet ist, die neunte überhaupt, in welcher diese göttin erwähnt und mit Mercur zusammengestellt wird (die acht andern werden nachgewiesen);

MERCVRIO ETROSMERTAE SACRVM REGALISET AVGVSTVSRV HAEREDESFEBR V \* A S \* I L \* I M

Mercurio et Rosmertae sacrum. Regalis et Augustus Ru(fii) Februarini v(otum) s(olverunt) l'ibentes) m(erito). Bemerkenswerth ist, dass der lapidarius, der die worte Rufii Februarini aus versehen ausgelassen haben muss, sie an stellen, wo er noch einigen platz fand, eingeschaltet hat. — Renier: eine zehnte, noch später als die vorige, ihm bekannt gewordene inschrift auf die göttin Ros-

merta, dem museum in Epinal angehörig rührt von Soulosse her und heisst

> D·M·ET·RO SMERTE . D ONO · DEDIT ALBVLA EX · VOTO S·L·M

D(eo) M(ercurio) et Rosmerte dono dedit Albula ex voto s(uscepto) l(ibens) m(erito). Die abkürzung des namens Mercurio beweist, dass die verbindung dieses gottes mit Rosmerta eine allgemeine regel war.

L'institut, nr. 289, Jan. 1860. Egger: bemerkungen zu der in der Philopatris 1. jul. 1859 von Vlastos und Noudis veröffentlichten inschrift über das bündniss zwischen Phigalia, Messene und den Aetoliern. — Desjardins: letzte archäologische entdeckungen in Rom. Der verfasser giebt nachricht von seiner eignen forschung nach einer altrömischen strasse zwischen Careiae (jetzt la Galera) und Baccanae (jetzt Baccano) [s. tab. Anton. und Peuting.], beschreibt den lacus Sabatinus (jetzt lago Bracciano) und untersucht die lage, welche Sabate (nach Desjardins das jetzige Trevignano) und Forum Clodii gehabt haben müssen. — Sechster und letzter brief des generals Renard über den ursprung der Gallier und der Germanen. (s. Philol. XIV, p. 421) gegen Brandes buch gerichtet. Der general stellt am schluss seine eignen ansichten zusammen, nach welchen die ersten bewohner Galliens dem ligurisch - iberischen volksstamm mit schwarzem haar und schwarzen augen angehört haben, denen der briefsteller auch die den Celten zugeschriebene colonisation des südwestlichen Germaniens vindiciren will. Dagegen drangen die Celten, - so fährt der general fort, - ein blonder volksstamm, unter verschiedenen andern namen (Ambronen, Cimmerier, Cimbern u.s.w.) zu den auch die Germanen gehörten, ein, ohne jedoch weiter als bis an die Loire vorzurücken; im süden (in Aquitanien) blieben die Iberer, im norden (in Belgien) die Celten vorherrschend, zwischen ihnen eine aus beiden volksstämmen gemischte bevölkerung. Die Celten haben, als sie in Gallien sich festsetzten, den ortschaften, flüssen u. s. w. ihre ursprünglichen benennungen gelassen; deshalb findet man so viele namen, die durch germanische wortwurzeln nicht erklärt werden können; [die aber auch durch das baskische nicht aufgehellt werden, wie doch der fall sein müsste, wenn sie auf die Iberer zurückzuführen wären. Der general hat offenber Zeuss epochemachendes buch nicht gekannt, auch nicht Glück's arbeit über die bei Cäsar vorkommenden celtischen namen; er citirt hauptsächlich Pinkerton und Brandes; und da der letzte mit mehr historischphilologischem als linguistischem wissen sein buch verfasst hat, so hat er natürlich durch diese seite der erforschung der streitfrage den general auch nicht zu überzeugen vermocht]. Die Sueven, so schliesst Renard seine ethnographischen phantasien, und die Odinsverehrer, sich mit den Celten des nordens vermischend, brachten den stamm der Skandinavier, die vermischung der Sueven und der Celten die Deutschen hervor. Die namen Belgier, Gallier, Germanen bezeichnen nach ihm nicht verschiedene raçen, sondern völkerverbände. — Nr. 290 291. febr. märz, 1860. Reynold: über das was der freiheit in den republiken Griechenlands fehlte [auch in Séances et travaux de l'acad. des sc. mor et pol. enthaten.]

Séances et travaux de l'acad. des sciences mor. et polit. April 1860. Laferrière: de l'influence du stoïcisme sur la doctrine des jurisconsultes Romains (fortsetzung aus der vorigen nr. s. Phil. XV, p. 177). Ohne es beabsichtigt zu haben ist in dieser abhandlung der verfasser den ansichten der deutschen gelehrten entgegengetreten (z. b. Walter's in geschichte des römischen rechts bis Justinian II, p. 21). Die französischen gelehrten theilen keinesweges die aufstellungen Laferrière's, sondern haben stark widersprochen.

Anzeiger für schweizerische geschichte und alterthumskunde. 1859. nr. 1 U.: überreste römischer niederlassungen bei Sarmensdorf, kanton Aargau. Legionsziegel der XI legion. — H. M.: eine silbermünze des Orgetorix (vorderseite ATPILLII, rückseite ORCITIRIX) s. Duchalais p. 125. — A. Q.: antiquités romaines près de Delémont: münzen u. s. w. — Nr. 2. T.: die bedeutung der Orgetorixmünzen. Atpilii wird auf Apollo, Coios, das sich auf andern derartigen münzen finbet, auf Koios, Hes. Theog. 404 gedeutet. Die Celten hätten, wie ihre schrift, so ihre mythologie aus Massilia erhalten. — H. Fazy: die inschrift Mommsen Inscr. Conf. Helv. p. 22, nr. 127 in kleinigkeiten berichtigt.

Correspondenz-blatt für die gelehrten- und realschulen, Stuttgart. 1859, Nr. 5. Mai nr. 6. Juni, proben metrischer übersetzungen aus Horaz, I, 1. IV, 9. I, 2. II, 7. — Nr. 7 juli. Keller: grammatische bemerkungen zu Högg's grammatik der lateinischen sprache für schulen.

Verslagen en Mededeelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen. IV, 3 (1859). Van Heusde: über die weltbürgerschaft des Socrates. Nachdem der verfasser angegeben hat, was in den letzten zeiten über das leben und den charakter des Socrates geschrieben worden ist, macht er auf die sogenannten ἀποφθέγματα bei Stobäus, Diogenes Laërtius etc. aufmerksam, als auf eine noch nicht genug benutzte quelle für die erforschung der äusseren verhältnisse und der meinungen des philosophen (wogegen von Karsten eingewendet wird, dass diese ἀποφθέγματα, weil in ihnen öfter die personen verwechselt sind, keinen glauben verdienen). Er knüpft dann an den von Cicero Tuscul. V, 37, 108 gebrauchten ausdruck mundanus, mit welchem in lateinischer übersetzung, Socrates selbst sich bezeichnet habe, an und versucht

ihn nicht auf κοσμοπολίτης sondern auf κόσμιος (der die εὐσχημορία oder die εὐουθμία besitzt) zurückzuführen. Dies widerlegt Scholten durch Diogenes Laërtius, bei dem dieselbe antwort, die bei Plutarch dem Socrates zugeschrieben wird, in den mund des Cynikers Diogenes gelegt wird und wo sich statt κόσμιος das wort κοσμοπολίτης findet, eine widerlegung, welcher van Heusde in einer spätern abhandlung beipflichtet. Beide, sowohl van Heusde als Scholten, bestreiten die kosmopolitische gesinnung des Socrates, bei aller anerkennung seiner humanität gegen fremde. - Van Heusde: Xanthippe, in ihrem verhältniss zu Socrates. Der verf. untersucht den grund oder ungrund aller über Xanthippe erzählten anecdoten und weist nach, dass sie, in ihrer so verschiedenen fassung und in ihrer im verlauf der zeit mehr und mehr, besonders bei den kirchenvätern, hervortretenden erweiterung und übertreibung, nur beschränkten glauben verdienen; er bespricht die bigamie des Socrates mit Myro und Xanthippe; er findet, dass die letztere eine stolze und hochherzige frau gewesen ist, welche eine herzliche zuneigung für ihre kinder und, bei Socrates ende, auch für ihren gatten an den tag gelegt hat; er untersucht, ob der grund ihres früheren widerwärtigen benehmens nicht vielleicht eifersucht gewesen ist; darin dass die komiker das verhältniss Xanthippe's zu Socrates nicht berührt haben, sieht er nicht eine veranlassung, die schuld derselben für geringer anzunehmen, sondern nur die abneigung dieser dichter, das eigentlich häusliche leben auf die bühne zu bringen. (Fortsetzung in heft 3).

The Dublin Review nr. XCIII, nr. 1859. A journal kept in Turkey and Greece in the autumn of 1857 and the beginning of 1858 by Senior London. 1859. Der verfasser des buchs sucht Troja in der unmittelbaren nähe des dorfs Bounar-Bashi, und der berichterstatter findet seine gründe in ihrer gesammtwirkung überzeugend.

The National Review nr. XIX, jan. 1860 enthält nichts philologisches.

The North-American Review nr. CLXXXV, oct. 1859 Plutarch's Lives. Die engliche übersetzung von Dryden, neu durchgesehen von A. H. Clough. London 1859, 6. band. Der verfasser der anzeige knüpft an dieselbe bemerkungen über die kunst des biographen und Plutarch's insbesondere p. 521—535. — Kurze anzeige der ausgabe von Cäsar's commentarien von Brooks, New-York 1859; und von dem wiederabdruck von Rawlinson's Herodot in New-York 1859.

### I. ABHANDLUNGEN.

### VII.

## Der ursprung der mythen.

Pausanias (8, 8, 3) erzählt einen mythos von der Rhea und dem Kronos und fügt dann folgende worte hinzn: "diesen sagen der Hellenen legte ich im anfang meiner schrift eine grössere einfältigkeit bei; als ich aber nach Arkadien gekommen war. habe ich über dieselben folgende ansicht gewonnen. Diejenigen Hellenen, welche für weise gehalten werden, haben in alter zeit durch räthsel (δι αίτιγμάτων) und nicht gradeaus ihre lehren ausgesprochen; und das in beziehung auf den Kronos erzählte schloss ich sei eine lehre der weisheit der Hellenen. lich dessen nun, welches die göttlichen dinge angeht, werde ich das erzählte mittheilen." So thut er auch vielfältig, und giebt oft genug zu verstehen, dass ihn die mysterien verhinderten deutlicher zu sprechen, dass aber die eingeweihten ihn verstehen wür-Die eingeweihten also kannten die sprache, den geheimen sinn der worte, wodurch sich die "räthsel" in "lehren" der wissenschaft auflösten. Sehen wir gleich einmal zu, worin die lehre (λόγος) bestand, die in jenem räthselhaften, anfangs als einfältig erscheinenden mythos enthalten war. Der mythos ist dieser: "auf dem halben wege zwischen der Argos ebene von Nestane und der stadt Mantinea (etwa zehn stadien von beiden entfernt) war eine quelle mit namen " $A\rho r\eta$ . Hier, heisst es nun, habe Rhea, als sie den Poseidon geboren, das kind unter einer heerde von lämmern  $(\alpha \varrho v \tilde{\omega} v)$  verborgen; davon habe die quelle ihren namen, weil hier lämmer weideten. Dem Kronos aber habe sie gesagt sie habe ein ross geboren, und habe ihm ein füllen zum verschlingen (καταπιείν) gegeben, wie später statt des Zeus einen umwickelten stein." -

ihn nicht auf κοσμοπολίτης sondern auf κόσμιος (der die εὐσγημονία oder die εὐρυθμία besitzt) zurückzuführen. Dies widerlegt Scholten durch Diogenes Laërtius, bei dem dieselbe antwort, die bei Plutarch dem Socrates zugeschrieben wird, in den mund des Cynikers Diogenes gelegt wird und wo sich statt xoopiog das wort κοσμοπολίτης findet, eine widerlegung, welcher van Heusde in einer spätern abhandlung beipflichtet. Beide, sowohl van Heusde als Scholten, bestreiten die kosmopolitische gesinnung des Socrates, bei aller anerkennung seiner humanität gegen fremde. - Van Heusde: Xanthippe, in ihrem verhältniss zu Socrates. Der verf. untersucht den grund oder ungrund aller über Xanthippe erzählten anecdoten und weist nach, dass sie, in ihrer so verschiedenen fassung und in ihrer im verlauf der zeit mehr und mehr, besonders bei den kirchenvätern, hervortretenden erweiterung und übertreibung, nur beschränkten glauben verdienen; er bespricht die bigamie des Socrates mit Myro und Xanthippe; er findet, dass die letztere eine stolze und hochherzige frau gewesen ist. welche eine herzliche zuneigung für ihre kinder und, bei Socrates ende, auch für ihren gatten an den tag gelegt hat; er untersucht, ob der grund ihres früheren widerwärtigen benehmens nicht vielleicht eifersucht gewesen ist; darin dass die komiker das verhältniss Xanthippe's zu Socrates nicht berührt haben, sieht er nicht eine veranlassung, die schuld derselben für geringer auzunehmen, sondern nur die abneigung dieser dichter, das eigentlich häusliche leben auf die bühne zu bringen. (Fortsetzung in heft 3).

The Dublin Review nr. XCIII, nr. 1859. A journal kept in Turkey and Greece in the autumn of 1857 and the beginning of 1858 by Senior London. 1859. Der verfasser des buchs sucht Troja in der unmittelbaren nähe des dorfs Bounar-Bashi, und der berichterstatter findet seine gründe in ihrer gesammtwirkung überzeugend.

The National Review nr. XIX, jan. 1860 enthält nichts philologisches.

The North - American Review nr. CLXXXV, oct. 1859 Plutarch's Lives. Die engliche übersetzung von Dryden, neu durchgesehen von A. H. Clough. London 1859, 6. band. Der verfasser der anzeige knüpft an dieselbe bemerkungen über die kunst des biographen und Plutarch's insbesondere p. 521—535.—Kurze anzeige der ausgabe von Cäsar's commentarien von Brooks, New-York 1859; und von dem wiederabdruck von Rawlinson's Herodot in New-York 1859.

### I. ABHANDLUNGEN.

#### VII.

## Der ursprung der mythen.

Pausanias (8, 8, 3) erzählt einen mythos von der Rhea und dem Kronos und fügt dann folgende worte hinzn: "diesen sagen der Hellenen legte ich im anfang meiner schrift eine grössere einfältigkeit bei; als ich aber nach Arkadien gekommen war, habe ich über dieselben folgende ansicht gewonnen. Diejenigen Hellenen, welche für weise gehalten werden, haben in alter zeit durch räthsel (δι αίνιγμάτων) und nicht gradeaus ihre lehren ausgesprochen; und das in beziehung auf den Kronos erzählte schloss ich sei eine lehre der weisheit der Hellenen. lich dessen nun, welches die göttlichen dinge angeht, werde ich das ersäklte mittheilen." So thut er auch vielfältig, und giebt oft genug zu verstehen, dass ihn die mysterien verhinderten deutlicher zu sprechen, dass aber die eingeweihten ihn verstehen wür-Die eingeweihten also kannten die sprache, den geheimen sinn der worte, wodurch sich die "räthsel" in "lehren" der wissenschaft auflösten. Sehen wir gleich einmal zu, worin die lehre (λόγος) bestand, die in jenem räthselhaften, anfangs als einfältig erscheinenden mythos enthalten war. Der mythos ist dieser: "auf dem halben wege zwischen der Argos ebene von Nestane und der stadt Mantinea (etwa zehn stadien von beiden entfernt) war eine quelle mit namen " $A\rho r\eta$ . Hier, heisst es nun, habe Rhea, als sie den Poseidon geboren, das kind unter einer heerde von lämmern  $(\alpha q v \tilde{\omega} v)$  verborgen; davon habe die quelle ihren namen, weil hier lämmer weideten. Dem Kronos aber habe sie gesagt sie habe ein ross geboren, und habe ihm ein füllen zum verschlingen (καταπιείν) gegeben, wie später statt des Zeus einen umwickelten stein." -

Was wollten die weisen der Hellenen mit dieser räthselhaften geschichte sagen? Kronos oder Saturn ist der gott welcher im winter . ("dem giessenden" χειμών), zur zeit der Saturnalien, also um unsere weihnachten, im attischen monat Poseideon, die heftigen regengüsse herabsendet, indem er dem Uranos die "μήδεα" d. i. die aufgestiegenen  $(\mu \alpha \omega)$  dünste, abschneidet, dass die tropfen auf die erde und in's meer fallen. Jetzt ist Kronos der herrscher, und zeugt mit der göttin des fliessens Rhea unter anderen den Poseidon  $(\pi \circ \sigma s \iota - \delta \alpha \omega r, Er - r \circ \sigma \iota - \gamma \alpha \iota \circ \varsigma)$  den "erdbenetzer". Dieser ist nun natürlich da, wo die erdbenetzung ist, namentlich auch bei Nestane, wo die "Argos-ebene", wie Pausanias sagt, gerade davon ihren namen hatte, dass der boden zu lange benetzt blieb und daher unbaubar, appos, war; ebenso bei der quelle App, der "benetzerin", deren gewässer sich in die flache ebene von Mantines ergiessen, hier den boden benetzten und in den Ophis absliessen. Wovon anders sollte sie wohl ihren namen haben als von açõe açõe benetzen? Daher der fluss Arnus und die städtenamen "Agen. -Weil in der mythologie das gleichnamige symbol des gleichnamigen ist, nannte der mythos jene durch die quelle benetzte gegend einen weideplatz von lämmern, ἀρνῶν, und zwar nicht etwa bloss wegen einer ähnlichkeit im laut, sondern auch nach der bedeutung wegen der verwandtschaft des jungen, frischen mit dem feuchten. die in vielen griechischen wörtern enthalten ist, vgl. Log, doiσος, ψάκαλον, βρέφος (welches Passow auf βρέχω bezieht). Auch jene apreç neben der quelle, unter denen der "erdbenetzer" lebte, waren symbol der benetzung. Im lateinischen war für agnus die ältere form arnus.

Kronos verschlang (κατέπιτε) seine eigenen kinder, d. h. was er mit der göttin des fliessens erzeugt hatte, das schlürfte er selber wieder, gegen ihren willen, durch die verdampfung ein. Der ἵππος ist bekanntlich ein symbol der welle, des fliessenden wassers; denn in ursprünglicher, griechischer sprache wurden ross und welle wegen der ähnlichkeit der bewegung ἵππος genannt, daher ἱπποκρήνη, ἀγανίππη, (πήγασος). So konste also die Rhea dem Kronos ein ross statt des erdbenetzers Poseidon zu verschlucken geben. Wir brauchen nun wohl kein wort weiter zur lösung des "räthsels" und zur nachweisung einer naturwissenschaftlichen lehre der alten weisen in diesem mythos zu

sagen. Und so abnorm die vorstellungen in jener sage sind, so muss man doch gestehen, es ist eine primitive poesie in dieser darstellung des einfachen physischen ereignisses des herabkommens der nässe vom himmel und des hinaufsteigens derselben nässe in den himmel zurück, — welche dann nach dem mythos abermals von dem verschlingenden Kronos wieder ausgespien wird, nachdem die göttin der aus dem Ocean aufstrebenden dünste, die Metis  $(\mu\alpha\omega)$ , ihm ein brechmittel gereicht hat, und folglich der himmel wieder mit nässe übersättigt ist.

Dieses beispiel dient zugleich zur erläuterung einer merkwürdigen äusserung des Strabo auf anlass seiner theologumena über die Kureten und über ein anderes kind der Rhea, den Zeus. Nachdem er (p. 467) bemerkt hat: ἡ κρύψις ἡ μυστική τῶν ίε ρών σεμνοποιεί τὸ θείον, μιμουμένη τὴν φύσιν αὐτο ῦ, fährt er weiter unten (p. 474) so fort: προήχθημεν δὲ διὰ πλειόνων είπειν περί τούτων καίπερ ηκιστα φιλομυθούντες, ότι του θευλογικού γένους εφάπτεται τὰ πράγματα ταύτα πας δέ ό περί τῶν θεῶν λόγος ἀργαίας ἐξετάζει δόξας καὶ μύθους, αἰνιττομένων τῶν παλαιῶν ᾶς είχον ἐννοίας φυσικάς περίτων πραγμάτων καί προστιθέντων -άεί τοῖς λόγοις τὸν μῦθον. ἄπαντα μὲν οὖν τὰ αἰνίγματα λύειν ἐπ' ἀχριβὲς οὐ δάδιον, τοῦ δὲ πλήθους τῶν μυθευομένων έκτεθέντος είς το μέσον, των μέν ομολογούντων άλλήλοις, των δε έναντιουμένων, εύπορωτερον αν τις δύναιτο είκάζειν έξ αὐτῶν τ' άληθές.

Strabo stimmt also mit dem Pausanias völlig überein, spricht sich aber viel deutlicher aus. Jene einfache physische wahrheit war von den alten in eine räthselhafte, dunkle, mystische sprache eingekleidet, und zwar so dass der  $\mu\bar{\nu}\partial \sigma_{\varsigma}$  d. i. die mystische durstellung stets dem  $\lambda \delta \gamma \sigma_{\varsigma}$ , dem wahren inhalt des gedankens, angepasst war. Der wahre inhalt jener erzählung von Kronos, Rhea und Poseidon war dieser, dass durch die kraft und den willen der götter der regen vom himmel fliesst und in den dämpfen wieder aufsteigt — eine physische metamorphose, welche die bedingung alles lebens der menschen, thiere und pflanzen auf erden ist. — Jenen inhalt des gedankens, den  $\lambda \delta \gamma \sigma_{\varsigma}$  von jener physischen metamorphose, drückte nun der  $\mu\bar{\nu}\partial \sigma_{\varsigma}$  in räthselhafter weise aus, nicht aber durch irgend ein beliebiges bild, sondern so, dass der  $\mu\bar{\nu}\partial \sigma_{\varsigma}$  dem  $\lambda \delta \gamma \sigma_{\varsigma}$  angepasst war, d. h. dass wer die

sprache des μῦθος kannte, sehr leicht auch den λόγος erkennen . konnte: wer die mythische bedeutung der namen und wörter Κρότος, 'Ρέα, Ποσειδάων, μήδεα, ἵππος, "Αρτη, ἄρτες κτλ. kannte, der verstand den λόγος ohne weiteres.

Mit recht fügt aber Strabo hinzu, dass es schoor sei, alle jene räthsel zu lösen. Der beweis liegt vor. Jahrhunderte und jahrtausende haben sich bemüht, den logos und mythos zu entdecken, und trotz einzelner glücklicher funde ist es nicht gelungen. Das räthsel blieb ungelöst. Schon seit geraumer zeit schien man indessen darüber im klaren zu sein, wo der schlüssel gesucht werden müsse, nämlich in der mythischen sprache. Obgleich nun diese mythische sprache, d. h. die sprache in der die mythen erzählt werden, keine andere ist, als die bekannte sprache der griechischen schriftsteller, dichter und prosaiker, und es also in der hauptsache wenigstens nicht darauf ankam, eine neue sprache zu entdecken, sondern in den wörtern der vorhandenen sprache den mythischen sinn zu finden, so hat man doch in dieser richtung ausserordentlich wenig geleistet.

O. Müller hat mit recht auf die verdienste Heynes um das studium der mythologie aufmerksam gemacht. Heyne hat sich sehr bestimmt ausgesprochen in der vorrede zu Martin Hermaans handbuch der mythologie 1787: "mythologie, sagt er, ist an und für sich die älteste geschichte und die älteste philosophie; der inbegriff der alten volksstammsagen, ausgedrückt in der alten rohen sprache, und von dieser seite erhält sie einen neuen werth. als überbleibsel der alten vorstellungsarten und ausdrücke." - Da. bei wollen wir jedoch gleich bemerken, dass dieses überbleibsel (?) sich durch das ganze griechische und römische alterthum hindurchzieht bis zur besiegung des polytheismus durch das christenthum. - Rücksichtlich der "alten rohen sprache" erklärt Heyne sich in den Comm. Soc. Gott. XIV, p. 143 und XVI dahin, dass zwar die gedanken religiöser art waren, dass sie theils meinungen der früheren menschheit, theils gerüchte von begebenheiten enthielten. dass aber die sprache noch sehr beschränkt und roh, nur sinnliche eindrücke wiedergebend, nicht genügt hätte für die gedanken. Man hätte sich also helfen müssen, indem man diese rohe sprache auch auf jene gedanken anwandte. Man sagte also z. b. "zengen" statt "verursachen" u. s. w. So bildete sich ein sermo mythicus et symbolicus. Nach und nach aber nahm man diese ausdrücke im eigentlichen ursprünglichen sinn. Was philosophische meinung war, nahm man für wirkliche begebenheit. Die dichter nährten diese weise, um grösseres interesse zu erregen, und so eatstand aus dem sermo mythicus ein sermo poeticus. Dichter, propheten, priester, ciceroni's und deuter haben die ursprünglichen mythen entstellt (?); auch sei der mythische ausdruck in verschiedenen zeiten verschieden gewesen. Daher sei es schwer, "einen mythos auf seine ursprüngliche gestalt zurückzubringen". So richtig diese bemerkung ist, so ist doch daran zu erinnern, dass nach der bekannten erklärung des Herodot (2, 53) wenigstens Homer und Hesiod in der mythenerzählung original sind.

Nach Heyne's ansicht sagte man statt "der regen befruchtet die erde" "der himmel vermält sich mit der erde". Das wurde dann missverstanden,; man meinte, indem man die "alte rohe sprache" wörtlich nahm, der himmel sei ein mann, ein göttlicher wohl, und die erde sei ein weib, und hernach feierte man aus missverstand alljährlich den hochzeitstag des mannes Uranos und der frau Ge. - Im allgemeinen jedoch sagt er "ad singula descendere non licet, quum summa tantum rerum persequenda sint". Er fühlte wohl, dass sich auf diese weise nicht durchkommen lasse. Er lässt sich daher selten auf eine erklärung eines mythos ein (am meisten vielleicht in den nach seinem tode 1822 herausgegebenen vorlesungen über archäologie). det sogar — ohne zweifel unter dem beifall vieler — die möglichkeit einer sichern erklärung ab, indem er sagt: superbi et arrogantis hominis esset, multa in ea luce constituere velle, aut a se constituta esse putare et iactare, ut de iis dubitari nequeat". Das resultat ist: es ist schwer oder unmöglich den ursprünglichen mythos herzustellen; es ist noch weniger möglich in den meisten fällen ihn zu erklären.

Sehr lesenswerth ist was Heyne in der vorrede zur zweiten ausgabe des Apollodor (1803) sagt über seine erfahrung rücksichtlich der (heute so sehr misskannten) nothwendigkeit der mythologie für einzelne zweige der alterthumskunde und besonders für die interpretation des Homer, Pindar, der tragiker, des Virgil, desgleichen über die methode in der erforschung der bedeutung der mythen, welche nur dadurch möglich sei, dass man sich in die denkungsweise der ältesten menschengeschlechter, d. i. der ungebildetsten oder vielmehr natürlichsten zurückversetze, unsähliges aus seinen

dem bunde der Häduer zugewiesen. — Hucher, sur la médaille gauloise portant la légende VEROTAL et sur le costume des Gaulois, p. 113—128: bestätigt die von manchen bezweifelte lesart VIIPOTAL = VEROTAL, der name Viriotal findet sich auf einer pompejanischen inschrift unter den namen von gladiatoren. Hucher verlegt die münze nach Aquitanien, also abweichend von de la Saussaye; der rev. zeigt meistens einen gallischen krieger, zuweilen auch den eber neben dem krieger. — de Barthélemy, monnaies consulaires du Bas-Empire, p. 129—131. Marchant's meinung, dass die münzen mit HERACLIO CONSVLI dem exarchen von Afrika zugehören, wird als irrig zurückgewiesen und auf Pellerin und Eckhel zurückgegangen.

Bulletin de la societé impér. des antiquaires. 1 Trimest. 1859. Nachricht von einem in St. Hilaire bei Paris aufgefundenen celtischen grabe. — Celtisch römische grabmäler bei Melun. — Longpérier: über eine bronze-statuette eines kriegers, mit drei kleinen scheibenförmigen platten auf der brust, die der verfasser, sich auf ein vasenbild berufend, für phalerae erklärt. — Longpérier: inschrift auf einem bronze-blatt im Louvre; sie ist noch nicht veröffentlicht und ist die siebente aller, die dem deus aeternus gewidmet sind (die sechs audern werden nachgewiesen);

DE OAE TERN O · M · POPI LIVS · A R B V S T I V S BOTVMLI B · SOL

Deo Aeterno M(arcus) Popilius Arbustius botum (d. i. votum) lib(ens) sol(vit). — Longpérier: über eine vase (situla), welche die form einer menschenbüste hat; der verfasser glaubt in dieser büste den amerikanischen menschenschlag zu erkennen; und Egger verweist dabei auf eine erzählung des Corn. Nep. bei Mela, III, 5, 80 und Plin. hist. nat. II, 67. Diese stellen hatte Isaac Voss auf Briten bezogen (s. Caes. V, 14); die erklärung desselben wird unter dem vorwand, dass die "Bretagne" [aber auch Britannien?] zur zeit des Corn. Nepos hinreichend bekannt gewesen sei, zu gunsten der amerikanischen race, welche nach Longpérier in dieser buste abgebildet sein soll, beseitigt. — 2. Trin. 1859. Longpérier: über eine kleine Mercur-statuette, besonders über den nachträglich an den arm derselben angelötheten silberring, den der verfasser für eine dem gott dargebrachte gabe erklärt, ähnliche fälle zusammenstellend. Dabei erklärung der inschrift Muratori Nov. Thes. p. 139, 1. — Egger: über zwei stellen der Philosophumena des Origenes, welche auf ein dem druck ähnliches verfahren bezug haben. — Bourquelot: ein celtischer grabhügel

zu Bouy bei Provins; es sind kupferne hals und armbänder darin gefunden worden. — Devéria: über einige von Mariette neuerdings aufgefundene sarkophage, und über zwei von demselben in Abydos entdeckte colosse der zwölften dynastie. — Renier: (vgl. Philol. XV, p. 177, unter l'institut, nr. 283. 284): über die stelle, welche in Lyon der Rom und Augustus von den drei provinzen gewidmete tempel eingenommen hat. Noch auf dem sockel feststehende säulenreste und neue aufgefundene inschriften scheinen seine stelle auf den boden des hôtel du Parc, an der nordöstlichen ecke des platzes des Terreaux hinzurücken. Neue inschriften daher

Iuliae Salicae (coniugi) Eppii Bellici tres provinciae Galliae.

A V G V S T O R TI · CLAVDIVS G E N I A L I S,

zu ergänzen durch die vorangestellten zeilen

I · O · M NVMINIB

lovi Optimo Maximo numinibus Augustorum Tiberius Claudius Genialis. — 3. Trim. Peigné - Delacourt: das theater in Champlieu römischen ursprungs. — Renier: über eine in Chatenoy (dép. des Vosges) gefundene inschrift, welche der göttin Rosmerta gewidmet ist, die neunte überhaupt, in welcher diese göttin erwähnt und mit Mercur zusammengestellt wird (die acht andern werden nachgewiesen);

MERCVRIO ETROSMERTAE SACRVM REGALISET AVGVSTVSRV HAEREDESFEBR V V A S R L L N M

Mercurio et Rosmertae sacrum. Regalis et Augustus Ru(fii) Februarini v(otum) s(olverunt) l(ibentes) m(erito). Bemerkenswerth ist, dass der lapidarius, der die worte Rufii Februarini aus versehen ausgelassen haben muss, sie an stellen, wo er noch einigen platz fand, eingeschaltet hat. — Renier: eine zehnte, noch später als die vorige, ihm bekannt gewordene inschrift auf die göttin Ros-

merta, dem museum in Epinal angehörig rührt von Soulosse her und heisst

D·M·ET·RO SMERTE . D ONO · DEDIT ALBVLA EX · VOTO S·L·M

D(eo) M(ercurio) et Rosmerte dono dedit Albula ex voto s(uscepto) l(ibens) m(erito). Die abkürzung des namens Mercurio beweist, dass die verbindung dieses gottes mit Rosmerta eine allgemeine regel war.

L'institut, nr. 289, Jan. 1860. Egger: bemerkungen zu der in der Philopatris 1. jul. 1859 von Vlastos und Noudis veröffentlichten inschrift über das bündniss zwischen Phigalia, Messene und den Aetoliern. - Desjardins: letzte archäologische entdeckungen in Rom. Der verfasser giebt nachricht von seiner eignen forschung nach einer altrömischen strasse zwischen Careiae (jetzt la Galera) und Baccanae (jetzt Baccano) [s. tab. Anton. und Peuting.], beschreibt den lacus Sabatinus (jetzt lago Bracciano) und untersucht die lage, welche Sabate (nach Desjardins das jetzige Trevignano) und Forum Clodii gehabt haben müssen. — Sechster und letzter brief des generals Renard über den ursprung der Gallier und der Germanen. (s. Philol. XIV, p. 421) gegen Brandes buch gerichtet. Der general stellt am schluss seine eignen ansichten zusammen, nach welchen die ersten bewohner Galliens dem ligurisch - iberischen volksstamm mit schwarzem haar und schwarzen augen angehört haben, denen der briefsteller auch die den Celten zugeschriebene colonisation des südwestlichen Germaniens vindiciren will. Dagegen drangen die Celten, - so fährt der general fort, - ein blonder volksstamm, unter verschiedenen andern namen (Ambronen, Cimmerier, Cimbern u.s.w.) zu dem auch die Germanen gehörten, ein, ohne jedoch weiter als bis an die Loire vorzurücken; im süden (in Aquitanien) blieben die Iberer, im norden (in Belgien) die Celten vorherrschend, zwischen ihnen eine aus beiden volksstämmen gemischte bevölkerung. Die Celten haben, als sie in Gallien sich festsetzten, den ortschaften, flüssen u. s. w. ihre ursprünglichen benennungen gelassen; deshalb findet man so viele namen, die durch germanische wortwurzeln nicht erklärt werden können; [die aber auch durch das baskische nicht aufgebellt werden, wie doch der fall sein müsste, wenn sie auf die Iberer zurückzuführen wären. Der general hat offenbar Zeuss epochemachendes buch nicht gekannt, auch nicht Glück's arbeit über die bei Cäsar vorkommenden celtischen namen; er citirt hauptsächlich Pinkerton und Brandes; und da der letzte mit mehr historischphilologischem als linguistischem wissen sein buch verfasst. hat, hat er natürlich durch diese seite der erforschung der streitfrage

den general auch nicht zu überzeugen vermocht]. Die Sueven, so schliesst Renard seine ethnographischen phantasien, und die Odinsverehrer, sich mit den Celten des nordens vermischend, brachten den stamm der Skandinavier, die vermischung der Sueven und der Celten die Deutschen hervor. Die namen Belgier, Gallier, Germanen bezeichnen nach ihm nicht verschiedene racen, sondern völkerverbände. — Nr. 290 291. febr. märz, 1860. Reynold: über das was der freiheit in den republiken Griechenlands fehlte [auch in Séances et travaux de l'acad. des sc. mor et pol. enthaten.]

Séances et travaux de l'acad. des sciences mor. et polit. April 1860. Laferrière: de l'influence du stoïcisme sur la doctrine des jurisconsultes Romains (fortsetzung aus der vorigen nr. s. Phil. XV, p. 177). Ohne es beabsichtigt zu haben ist in dieser abhandlung der verfasser den ansichten der deutschen gelehrten entgegengetreten (z. b. Walter's in geschichte des römischen rechts bis Justinian II, p. 21). Die französischen gelehrten theilen keinesweges die aufstellungen Laferrière's, sondern haben stark widersprochen.

Anzeiger für schweizerische geschichte und alterthumskunde. 1859. nr. 1 U.: überreste römischer niederlassungen bei Sarmensdorf, kanton Aargau. Legionsziegel der XI legion. - H. M.: eine silbermünze des Orgetorix (vorderseite ATPILLII, rückseite ORCITIRIX) s. Duchalais p. 125. — A. Q.: antiquités romaines près de Delémont: münzen u. s. w. - Nr. 2. T.; die bedeutung der Orgetorixmünzen. Atpilii wird auf Apollo, Coios, das sich auf andern derartigen münzen finbet, auf Kolog, Hes. Theog. 404 gedeutet. Die Celten hätten, wie ihre schrift, so ihre mythologie aus Massilia erhalten. — H. Fazy: die inschrift Mommsen Inscr. Conf. Helv. p. 22, nr. 127 in kleinigkeiten berichtigt.

Correspondenz - blatt für die gelehrten - und realschulen, Stuttgart. 1859, Nr. 5. Mai nr. 6. Juni, proben metrischer übersetzungen aus Horaz, I, 1. IV, 9. I, 2. II, 7. — Nr. 7 juli. Keller: grammatische bemerkungen zu Högg's grammatik der lateinischen sprache für schulen.

Verslugen en Mededeelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen. IV, 3 (1859). Van Heusde: über die weltbürgerschaft des Socrates. Nachdem der verfasser angegeben hat, was in den letzten zeiten über das leben und den charakter des Socrates geschrieben worden ist, macht er auf die sogenannten ἀποφθέγμιστα bei Stobäus, Diogenes Laërtius etc. aufmerksam, als auf eine noch nicht genug benutzte quelle für die erforschung der äusseren verhältnisse und der meinungen des philosophen (wogegen von Karsten eingewendet wird, dass diese ἀποφθέγματα, weil in ihnen öfter die personen verwechselt sind, keinen glauben verdienen). Er knüpft dann an den von Cicero Tuscul. V, 37, 108 gebrauchten ausdruck mundanus, mit welchem in lateinischer übersetzung, Socrates selbst sich bezeichnet habe, an und versucht ihn nicht auf κοσμοπολίτης sondern auf κόσμιος (der die εὐσχημονία oder die εὐρυθμία besitzt) zurückzuführen. Dies widerlegt Scholten durch Diogenes Laërtius, bei dem dieselbe antwort, die bei Plutarch dem Socrates zugeschrieben wird, in den mund des Cynikers Diogenes gelegt wird und wo sich statt xόσμιος das wort κοσμοπολίτης findet, eine widerlegung, welcher van Heusde in einer spätern abhandlung beipflichtet. Beide, sowohl van Heusde als Scholten, bestreiten die kosmopolitische gesinnung des Socrates, bei aller anerkennung seiner humanität gegen fremde. - Van Heusde: Xanthippe, in ihrem verhältniss zu Socrates. Der verf. untersucht den grund oder ungrund aller über Xanthippe erzählten anecdoten und weist nach, dass sie, in ihrer so verschiedenen fassung und in ihrer im verlauf der zeit mehr und mehr, besonders bei den kirchenvätern, hervortretenden erweiterung und übertreibung, nur beschränkten glauben verdienen; er bespricht die bigamie des Socrates mit Myro und Xanthippe; er findet, dass die letztere eine stolze und hochherzige frau gewesen ist, welche eine herzliche zuneigung für ihre kinder und, bei Socrates ende, auch für ihren gatten an den tag gelegt hat; er untersucht, ob der grund ihres früheren widerwärtigen benehmens nicht vielleicht eifersucht gewesen ist; darin dass die komiker das verhältniss Xanthippe's zu Socrates nicht berührt haben, sieht er nicht eine veranlassung, die schuld derselben für geringer anzunehmen, sondern nur die abneigung dieser dichter, das eigentlich häusliche leben auf die bühne zu bringen. (Fortsetzung in heft 3).

The Dublin Review nr. XCIII, nr. 1859. A journal kept in Turkey and Greece in the autumn of 1857 and the beginning of 1858 by Senior London. 1859. Der verfasser des buchs sucht Troja in der unmittelbaren nähe des dorfs Bounar-Bashi, und der berichterstatter findet seine gründe in ihrer gesammtwirkung überzeugend.

The National Review nr. XIX, jan. 1860 enthält nichts philologisches.

The North-American Review nr. CLXXXV, oct. 1859 Plutarch's Lives. Die engliche übersetzung von Dryden, neu durchgesehen von A. H. Clough. London 1859, 6. band. Der verfasser der anzeige knüpft an dieselbe bemerkungen über die kunst des biographen und Plutarch's insbesondere p. 521—535.—Kurze anzeige der ausgabe von Cäsar's commentarien von Brooks, New-York 1859; und von dem wiederabdruck von Rawlinsen's Herodot in New-York 1859.

# I. ABHANDLUNGEN.

### VII.

# Der ursprung der mythen.

Pausanias (8, 8, 3) erzählt einen mythos von der Rhea und dem Kronos und fügt dann folgende worte hinzn: "diesen sagen der Hellenen legte ich im anfang meiner schrift eine grössere einfältigkeit bei; als ich aber nach Arkadien gekommen war. habe ich über dieselben folgende ansicht gewonnen. Diejenigen Hellenen, welche für weise gehalten werden, haben in alter zeit durch räthsel (δι αίνιγμάτων) und nicht gradeaus ihre lehren ausgesprochen; und das in beziehung auf den Kronos erzählte schloss ich sei eine lehre der weisheit der Hellenen. lich dessen nun, welches die göttlichen dinge angeht, werde ich das erzählte mittheilen." So thut er auch vielfältig, und giebt oft genug zu verstehen, dass ihn die mysterien verhinderten deutlicher zu sprechen, dass aber die eingeweihten ihn verstehen wür-Die eingeweihten also kannten die sprache, den geheimen sinn der worte, wodurch sich die "räthsel" in "lehren" der wissenschaft auflösten. Sehen wir gleich einmal zu, worin die lehre (λόγος) bestand, die in jenem räthselhaften, anfangs als einfältig erscheinenden mythos enthalten war. Der mythos ist dieser: "auf dem halben wege zwischen der Argos ebene von Nestane und der stadt Mantinea (etwa zehn stadien von beiden entfernt) war eine quelle mit namen " $A\rho r\eta$ . Hier, heisst es nun, habe Rhea, als sie den Poseidon geboren, das kind unter einer heerde von lämmern  $(a o v \tilde{\omega} v)$  verborgen; davon habe die quelle ihren namen, weil hier lämmer weideten. Dem Kronos aber habe sie gesagt sie habe ein ross geboren, und habe ihm ein füllen zum verschlingen (καταπιείν) gegeben, wie später statt des Zeus einen umwickelten stein." -

Was wollten die weisen der Hellenen mit dieser räthselhaften geschichte sagen? Kronos oder Saturn ist der gott welcher im winter . ("dem giessenden" γειμών), zur zeit der Saturnalien, also um unsere weihnachten, im attischen monat Poseideon, die heftigen regengüsse herabsendet, indem er dem Uranos die "μήδεα" d. i. die aufgestiegenen  $(\mu \acute{\alpha} \omega)$  dünste, abschneidet, dass die tropfen auf die erde und in's meer fallen. Jetzt ist Kronos der herrscher, und zeugt mit der göttin des fliessens Rhea unter anderen den Poseidon  $(\pi \circ \sigma \varepsilon \iota - \delta \alpha \circ r, E_{r} - r \circ \sigma \iota - \gamma \alpha \iota \circ \varsigma)$  den "erdbenetzer". Dieser ist nun natürlich da, wo die erdbenetzung ist, namentlich auch bei Nestane, wo die "Argos-ebene", wie Pausanias sagt, gerade dayon ihren namen hatte, dass der boden zu lange benetzt blieb und daher unbaubar, apros, war; ebenso bei der quelle "Apro, der "benetzerin", deren gewässer sich in die flache ebene von Mantinea ergiessen, hier den boden benetzten und in den Ophis absliessen. Wovon anders sollte sie wohl ihren namen haben als von açõo açõo benetzen? Daher der fluss Arnus und die städtenamen "Aprn. -Weil in der mythologie das gleichnamige symbol des gleichnamigen ist, nannte der mythos jene durch die quelle benetzte gegend einen weideplatz von lämmern, ἀρνῶν, und zwar nicht etwa bloss wegen einer ähnlichkeit im laut, sondern auch nach der bedeutung wegen der verwandtschaft des jungen, frischen mit dem feuchten, die in vielen griechischen wörtern enthalten ist, vgl. Loa, dooσος, ψάκαλον, βρέφος (welches Passow auf βρέγω bezieht). Auch jene ågres neben der quelle, unter denen der "erdbenetzer" lebte, ' waren symbol der benetzung. Im lateinischen war für agnus die ältere form arnus.

Kronos verschlang (κατέπιτε) seine eigenen kinder, d. h. was er mit der göttin des fliessens erzeugt hatte, das schlürfte er selber wieder, gegen ihren willen, durch die verdampfung ein. Der ἵππος ist bekanntlich ein symbol der welle, des fliessenden wassers; denn in ursprünglicher, griechischer sprache wurden ross und welle wegen der ähnlichkeit der bewegung ἵππος genannt, daher ἱπποκρήνη, ἀγανίππη, (πήγασος). So konnte also die Rhea dem Kronos ein ross statt des erdbenetzers Poseidon zu verschlucken geben. Wir brauchen nun wohl kein wort weiter zur lösung des "räthsels" und zur nachweisung einer naturwissenschaftlichen lehre der alten weisen in diesem mythos zu

sagen. Und so abnorm die vorstellungen in jener sage sind, so muss man doch gestehen, es ist eine primitive poesie in dieser darstellung des einfachen physischen ereignisses des herabkommens der nässe vom himmel und des hinaufsteigens derselben nässe in den himmel zurück, — welche dann nach dem mythos abermals von dem verschlingenden Kronos wieder ausgespien wird, nachdem die göttin der aus dem Ocean aufstrebenden dünste, die Metis  $(\mu\alpha\omega)$ , ihm ein brechmittel gereicht hat, und folglich der himmel wieder mit nässe übersättigt ist.

Dieses beispiel dient zugleich zur erläuterung einer merkwürdigen äusserung des Strabo auf anlass seiner theologumena über die Kureten und über ein anderes kind der Rhea, den Zeus. Nachdem er (p. 467) bemerkt hat: ἡ κρύψις ἡ μυστική τῶν ίερούν σεμνοποιεί τὸ θεϊον, μιμουμένη τὴν φύσιν αὐτο v, fährt er weiter unten (p. 474) so fort: προήγθημεν δε διά πλειόνων είπειν περί τούτων καίπερ ηκιστα φιλομυθούντες, ότι του θευλογικού γένους έφάπτεται τὰ πράγματα ταύτα πας δί ό περί τῶν θεῶν λόγος ἀργαίας έξετάζει δόξας καὶ μύθους, αἰνιττομένων τῶν παλαιῶν ἃς είγον ἐννοίας φυσικάς περίτων πραγμάτων καί προστιθέντων -άεἰ τοῖς λόγοις τὸν μῦθον. ἄπαντα μὲν οὖν τὰ αἰνίγματα λύειν ἐπ' ἀκριβὲς οὐ δάδιον, τοῦ δὲ πλήθους τῶν μυθευομένων έκτεθέντος είς το μέσον, των μεν ομολογούντων άλλήλοις, των δε έναντιουμένων, εύπορωτερον αν τις δύναιτο είκάζειν έξ αὐτῶν τ' ἀληθές.

Strabo stimmt also mit dem Pausanias völlig überein, spricht sich aber viel deutlicher aus. Jene einfache physische wahrheit war von den alten in eine räthselhafte, dunkle, mystische sprache eingekleidet, und zwar so dass der  $\mu\tilde{\nu}\partial\sigma_{\varsigma}$  d. i. die mystische durstellung stets dem  $\lambda\delta\gamma\sigma_{\varsigma}$ , dem wahren inhalt des gedankens, angepasst war. Der wahre inhalt jener erzählung von Kronos, Rhea und Poseidon war dieser, dass durch die kraft und den willen der götter der regen vom himmel fliesst und in den dämpfen wieder aufsteigt — eine physische metamorphose, welche die bedingung alles lebens der menschen, thiere und pflanzen auf erden ist. — Jenen inhalt des gedankens, den  $\lambda\delta\gamma\sigma_{\varsigma}$  von jener physischen metamorphose, drückte nun der  $\mu\tilde{\nu}\partial\sigma_{\varsigma}$  in räthselhafter weise aus, nicht aber durch irgend ein beliebiges bild, sondern so, dass der  $\mu\tilde{\nu}\partial\sigma_{\varsigma}$ , dem  $\lambda\delta\gamma\sigma_{\varsigma}$  angepasst war, d. h. dass wer die

sprache des μῦθος kannte, sehr leicht auch den λόγος erkennen konnte: wer die mythische bedeutung der namen und wörter Κρότος, 'Ρέα, Ποσειδάων, μήδεα, ἵππος, Άρνη, ἄρνες κτλ. kannte, der verstand den λόγος ohne weiteres.

Mit recht fügt aber Strabo hinzu, dass es schwer sei, alle jene räthsel zu lösen. Der beweis liegt vor. Jahrhunderte und jahrtausende haben sich bemüht, den logos und mythos zu entdecken, und trotz einzelner glücklicher funde ist es nicht gelungen. Das räthsel blieb ungelöst. Schon seit geraumer zeit schien man indessen darüber im klaren zu sein, wo der schlüssel gesucht werden müsse, nämlich in der mythischen sprache. Ohgleich nun diese mythische sprache, d. h. die sprache in der die mythen erzählt werden, keine andere ist, als die bekannte sprache der griechischen schriftsteller, dichter und prosaiker, und es also in der hauptsache wenigstens nicht darauf ankam, eine neue sprache zu entdecken, sondern in den wörtern der vorhandenen sprache den mythischen sinn zu finden, so hat man doch in dieser richtung ausserordentlich wenig geleistet.

O. Müller hat mit recht auf die verdienste Heynes um das studium der mythologie aufmerksam gemacht. Heyne hat sich sehr bestimmt ausgesprochen in der vorrede zu Martin Hermans handbuch der mythologie 1787: "mythologie, sagt er, ist an und für sich die älteste geschichte und die älteste philosophie; der inbegriff der alten volksstammsagen, ausgedrückt in der alten rohen sprache, und von dieser seite erhält sie einen neuen werth, als überbleibsel der alten vorstellungsarten und ausdrücke." - Da. bei wollen wir jedoch gleich bemerken, dass dieses überbleibsel (?) sich durch das ganze griechische und römische alterthum hindurchzieht bis zur besiegung des polytheismus durch das christenthum: - Rücksichtlich der "alten rohen sprache" erklärt Heyne sich in den Comm. Soc. Gott. XIV, p. 143 und XVI dahin, dass zwar die gedanken religiöser art waren, dass sie theils meinungen der früheren menschheit, theils gerüchte von begebenheiten enthielten, dass aber die sprache noch sehr beschränkt und roh, nur sinuliche eindrücke wiedergebend, nicht genügt hätte für die gedankes. Man hätte sich also helfen müssen, indem man diese rohe sprache auch auf jene gedanken anwandte. Man sagte also z. b. "zengen" statt "verursachen" u. s. w. So bildete sich ein sermo mythicus et symbolicus. Nach und nach aber nahm man diese ausdrücke im eigentlichen ursprünglichen sinn. Was philosophische meinung war, nahm man für wirkliche begebenheit. Die dichter nährten diese weise, um grösseres interesse zu erregen, und so entstand aus dem sermo mythicus ein sermo poeticus. Dichter, propheten, priester, ciceroni's und deuter haben die ursprünglichen mythen entstellt (?); auch sei der mythische ausdruck in verschiedenen zeiten verschieden gewesen. Daher sei es schwer, "einen mythos auf seine ursprüngliche gestalt zurückzubringen". So richtig diese bemerkung ist, so ist doch daran zu erinnern, dass nach der bekannten erklärung des Herodot (2, 53) wenigstens Homer und Hesiod in der mythenerzählung original sind.

Nach Heyne's ansicht sagte man statt "der regen befruchtet die erde" "der himmel vermält sich mit der erde". Das wurde dann missverstanden; man meinte, indem man die "alte rohe sprache" wörtlich nahm, der himmel sei ein mann, ein göttlicher wohl, und die erde sei ein weib, und hernach feierte man aus missverstand alljährlich den hochzeitstag des mannes Uranos und der frau Ge. - Im allgemeinen jedoch sagt er "ad singula descendere non licet, quum summa tantum rerum persequenda sint". Er fühlte wohl, dass sich auf diese weise nicht durchkommen lasse. Er lässt sich daher selten auf eine erklärung eines mythos ein (am meisten vielleicht in den nach seinem tode 1822 herausgegebenen vorlesungen über archäologie). Er schneidet sogar — ohne zweifel unter dem beifall vieler — die möglichkeit einer sichern erklärung ab, indem er sagt: superbi et arrogantis hominis esset, multa in ea luce constituere velle, aut a se constituta esse putare et iactare, ut de iis dubitari nequeat". Das resultat ist: es ist schwer oder unmöglich den ursprünglichen mythos herzustellen; es ist noch weniger möglich in den meisten fällen ihn zu erklären.

Sehr lesenswerth ist was Heyne in der vorrede zur zweiten ausgabe des Apollodor (1803) sagt über seine erfahrung rücksichtlich der (heute so sehr misskannten) nothwendigkeit der mythologie für einzelne zweige der alterthumskunde und besonders für die interpretation des Homer, Pindar, der tragiker, des Virgil, desgleichen über die methode in der erforschung der bedeutung der mythen, welche nur dadurch möglich sei, dass man sich in die denkungsweise der ältesten menschengeschlechter, d. i. der ungebildetsten oder vielmehr natürlichsten zurückversetze, unzähliges aus seinen

gedanken entferne, und suche die dinge so anzusehen, wie fene. Daher studire er beschreibungen von rohen völkern, suche sich ihre denk -, empfindungs - und redeweise klar zu machen, und mit denen der alten völker zu vergleichen, dann bemühe er sich auch, aus den alten schriften besonders des alten testaments die weisen und sitten anderer völker des alterthums sich zu vergegenwärtigen und darin gewissermaassen zu hause zu sein". -- Das sind alles goldene worte. Wäre Heyne junger gewesen, hätte er Griechenland besuchen, land und leute in ihren erneuerten primitiven zuständen kennen lernen können, er hätte den sermo mythicus et symbolicus weiter ausgearbeitet, sein im voraus gegebenes urtheil über jeden, der in der mythologie vieles in's klare zu bringen behauptet, zurückgenommen, und wäre einem solchen vielmehr ein wahrender freund geworden gegen diejenigen, welche entweder von mythologie gar nichts verstehen, oder anfänger im lernen die glocken haben läuten hören, ohne zu wissen wo sie hängen.

Dasselbe würde noch mehr von Gottfried Hermann gelten. Seine abhandlungen de mythologia Graecorum antiquissima und de Graecae historiae primordiis sowie mehrere programme über einzelne mythen bezeichnen einen entschiedenen fortschritt in der erkenntniss dessen was sermo mythicus sei, und in der feststellung der bedeutung einzelner namen. Bei einem grossen talent, sich in die einfache denkweise eines naturvolks hineinzuversetzen, entbehrte er leider die anschauung jener länder und jener natur, in denen die mythen (meistens localmythen) entstanden waren. Ein zweites, was sein fortschreiten auf einer richtigen bahn beirrte, war die ansicht, oder vielmehr die jedenfalls unerwiesene voraussetzung, Homer und Hesiod hätten den sinn der mythen, die sie erzählen, gar nicht verstanden. Diese ansicht hinderte ihn, den sermo mythicus über die namen der götter und heroen und orte Hätte er geglaubt, Homer und Hesiod häthinaus auszudehnen. ten doch eine richtige erkenntniss von dem logos, der dem mythos zu grunde lag, oder dass Herodot doch vielleicht recht habe, dass, wer immer der ursprüngliche dichter jener gesänge, wie sie vorliegen, sein mag, derselbe mit bewusstsein des inhalts sein gedicht gemacht, dann hätte er nothwendig sich die frage aufwerfen müssen, ob nicht das, was nun blos sermo poeticus scheint, doch auch zugleich sermo mythicus sei. - Trotz dieser beschränkung und trotz des mangels an kenntniss der natur der einzelnen orte. welche es ihn nicht zu einer wissenschaftlichen mythologie bringen hessen, hat er doch einzelnes zum verwundern richtig durchsechaut. Mit recht bemerkt er in beziehung auf die aufnahme, welche seine mythologischen schriften fanden: "es est veri eis et virtus, ut ei etiem, qui primo adversati sint, postremo vel dissimulantes cedani".

Buttmanns erwähnen wir hier zunächst in sofern, als auch er behauptet: "wir dürfen nicht daran denken, eine jede mythologische dichtung begründen und erklären zu wollen". Darin hatte er unrecht; aber recht hat er, wenn er sagt: ein grosser theil der mythologie habe jetzt ein historisches gepräge, ohne im geringston eigentliche historie zu enthalten. - Bis zum a. g. Heraklidenzuge gebe es nicht einmal eine helle historische person; auch die geschichte des zuges sei nur aus epischen sagen in den aufängen der wissenschaftlichen geschichtskunde abgefasst werden. Die ganze ältere geschichte bis gegen die zeit des Peisistratos sei nur ein wissenschaftliches product gezogen aus wenig monumenten und viel sagen und epopoen, mit einer kritik, die wir nicht mehr revidiren können (?). Zu jenem angeblich historischen verfahren, alles romanhafte wegsulassen und dann das trockene skelet als wahre geschichte aufzustellen, sich zu bekennen, leide sein geroissen nicht.

Auch Creusers lehre von der ursprünglich monotheistischen erientalischen theologie, in welche die historische wirklichkeit der heroischen sage von den fürsten Griechenlands hinein-repristinirt wäre (- Völker, Uschold -), seine ansichten über die incongruenz des vorhandenen ausdrucks mit den orientalischen lehren über gott, menschheit und natur, welche ideen und unendliches darzustellen hatten, führte nothwendig zu der annahme einer symbolischen sprache, aber auch zu der forderung einer möglichst eingehenden darlegung dieser sprache. Man sollte nun erwarten, dass, was Heyne nicht geleistet, nun durch Creuzer gethan wäre, dass er sich des in der that von allen geahneten von keinem dargelegten sermo symbolicus angenommen hätte. Dieser sermo symbolicus muss sich doch der wörter bedienen. Diese wörter sind, wie bemerkt, die wörter der uns bekannten sprache, unbekannt ist uns nur die bedeutung, die sie in der mythischen sprache haben. Soll überhaupt von einem sermo mythicus oder symbolicus die rede sein, so müssen innerhalb desselben die mythischen oder symbolischen

ausdrücke neben der gewöhnlichen eine andere, aber bestimmte bedeutung haben. Haben sie eine bestimmte bedeutung, so muss sich diese auch ermitteln lassen. Sicherlich ist niemand berechtigt, und wäre er noch so gelehrt, zu sagen, die mythische bedeutung der wörter ist nicht zu ermitteln. Gleichwohl hat Creuzer, tretz seiner grossen verdienste, wenige wörter des sermo mythicus erklärt, vielleicht keins in präciser richtigkeit.

Gerhard hat in seinen "hyperboräisch-römischen studien" mit vollkommenem recht die forderung eines lexicons und selbst einer grammatik der mythischen oder symbolischen sprache aufgestellt. Jedoch scheint auch er, bei seinen zahlreichen und nicht genng zu schätzenden arbeiten, diesen gegenstand weniger verfolgt zu haben. Denn was er über die "symbolik" in der einleitung zu seiner mythologie und in diesem ganzen werk beibringt, ist eben so ungenügend, als was sich bei Welcker, Preller, Schwenck und anderen findet. Das unbestimmte, schwankende und irrige in den wenigen begriffsbestimmungen dieser mythologen verräth sich nur gar zu bald. Im allgemeinen ist eins wohl ausser frage gestellt und von selbst einleuchtend, dass eine richtige erklärung der mythischen sprache nur ausgehen kann von einer richtigen und scharfen erkenntniss dessen, was mythos und symbol ist.

Ich gedenke schliesslich nur noch eines mythologen, der eine kurze zeit einen nicht geringen einfluss auf das studium der mythologie gehabt hat, und derselben eine richtung gab, welche wenn wir nicht irren bald mit sehr geringer ausnahme wieder verlassen worden ist. Ich meine Offried Müller. Mit Heyne geht er davon aus dass der mythos reelles und ideelles, geschehenes und gedachtes enthalte. Das geschehene versteht er in der mehrzahl der mythen von dem unter menschen und durch menschen geschehenen. Und wenn er auch keinesweges so weit geht, dass er — was Buttmann gegen sein gewissen erklärte — dass er das romanhafte weglässt und dann das trockene skelet als wahre geschichte aufstellt; so ist er doch auch auf der andern seite meistens weit davon entfernt, dieses geschehene seines mythos als ein vielleicht von menschen gans unabhängiges factum zu betrache ten und zu untersuchen. Vielmehr ist er bestrebt, den mythes selbst als eine sinnbildliche darstellung irgend eines historischen factums in der weise aufzufassen, dass dieses historische factum nicht sowohl in jenem skelet, sondern vielmehr in dem ganzen

mythos und namentlich in dessen "romanhaften" theilen enthalten sei. - Auch Müller spricht davon, es sei "der symbolik und mytholegie lezicon und grammatik anzufertigen". Wenn nun aber z. b. (prolegomena p. 71) der mythos "Zeus habe die Metis in seinen leib hineingesetzt" erklärt wird: "die weisheit wohne im höchsten gott", ist das nun jener sermo symbolicus, oder ein beitrag zum lexicon desselben? Wenn das rohe volk wusste, dass Metis die weisheit sei, so war es doch schwerlich nöthig den begriff "wohnen" auszudrücken durch "in den leib hinein versetzt sein". Wie wenig Müller in die "mythische redeweise" eingedrungen war, zeigt sich nicht nur in dem capitel der prolegomena über diesen gegenstand in der auffallenden art, wie er (p. 278) die erklärung einer menge sehr oft wiederkehrender begriffe und handlungen ablehnt, sondern auch in den mythenerklärungen, welche er giebt. In den prolegomenen p. 73 ff. wird der mythos von der Kallisto erklärt. Allein man fragt vergeblich, was bedeutet der mythologische bär? was die schwängerung durch Zeus? was der sohn Arkas? was der name apxroi der athenischen mädchen? - Der "dorische" heros Herakles beraubt in wahnsinn aus rache den "dorischen" gott Apollon seines dreifusses. Dieser dreifussraub wird als eine bildliche darstellung der verpflanzung des delphischen Apollo-cult gefasst. Wer ist Herakles? was sein wahnsinn? was die trennung der kämpfenden durch den blitz des Zeus? - In jenem einfachen mythos liegen so viele mythische begriffe, die durch die gegebene erklärung unerklärt bleiben oder schlichtweg als unächte ausschmückung beseitigt werden, dass man sich wundert, wie Müller und seine schüler sich haben dabei beruhigen Nun wird gar der dreifussraubende Herakles auf einem vasenbild als Satyr dargestellt! Wie nahe liegt es da zu fragen, wer ist denn Herakles? und was bedeutet der Satyr? und wie kann Herakles ein Satyr sein? Freilich, wenn man als grundlage einer sage ein in undenklicher vorzeit geschehen sein sollendes historisches factum erfindet, und für die darstellung in wort und bild jede beliebige möglichkeit gestattet, ist es leicht mythen erklären, d. h. neben der vermeintlichen erklärung grade alles wesentliche eigenthümliche und wunderbare unerklärt lassen.

Müller scheint sehr wohl gefühlt zu haben, dass er noch weit von einer "wissenschaftlichen mythologie" entfernt war. Sehr richtig sagt er (p. 121) "wir haben es hier mit einer weltihn nicht auf κοσμοπολίτης sondern auf κόσμιος (der die εὐσγημοτία oder die εὐρυθμία hesitzt) zurückzuführen. Dies widerlegt Scholten durch Diogenes Laërtius, bei dem dieselbe antwort, die bei Plutarch dem Socrates zugeschrieben wird, in den mund des Cynikers Diogenes gelegt wird und wo sich statt xόσμιος das wort κοσμοπολίτης findet, eine widerlegung, welcher van Heusde in einer spätern abhandlung beipflichtet. Beide, sowohl van Heusde als Scholten, bestreiten die kosmopolitische gesinnung des Socrates, bei aller anerkennung seiner humanität gegen fremde. - Van Heusde: Xanthippe, in ihrem verhältniss zu Socrates. Der verf. untersucht den grund oder ungrund aller über Xanthippe erzählten anecdoten und weist nach, dass sie, in ihrer so verschiedenen fassung und in ihrer im verlauf der zeit mehr und mehr, besonders bei den kirchenvätern, hervortretenden erweiterung und übertreibung, nur beschränkten glauben verdienen; er bespricht die bigamie des Socrates mit Myro und Xanthippe; er findet, dass die letztere eine stolze und hochherzige frau gewesen ist, welche eine herzliche zuneigung für ihre kinder und, bei Socrates ende, auch für ihren gatten an den tag gelegt hat; er untersucht, ob der grund ihres früheren widerwärtigen benehmens nicht vielleicht eifersucht gewesen ist; darin dass die komiker das verhältniss Xanthippe's zu Socrates nicht berührt haben, sieht er nicht eine veranlassung, die schuld derselben für geringer anzunehmen, sondern nur die abneigung dieser dichter, das eigentlich häusliche leben auf die bühne zu bringen. (Fortsetzung in heft 3).

The Dublin Review nr. XCIII, nr. 1859. A journal kept in Turkey and Greece in the autumn of 1857 and the beginning of 1858 by Senior London. 1859. Der verfasser des buchs sucht Troja in der unmittelbaren nähe des dorfs Bounar-Bashi, und der berichterstatter findet seine gründe in ihrer gesammtwirkung überzeugend.

The National Review nr. XIX, jan. 1860 enthält nichts philologisches.

The North-American Review nr. CLXXXV, oct. 1859 Plutarch's Lives. Die engliche übersetzung von Dryden, neu durchgesehen von A. H. Clough. London 1859, 6. band. Der verfasser der anzeige knüpft an dieselbe bemerkungen über die kunst des biographen und Plutarch's insbesondere p. 521—535.—Kurze anzeige der ausgabe von Cäsar's commentarien von Brooks, New-York 1859; und von dem wiederabdruck von Rawlinson's Herodot in New-York 1859.

### I. ABHANDLUNGEN.

### VII.

# Der ursprung der mythen.

Pausanias (8, 8, 3) erzählt einen mythos von der Rhea und dem Kronos und fügt dann folgende worte hinzn: "diesen sagen der Hellenen legte ich im anfang meiner schrift eine grössere einfältigkeit bei; als ich aber nach Arkadien gekommen war, habe ich über dieselben folgende ansicht gewonnen. Diejenigen Hellenen, welche für weise gehalten werden, haben in alter zeit durch räthsel (δι αίνιγμάτων) und nicht gradeaus ihre lehren ausgesprochen; und das in beziehung auf den Kronos erzählte schloss ich sei eine lehre der weisheit der Hellenen. lich dessen nun, welches die göttlichen dinge angeht, werde ich das ersählte mittheilen." So thut er auch vielfältig, und giebt oft genug zu verstehen, dass ihn die mysterien verhinderten deutlicher zu sprechen, dass aber die eingeweihten ihn verstehen wür-Die eingeweihten also kannten die sprache, den geheimen sinn der worte, wodurch sich die "räthsel" in "lehren" der wissenschaft auflösten. Sehen wir gleich einmal zu, worin die lehre (λόγος) bestand, die in jenem räthselhaften, anfangs als einfältig erscheinenden mythos enthalten war. Der mythos ist dieser: "auf dem halben wege zwischen der Argos ebene von Nestane und der stadt Mantinea (etwa zehn stadien von beiden entfernt) war eine quelle mit namen " $A\rho * \eta$ . Hier, heisst es nun, habe Rhea, als sie den Poseidon geboren, das kind unter einer heerde von lämmern  $(a \varrho v \tilde{\omega} v)$  verborgen; davon habe die quelle ihren namen, weil hier lämmer weideten. Dem Kronos aber habe sie gesagt sie habe ein ross geboren, und habe ihm ein füllen zum verschlingen (καταπιείν) gegeben, wie später statt des Zeus einen umwickelten stein." -

Was wollten die weisen der Hellenen mit dieser räthselhaften geschichte sagen? Kronos oder Saturn ist der gott welcher im winter . ("dem giessenden" γειμών), zur zeit der Saturnalien, also um unsere weihnachten, im attischen monat Poseideon, die heftigen regengüsse herabsendet, indem er dem Uranos die "μήδεα" d. i. die aufgestiegenen  $(\mu \alpha \omega)$  dünste, abschneidet, dass die tropfen auf die erde und in's meer fallen. Jetzt ist Kronos der herrscher, und zeugt mit der göttin des fliessens Rhea unter anderen den Poseidon  $(\pi \circ \sigma s \iota - \delta \alpha \omega r, E_{\nu} - \nu \circ \sigma \iota - \gamma \alpha \iota \circ \varsigma)$  den "erdbenetzer". Dieser ist nun natürlich da, wo die erdbenetzung ist, namentlich auch bei Nestane, wo die "Argos-ebene", wie Pausanias sagt, gerade davon ihren namen hatte, dass der boden zu lange benetzt blieb und daher unbaubar, agyos, war; ebenso bei der quelle Agen, der "benetzerin", deren gewässer sich in die flache ebene von Mantinea ergiessen, hier den boden benetzten und in den Ophis abfliessen. Wovon anders sollte sie wohl ihren namen haben als von apow apow benetzen? Daher der fluss Arnus und die städtenamen "Appn. -Weil in der mythologie das gleichnamige symbol des gleichnamigen ist, nannte der mythos jene durch die quelle benetzte gegend einen weideplatz von lämmern, ἀρνῶν, und zwar nicht etwa bloss wegen einer ähnlichkeit im laut, sondern auch nach der bedeutung wegen der verwandtschaft des jungen, frischen mit dem feuchten. die in vielen griechischen wörtern enthalten ist, vgl. 2004, dooσος, ψάκαλον, βρέφος (welches Passow auf βρέχω bezieht). Auch jene apreç neben der quelle, unter denen der "erdbenetzer" lebte, waren symbol der benetzung. Im lateinischen war für agaus die ältere form arnus.

Kronos verschlang (κατέπινε) seine eigenen kinder, d. h. was er mit der göttin des fliessens erzeugt hatte, das schlürfte er selber wieder, gegen ihren willen, durch die verdampfung ein. Der ἵππος ist bekanntlich ein symbol der welle, des fliessenden wassers; denn in ursprünglicher, griechischer sprache wurden ross und welle wegen der ähnlichkeit der bewegung ἵππος genannt, daher ἱπποκρήνη, ἀγανίππη, (πήγασος). So konnte also die Rhea dem Kronos ein ross statt des erdbenetzers Poseidon zu verschlucken geben. Wir brauchen nun wohl kein wort weiter zur lösung des "räthsels" und zur nachweisung einer naturwissenschaftlichen lehre der alten weisen in diesem mythos zu

sagen. Und so abnorm die vorstellungen in jener sage sind, so muss man doch gestehen, es ist eine primitive poesie in dieser darstellung des einfachen physischen ereignisses des herabkommens der nässe vom himmel und des hinaufsteigens derselben nässe in den himmel zurück, — welche dann nach dem mythos abermals von dem verschlingenden Kronos wieder ausgespien wird, nachdem die göttin der aus dem Ocean aufstrebenden dünste, die Metis  $(\mu\acute{\alpha}\omega)$ , ihm ein brechmittel gereicht hat, und folglich der himmel wieder mit nässe übersättigt ist.

Dieses beispiel dient zugleich zur erläuterung einer merkwürdigen äusserung des Strabo auf anlass seiner theologumena über die Kureten und über ein anderes kind der Rhea, den Zeus. Nachdem er (p. 467) bemerkt hat: ἡ κρύψις ἡ μυστική τῶν ίερος σεμνοποιεί τὸ θείον, μιμουμένη τὴν φύσιν αὐτο v, fährt er weiter unten (p. 474) so fort: προήγθημεν δε διά πλειόνων είπειν περί τούτων καίπερ ηκιστα φιλομυθούντες, δτι του θεολογικού γένους έφάπτεται τὰ πράγματα ταύτα πας δέ ό περὶ τῶν θεῶν λόγος ἀργαίας ἐξετάζει δόξας καὶ μύθους, αίνιττομένων τῶν παλαιῶν ἃς είγον έννοίας φυσικάς περί τῶν πραγμάτων καὶ προστιθέντων ἀεὶ τοῖς λόγοις τὸν μῦθον. ἄπαντα μὲν οὖν τὰ αἰνίγματα λύειν ἐπ' ἀχριβὲς οὐ δάδιον, τοῦ δὲ πλήθους τῶν μυθευομένων έχτεθέντος είς το μέσον, των μέν όμολογούντων άλλήλοις, των δε έναντιουμένων, εύπορωτερον αν τις δύναιτο είκάζειν έξ αὐτῶν τ' άληθές.

Strabo stimmt also mit dem Pausanias völlig überein, spricht sich aber viel deutlicher aus. Jene einfache physische wahrheit war von den alten in eine räthselhafte, dunkle, mystische sprache eingekleidet, und zwar so dass der  $\mu\bar{\nu}\partial o_{\mathcal{G}}$  d. i. die mystische durstellung stets dem  $\lambda \delta \gamma o_{\mathcal{G}}$ , dem wahren inhalt des gedankens, angepasst war. Der wahre inhalt jener erzählung von Kronos, Rhea und Poseidon war dieser, dass durch die kraft und den willen der götter der regen vom himmel fliesst und in den dämpfen wieder aufsteigt — eine physische metamorphose, welche die bedingung alles lebens der menschen, thiere und pflanzen auf erden ist. — Jenen inhalt des gedankens, den  $\lambda \delta \gamma o_{\mathcal{G}}$  von jener physischen metamorphose, drückte nun der  $\mu\bar{\nu}\partial o_{\mathcal{G}}$  in räthselhafter weise aus, nicht aber durch irgend ein beliebiges bild, sondern so, dass der  $\mu\bar{\nu}\partial o_{\mathcal{G}}$  dem  $\lambda \delta \gamma o_{\mathcal{G}}$  angepasst war, d. h. dass wer die

sprache des μῦθος kannte, sehr leicht auch den λόγος erkennen konnte: wer die mythische bedeutung der namen und wörter Κρότος, 'Ρέα, Πυσειδάων, μήδεα, ἵππυς, 'Αρνη, ἄρνες κτλ. kannte, der verstand den λόγος ohne weiteres.

Mit recht fügt aber Strabo hinzu, dass es schwer sei, alle jene räthsel zu lösen. Der beweis liegt vor. Jahrhunderte und jahrtausende haben sich bemüht, den logos und mythos zu entdecken, und trotz einzelner glücklicher funde ist es nicht gelungen. Das räthsel blieb ungelöst. Schon seit geraumer zeit schien man indessen darüber im klaren zu sein, wo der schlüssel gesucht werden müsse, nämlich in der mythischen sprache. Obgleich nun diese mythische sprache, d. h. die sprache in der die mythen erzählt werden, keine andere ist, als die bekannte sprache der griechischen schriftsteller, dichter und prosaiker, und es also in der hauptsache wenigstens nicht darauf ankam, eine neue sprache zu entdecken, sondern in den wörtern der vorhandenen sprache den mythischen sinn zu finden, so hat man doch in dieser richtung ausserordentlich wenig geleistet.

O. Müller hat mit recht auf die verdienste Heynes um das studium der mythologie aufmerksam gemacht. Heune hat sich sehr bestimmt ausgesprochen in der vorrede zu Martin Hermanns handbuch der mythologie 1787: "mythologie, sagt er, ist an und für sich die älteste geschichte und die älteste philosophie; der inbegriff der alten volksstammsagen, ausgedrückt in der alten rohen sprache, und von dieser seite erhält sie einen neuen werth, als überbleibsel der alten vorstellungsarten und ausdrücke." - Da. bei wollen wir jedoch gleich bemerken, dass dieses überbleibsel (?) sich durch das ganze griechische und römische alterthum hindurchzieht bis zur besiegung des polytheismus durch das christenthum. - Rücksichtlich der "alten rohen sprache" erklärt Heyne sich in den Comm. Soc. Gott. XIV, p. 143 und XVI dahin, dass zwar die gedanken religiöser art waren, dass sie theils meinungen der früheren menschheit, theils gerüchte von begebenheiten enthielten. dass aber die sprache noch sehr beschränkt und roh, nur sinnliche eindrücke wiedergebend, nicht genügt hätte für die gedanken. Man hätte sich also helfen müssen, indem man diese rohe sprache auch auf jene gedanken anwandte. Man sagte also z. b. "zeugen" statt "verursachen" u. s. w. So bildete sich ein sermo mythicus et symbolicus. Nach und nach aber nahm man diese ausdrücke im eigentlichen ursprünglichen sinn. Was philosophische meinung war, nahm man für wirkliche begebenheit. Die dichter nährten diese weise, um grösseres interesse zu erregen, und so entstand aus dem sermo mythicus ein sermo poeticus. Dichter, propheten, priester, ciceroni's und deuter haben die ursprünglichen mythen entstellt (?); auch sei der mythische ausdruck in verschiedenen zeiten verschieden gewesen. Daher sei es schwer, "einen mythos auf seine ursprüngliche gestalt zurückzubringen". So richtig diese bemerkung ist, so ist doch daran zu erinnern, dass nach der bekannten erklärung des Herodot (2, 53) wenigstens Homer und Hesiod in der mythenerzählung original sind.

Nach Heyne's ansicht sagte man statt "der regen befruchtet die erde" "der himmel vermält sich mit der erde". Das wurde dann missverstanden,; man meinte, indem man die "alte rohe sprache" wörtlich nahm, der himmel sei ein mann, ein göttlicher wohl, und die erde sei ein weib, und hernach feierte man aus missverstand alljährlich den hochzeitstag des mannes Uranos und der frau Ge. - Im allgemeinen jedoch sagt er "ad singula descendere non licet, quum summa tantum rerum persequenda sint". Er fühlte wohl, dass sich auf diese weise nicht durchkommen lasse. Er lässt sich daher selten auf eine erklärung eines mythos ein (am meisten vielleicht in den nach seinem tode 1822 herausgegebenen vorlesungen über archäologie). Er schneidet sogar — ohne zweifel unter dem beifall vieler — die möglichkeit einer sichern erklärung ab, indem er sagt: superbi et arrogantis hominis esset, multa in ea luce constituere velle, aut a se constituta esse putare et iactare, ut de iis dubitari nequeat". Das resultat ist: es ist schwer oder unmöglich den ursprünglichen mythos herzustellen; es ist noch weniger möglich in den meisten fällen ihn zu erklären.

Sehr lesenswerth ist was Heyne in der vorrede zur zweiten ausgabe des Apollodor (1803) sagt über seine erfahrung rücksichtlich der (heute so sehr misskannten) nothwendigkeit der mythologie für einzelne zweige der alterthumskunde und besonders für die interpretation des Homer, Pindar, der tragiker, des Virgil, desgleichen über die methode in der erforschung der bedeutung der mythen, welche nur dadurch möglich sei, dass man sich in die denkungsweise der ältesten menschengeschlechter, d. i. der ungebildetsten oder vielmehr natürlichsten zurückversetze, unsähliges aus seinen

gedanken entserne, und suche die dinge so anzusehen, wie jene. Daher studire er beschreibungen von rohen völkern, suche sich ihre denk -, empfindungs - und redeweise klar zu machen, und mit denen der alten völker zu vergleichen, dann bemühe er sich auch, aus den alten schriften besonders des alten testaments die weisen und sitten anderer völker des alterthums sich zu vergegenwärtigen und darin gewissermaassen zu hause zu sein". - Das sind alles goldene worte. Wäre Heyne junger gewesen, hatte er Griechenland besuchen, land und leute in ihren erneuerten primitiven suständen kennen lernen können, er hätte den sermo mythicus et symbolicus weiter ausgearbeitet, sein im voraus gegebenes urtheil üher jeden, der in der mythologie vieles in's klare zu bringen behauptet, zurückgenommen, und wäre einem solchen vielmehr ein wahrender freund geworden gegen diejenigen, welche entweder von mythologie gar nichts verstehen, oder anfänger im lernen die glocken haben läuten hören, ohne zu wissen wo sie hängen.

Dasselbe würde noch mehr von Gottfried Hermann gelten. Seine abhandlungen de mythologia Graecorum antiquissima und de Graecae historiae primordiis sowie mehrere programme über einzelne mythen bezeichnen einen entschiedenen fortschritt in der erkenntniss dessen was sermo mythicus sei, und in der feststellung der bedeutung einzelner namen. Bei einem grossen talent, sich in die einfache denkweise eines naturvolks hineinzuversetzen, entbehrte er leider die anschauung jener länder und jener natur, in denen die mythen (meistens localmythen) entstanden waren. Ein zweites, was sein fortschreiten auf einer richtigen bahn beirrte, war die ansicht, oder vielmehr die jedenfalls unerwiesene voraussetzung, Homer und Hesiod hätten den sinn der mythen, die sie erzählen, gar nicht verstanden. Diese ansicht hinderte ihn, den sermo mythicus über die namen der götter und heroen und orte hinaus auszudehnen. Hätte er geglaubt, Homer und Hesiod hätten doch eine richtige erkenntniss von dem logos, der dem mythos zu grunde lag, oder dass Herodot doch vielleicht recht habe, dass, wer immer der ursprüngliche dichter jener gesänge, wie sie vorliegen, sein mag, derselbe mit bewusstsein des inhalts sein gedicht gemacht, dann hätte er nothwendig sich die frage aufwerfen müssen, ob nicht das, was nun blos sermo poeticus scheint, doch auch zugleich sermo mythicus sei. - Trotz dieser beschränkung und trotz des mangels an kenntniss der natur der einzelnen orte.

welche es ihn nicht zu einer wissenschaftlichen mythologie bringen liessen, hat er doch einzelnes zum verwundern richtig durchschaut. Mit recht bemerkt er in beziehung auf die aufnahme, welche seine mythologischen schriften fanden: "ea est veri vis et virtus, ut ei etiam, qui primo adversati sint, postremo vel dissimulantes cedani".

Buttmanns erwähnen wir hier zunächst in sofern, als auch er behauptet: "wir dürfen nicht daran denken, eine jede mythologische dichtung begründen und erklären zu wollen". Darin hatte er unrecht; aber recht hat er, wenn er sagt: ein grosser theil der mythologie habe jetzt ein historisches gepräge, ohne im geringsten eigentliche historie zu enthalten. - Bis zum s. g. Heraklidenzuge gebe es nicht einmal eine helle historische person; auch die geschichte des zuges sei nur aus epischen sagen in den anfängen der wissenschaftlichen geschichtskunde abgefasst wor-Die ganze ältere geschichte bis gegen die zeit des Peisistratos sei nur ein wissenschaftliches product gezogen aus wenig monumenten und viel sagen und epopöen, mit einer kritik, die wir nicht mehr revidiren können (?). Zu jenem angeblich histori. schen verfahren, alles romanhafte wegsulassen und dann das trockene skelet als wahre geschichte aufzustellen, sich zu bekennen, leide sein gewissen nicht.

Auch Creusers lehre von der ursprünglich monotheistischen orientalischen theologie, in welche die historische wirklichkeit der heroischen sage von den fürsten Griechenlands hinein · repristinirt wäre (- Völker, Uschold -), seine ansichten über die incongruenz des vorhandenen ausdrucks mit den orientalischen lehren über gott, menschheit und natur, welche ideen und unendliches darzustellen hatten, führte nothwendig zu der annahme einer symbolischen sprache, aber auch zu der forderung einer möglichst eingehenden darlegung dieser sprache. Man sollte nun erwarten, dass, was Heyne nicht geleistet, nun durch Creuzer gethan wäre, dass er sich des in der that von allen geahneten von keinem dargelegten sermo symbolicus angenommen hätte. Dieser sermo symbolicus muss sich doch der wörter bedienen. Diese wörter sind, wie bemerkt, die wörter der uns bekannten sprache, unbekannt ist uns nur die bedeutung, die sie in der mythischen sprache haben. Soll überhaupt von einem sermo mythicus oder symbolicus die rede sein, so müssen innerhalb desselben die mythischen oder symbolischen

ausdrücke neben der gewöhnlichen eine andere, aber bestimmte bedeutung haben. Haben sie eine bestimmte bedeutung, so muss sich diese auch ermitteln lassen. Sicherlich ist niemand berechtigt, und wäre er noch so gelehrt, zu sagen, die mythische bedeutung der wörter ist nicht zu ermitteln. Gleichwohl hat Creuzer, tretz seiner grossen verdienste, wenige wörter des sermo mythicus erklärt, vielleicht keins in präciser richtigkeit.

Gerhard hat in seinen "hyperboräisch-römischen studien" mit vollkommenem recht die forderung eines lexicons und selbst einer grammatik der mythischen oder symbolischen sprache aufgestellt. Jedoch scheint auch er, bei seinen zahlreichen und nicht genug zu schätzenden arbeiten, diesen gegenstand weniger verfolgt zu haben. Denn was er über die "symbolik" in der einleitung su seiner mythologie und in diesem ganzen werk beibringt, ist eben so ungenügend, als was sich bei Welcker, Preller, Schwench und anderen findet. Das unbestimmte, schwankende und irrige in den wenigen begriffsbestimmungen dieser mythologen verräth sich nur gar zu bald. Im allgemeinen ist eins wohl ausser frage gestallt und von selbst einleuchtend, dass eine richtige erklärung der mythischen sprache nur ausgehen kann von einer richtigen und scharfen erkenntniss dessen, was mythos und symbol ist.

Ich gedenke schliesslich nur noch eines mythologen, der eine kurze zeit einen nicht geringen einfluss auf das studium der mythologie gehabt hat, und derselben eine richtung gab, welche wenn wir nicht irren bald mit sehr geringer ausnahme wieder verlassen worden ist. Ich meine Otfried Müller. Mit Heyne geht er davon aus dass der mythos reelles und ideelles, geschehenes und gedachtes enthalte. Das geschehene versteht er in der mehrzahl der mythen von dem unter menschen und durch menschen geschehenen. Und wenn er auch keinesweges so weit geht, dess er — was Buttmann gegen sein gewissen erklärte — dass er das romanhafte weglässt und dann das trockene skelet als wahre geschichte aufstellt; so ist er doch auch auf der andern seite meistens weit davon entfernt, dieses geschehene seines mythos als ein vielleicht von menschen gans unabhängiges factum zu betrache ten und zu untersuchen. Vielmehr ist er bestrebt, den mythes selbst als eine sinnbildliche darstellung irgend eines historischen factums in der weise aufzufassen, dass dieses historische factum nicht sowohl in jenem skelet, sondern vielmehr in dem granzen mythos und namentlich in dessen "romanhaften" theilen enthalten sei. - Auch Müller spricht davon, es sei "der symbolik und mythologie lexicon und grammatik anzufertigen". Wenn nun aber z. b. (prolegomena p. 71) der mythos "Zeus habe die Metis in seinen leib hineingesetzt" erklärt wird: "die weisheit wohne im höchsten gott", ist das nun jener sermo symbolicus, oder ein beitrag zum lexicon desselben? Wenn das rohe volk wusste, dass Metis die weisheit sei, so war es doch schwerlich nöthig den begriff "wohnen" auszudrücken durch "in den leib hinein versetzt sein". Wie wenig Müller in die "mythische redeweise" eingedrungen war, zeigt sich nicht nur in dem capitel der prolegomena über diesen gegenstand in der auffallenden art, wie er (p. 278) die erklärung einer menge sehr oft wiederkehrender begriffe und handlungen ablehnt, sondern auch in den mythenerklärungen, welche er giebt. In den prolegomenen p. 73 ff. wird der mythos von der Kallisto erklärt. Allein man fragt vergeblich, was bedeutet der mythologische bär? was die schwängerung durch Zeus? was der sohn Arkas? was der name apxvoi der athenischen mädchen? — Der "dorische" heros Herakles beraubt in wahnsinn aus rache den Dieser dreifussraub "dorischen" gott Apollon seines dreifusses. wird als eine bildliche darstellung der verpflanzung des delphischen Apollo - cult gefasst. Wer ist Herakles? was sein wahnsinn? was die trennung der kämpfenden durch den blitz des Zeus? - In jenem einfachen mythos liegen so viele mythische begriffe, die durch die gegebene erklärung unerklärt bleiben oder schlichtweg als unächte ausschmückung beseitigt werden, dass man sich wundert, wie Müller und seine schüler sich haben dabei beruhigen Nun wird gar der dreifussraubende Herakles auf einem vasenbild als Satyr dargestellt! Wie nahe liegt es da zu fragen, wer ist denn Herakles? und was bedeutet der Satyr? und wie kann Herakles ein Satyr sein? Freilich, wenn man als grundlage einer sage ein in undenklicher vorzeit geschehen sein sollendes historisches factum erfindet, und für die darstellung in wort und bild jede beliebige möglichkeit gestattet, ist es leicht mythen erklären, d. h. neben der vermeintlichen erklärung grade alles wesentliche eigenthümliche und wunderbare unerklärt lassen.

Müller scheint sehr wohl gefühlt zu haben, dass er noch weit von einer "wissenschaftlichen mythologie" entfernt war. Sehr richtig sagt er (p. 121) "wir haben es hier mit einer welt-

anschauung zu thun, die der unsern fremd ist, und in die es oft (!!) schwer hält sich hinein zu versetzen." Allein wenn er fortfährt: "den grund derselben anzugeben, liegt der historischen mythenforschung nicht ob, sie muss dies der höchsten aller geschichtlichen wissenschaften, einer - in ihrem innern zusammenhange kaum geahnten — geschichte des menschlichen geistes überlassen;" so fragt man mit recht, warum dies einer andern wissenschaft überlassen? Allerdings wäre es sache der religionsphilosophie, oder, wenn man will, der "geschichte des menschlichen geistes", den griechischen polytheismus zu begreifen und zu erklären, woran freilich noch viel fehlt. Allein das kann sie mit vollem recht fordern, dass die philologie ihr vorarbeite, und das verständniss biete. Müller, im bewusstsein des unerreichten, sagt in der vorrede zu den prolegomenen: "nicht als wenn der verfasser aus gedanken, die früher niemand gedacht, ein ganz neues und unerhörtes system aufbauen wollte." Da ist nun freilich keine hülfe: entweder keine mythologie, oder will man sie sur wissenschaft machen, sicher nur so, dass man aus neuen gedanken ein ganz neues system — meinethalben ein unerhörtes, wenn nur das wahre - aufbaut. - Wer nicht die überzeugung hat, dass er die wahrheit der mythologie, die bisher unerkannte, erkannt hat, wer nicht das vertrauen hat zu sich und der welt, dass er dies unverholen bekennt ohne furcht vor dem in ernster wissenschaft thörigten vorwurf der unbescheidenheit, dem wird es nicht gelingen eine wissenschaftliche mythologie zu begründen. Die erkannte wahrheit kann nun einmal dem standpunkt in der unwahrheit keine berechtigung einräumen. Hätte z. b. der verfasser dieses seine schrift über Socrates - um einen andern fall anzuführen - darum nicht herausgeben sollen, weil er etwa vorher gewusst hätte, dass der bischof von St. Davids ihn für unfähig erklären würde, in einer englischen jury ein verdict abzugeben und dass herr George Grote ihn ausschreiben und dann und dennoch, unter vorsichtiger zustimmung zu dem verdict des bischofs von St. Davids, ihn wegen der gesinnung verlästern werde? Es giebt unter den arbeitern in der wissenschaft auch gelegentlich kleinliche, welche in ihrem kummer über ausgesprochene wahrheit es versuchen an der person dessen, der sie ausgesprochen, kleinliche rache zu nehmen.

Müller wollte freien geistes sein. Die mythologie hat nichts

so sehr zu beklagen, als dass alle die anschauungen welche sein lebendiger geist in Griechenland selbst gesammelt hatte, mit ihm auf dem Kolonos begraben werden sollten. Seiner "mahnung an die mythologen" (prolegom. p. 282) glauben wir auch in seinem sinne folgendes hinzufügen zu dürfen: "Ausser dem glauben und den culten anderer völker des fernern alterthums und ferner länder studire die natur, wie sie gott vor deine augen gestellt. Es ist dieselbe natur, aus deren berührung mit dem menschengeschlecht in den anfängen die göttlichen wesen erwachsen sind. Vergiss alles, was dich von der natur trennt. Deine uhr sei die sonne, dein kalender die sterne, dein dach der himmel, deine zeitung die welt vor deinen augen, deine speise sei die frucht, dein trunk das wasser aus der quelle, dein becher die hand, dein arzt sei die luft, dein lehrer der wechsel in der göttlichen natur. Und wie die bewegung deines kleinen körpers, deines fusses, deiner hand, deines auges, deiner zunge abhängig ist von dem wollen deines geistes, den du in dir weisst, so wisse, dass jede bewegung in der ganzen natur von einem geist gewollt ist, und bis du erfahren und entdeckt, dass zuletzt alle bewegung in der welt von einem geist gewollt uud gewirkt wird, denke nur, dass in jedem einzelnen körper der welt, die dich umgiebt, ein geist wohne, der dessen bewegung wirkt. Sei dir im fluss ein flussgott, in der quelle eine quellnymphe, im thau eine thaujungfrau, in den wolken eine wolkengöttin und im gewitter ein donnernder und blitzschleudernder gott. Im winter bewässern zu deinem heil die erdbenetzer den boden, und schwindet im frühling wieder zu deinem heil das übermass der nässe, so danke es dem entwässernden gott. So erscheine dir jede bewegung als eine vom inwohnenden geist gewollte, d. h. als eine handlung. Lerne endlich, dass die ganze "natur" (natura, φύσις), die bewegende und bewegte, und damit alles leben, auch deines, nur auf der metamorphose des fluidums beruht, welches die älteste philosophie bald als wasser, bald als luft, bald als ein nicht zu bestimmendes bezeichnet, aus dem jene beiden und alles andere im wechsel hervorgeht, und dass die metamorphose hauptsächlich bewirkt wird durch den wechsel der verschiedenen grade der wärme. wärme ist das bewegende, das fluidum ist das bewegte. wärme ist leben und leben gebend. Das übermass nach der einen seite wird feuer und brennt und tödtet, das übermass nach

der andern seite (das negative) wird kälte und macht starr und tödtet. Der geist der durch die wärme und kälte das fluidum bewegt der ist in dem fluidum und macht dass die bewegung eine handlung sei. Ennius sagt: istic est is Jupiter quem dico, quem Graeci vocant 'Aipa, qui ventus est, et nubes, imber postea, atque en imbre frigus, ventus postfit, aer denuo. — Lucret. 1, 250: postremo pereunt imbres, ubi eum pater Aether in Gremium matris Terrai praecipitavit, At nitidae surgunt fruges - hinc alitur porro nostrum genus alque ferarum, hinc laetas urbes pueris florere videmus. -Virg. Ecl. 7, 6: Jupiter et la eto descendet plurimus imbri. Horat. Epod. 13, 1: Horrida tempestas caelum contrazit et imbres Nivesque deducunt Jovem; nunc mare nunc silvae Threicio Aquilone sonant (Orpheus!) — Lerne endlich wieder, was der mensch in seinen anfängen im lebendigen bewusstsein hatte, und was du verlernt hast."

"Wisse auch, dass deine sprache ursprünglich entstanden ist aus der wechselbeziehung zwischen der natur und dem menschen und durch des menschen angeborene fähigkeit, die wirkungen dieser wechselbeziehung durch laute auszudrücken und zu — unterscheiden, dass jeder ursprüngliche laut ein bild des durch irgend ein sinnesorgan wahrgenommenen ist, und weil dem menschen in jedem wahrgenommenen, bewegten und bewegenden, ein geistiges wesen erscheint, so auch jeder laut beides ausdrächt, das materielle physische und das geistige intellectuelle. "Der Asopos geht durch Sikyon" bedeutet etwas anderes, wenn Asopos nur ein fluss, etwas anderes wenn er ein beseeltes wesen, (ein "könig"), und etwas anderes wenn er nach ursprünglicher verstellung beides zugleich ist, fluss und flussgeist. Und für alles derselbe ausdruck, weil gehen sowohl die materielle bewegung als die gewollte handlung bezeichnet. Und so durch die ganze sprache."

"Endlich sei auch das heute nicht vergessen, dass die wurzeln und stämme der wörter zuerst innerhalb der griechischen sprache (und der nahe verwandten lateinischen) zu suchen sind. Hier ist noch ein unglaublicher reichthum der erkenntniss verborgen. Mag Sanscrit oder Phönicisch sicherlich für die linguistik von grosser bedeutung sein, für die mythik, für den sermo mythicus oder symbolicus sind jene sprachen völlig so gleichgültig, als für das verständniss des Thucydides oder Pindar oder irgend eines griechischen schriftstellers. Die symbolische sprache

der griechischen mythologie liegt vollständig innerhalb der griechischen sprache."

In übereinstimmung mit diesen ansichten schrieb der verfasser seine "Hellenika" und später eine anzahl kleinerer abhandlungen mythologischen inhalts, Apollon's ankunft in Delphi, die geburt der Athene, die Sphinx, Achill u. a. Es ist keine dieser schriften, die nicht einen beitrag zu dem mythologischen lexicon lieferte. Um denjenigen, der sich unterrichten wollte, das nachschlagen zu erleichtern, war der erstgenannten schrift ein ausführliches wortverzeichniss beigegeben, welches ein lexicon von etwa 400 namen und wörtern bildet. Auch an beispielen aus der mythologischen grammatik fehlt es nicht. Aber freilich hat es an denen gefehlt, welche es der mühe werth gehalten haben, das gebotene ihrem verständniss näher zu bringen, und selber in der angezeigten methode weiter zu forschen. Zwar haben nicht wenige, die anfangs widerstrebten, die sich gebehrdeten, als wären sie persönlich beleidigt, später nicht umhin gekonnt zu versuchen, in ähnlicher weise zu mythologisiren. Leider war es meistens bei halbem verständniss geblieben und die folge war, dass während sie meine erklärungen verballhornisirten, die eigenen versuche missglückten. Es mag das unter andern daran gelegen haben, dass jenen die kenntniss der einzelnen örtlichkeiten und des klimatischen wechsels in denselben fehlte. Aber selbst über Prellers mythologie, so bereitwillig er vieles von uns entlehnt hat, bedauren wir, nichts anders urtheilen zu können.

Je vergeblicher es ist mit denen über einzelnes zu rechten, denen wir ein verständniss unserer ansicht in ihrem ganzen zusammenhang nicht beilegen können, desto erfreulicher war der erste eindruck, den das buch des dr. Schwarz "der ursprung der mythologie" auf uns machte. Mit dem wort "erster eindruck" scheint freilich schon angedeutet, dass die sache auch ihr aber habe — nicht deshalb, weil Schwartz unsere ansicht gar nicht kennt. Im gegentheil, wir können seine schrift um so unbefangener betrachten. Wir erinnern uns dabei unseres pastors Claus Harms, der mit vielem humor erzählte, wie er mehrere jahre nach dem bekannten thesenstreit einst in einem kleinen preussischen ort die zeit während einer ausbesserung am wagen benutzt habe, um dem pastor loci einen besuch zu machen, meinend, er möchte dem herrn bruder doch wohl dem namen nach bekannt sein; als er

sich aber vorstellte, von dem herrn pastor erfuhr, dass er bedaure nie von einem pastor Claus Harms und von èinem thesenstreit gehört zu haben. Oder gedenken wir lieber des Aristoteles, der irgendwo sagt: πάντα σχέδον εῦρηται μὲν, ἀλλὰ τὰ μὲν οὐ συνῆχται, τοὶς δὲ οὐ χρῶνται.

Wir haben schon oft das vergnügen gehabt, zu gewahren, dass das, was andere glaubten gefunden zu haben, von uns jahre lang vorher gefunden und auch öffentlich gesagt war. Als ein auffallendes beispiel wollen wir nur die erklärung des widders anführen: Hellenika 1, p. 200 ff. (1837), womit vgl. Lauer in der archäol. ztg. 1849, Preller mythologie passim. Ohne zweitel könnte die gemeinschaftliche arbeit an dem fortschreiten der wissenschaft glücklicher und schneller von statten gehen, wenn nicht jeder meinte auf eigene hand von vorn anfangen zu müssen: τοὶς δὲ εὐρημένους οὐ χρῶνται. Indessen, wie bemerkt, es ist nicht das, was unser einvernehmen mit herrn dr. Schwartz stört, sondern ein viel wichtigeres.

Wir haben schon öfters den mythos nach seinem begriff bestimmt als die auf dem doppelsinn des worts beruhende, in dem glauben an verbindung von geist (seele) und körper in der ganzen natur begründete darstellung der physischen bewegung als gewollter handlung. Wenn wir nun nicht irren, stehen unsere ansicht und die des herrn Schwartz in der hauptsache so zu einander, dass wir übereinstimmen in der auffassung des mythos als einer darstellung der alten naturreligion, dass wir aber von einander abweichen, insofern Schwartz annimmt, dass diese darstellung zwar auf einer symbolischen bedeutung der wörter (z. b. schlange = blitz) beruhe, dass aber diese symbolische bedeutung ihren grund habe in dem zufälligen eindruck, den der (bewegte) gegenstand auf die phantasie machte, wonach der mythen bildende trieb des menschen (dichters) mit einer gewissen wilkur irgend ein bekanntes wesen als bild für jenen bewegten gegenstand wählte und anwandte. Wir dagegen meinen, dass in jedem wort und jedem namen ursprünglich ein solcher doppelsinn, beruhend auf dem als identisch aufgefassten wesen des physischen und psychischen, liege und daher einen solchen umfang von unter demselben begriffenen gegenständen, enthalte, dass eben deshalb eins für das andere, aber mit einer gewissen nothwendigkeit nur das gleichnamige für das gleichnamige gebraucht wurde. Demnach wäre also nicht genug, dass man z. b. fände der blitz habe eine ähnlichkeit mit der schlange, sondern es müsse in dem ursprünglichen begriff des wortes für schlange ein wesentliches merkmal liegen, welches auch von dem dadurch symbolisch bezeichneten anderem (dem blitz) ausgesagt werden könne. Daher sei es eben von der grössten wichtigkeit, den ursprünglichen ausdruck, das im mythos ursprünglich gebrauchte wort, kurz den wahren μῦθος, das wahre ἔπος zu kennen. Auf jener ursprünglichen und eben daher weiteren bedeutung des wortes beruht der Die mythische darstellung besermo mythicus oder symbolicus. diente sich aber nicht bloss der einfachen wörter, die das lexicon aufführt, sondern auch der zusammensetzung und zusammenstellung der wörter, um jene darstellung des doppelten (des physischen und psychischen oder ethischen) im weitesten umfang durchzuführen; daher nicht bloss ein lexicon sondern auch eine grammatik der mythologie herzustellen, oder vielmehr der einzelne mythos nach seinem verborgenen, symbolischen inhalt auch grammatisch zu erklären ist. Im grunde beruht alle poetische sprache im wesentlichen auf jenem doppelsinn der wörter, und ist vielfach in der griechischen poesie uns eben so verständlich als in der deutschen, z. b. das βροντής μύκημα eben so verständlich als das "brüllen des donners" -- wobei niemand an das brüllen des stiers denkt, um es zu verstehen. - Allein wenn es nun heisst Kronos schneide seinem vater Uranos die μήδεα ab, wo bleibt da die ähnlichkeit? Warum heisst die tochter des Okeanos Mnzis oder ist diese die göttin der klugheit, warum ist sie eine tochter des Okeanos? Warum hat Typhoeus nicht einen, sondern viele köpfe? warum gerade hundert?

Oder irren wir uns? Ist hr. Schwartz auch darin mit uns einig, wenn er sagt (p. 5) "solche beispiele, (wie er sie anführt) erklären, wie einst mit den in der sprachbildung sich entwickelnden anschauungen und ausdrücken sich zu gleicher zeit der glaube in analoger weise und auf demselben grunde ausbildete und seine gestalten schuf." — O nein! Schwartz meint das nicht, was wir gesagt haben. Schon seine "beispiele" beweisen das: wenn eine havelländische bäuerin bei auffallendem morgenroth um weihnachten sagt: "der heilige christ backt honigkuchen", oder wenn man bei kleinen krausen wölkchen sagt: "der himmel ist lämmerbunt' oder bei dem aufziehen einer schwarzen gewitterwolke "da kommt

ein mummelack he rauf," oder beim rollen des donners "Petrus schiebt kegel". — Mit solchen beispielen werden wir den µvões nicht erklären, der wahrlich ein gut theil weisheit mehr enthält als durch solchen bauern humor angedeutet ist. Um allen zwel. fel zu heben lesen wir gleich p. 9 "dass aus der historischen griechischen sprache sich kein götternamen der Griechen erklären lasse." Das genügt um uns zu überzeugen, dass wir trotz grosser verwandtschaft der ansichten noch weit auseinander sind; und, hr. Schwarz wolle es auch nicht übel deuten, wir meinen, wir sind ihm voraus auf demselben wege zum wahren.

Herr Schwartz hat einen grossen theil seines buchs den "schlangen- und drachengottheiten" gewidmet. Auf einer sagenreise hörte Schwartz einen bauern bei einem gewitter und der bewegung des blitzes ausrufen: "was für eine prächtige schlange war dies!" Da kam ihm der gedanke, der mythische drache oder die schlange sei der blitz. Bestärkt wurde er in dieser idee durch Schiller's verse: "unter allen schlangen ist eine auf erden nicht gezeugt u. s. w." Und nun wird der satz, die schlange oder der drache ist der blitz durch die indogermanische mytholegie und selbst über diese hinaus durchgeführt. —

Hätte nun herr Schwartz sich angelegen sein lassen, sich um schon gewonnene mythologische begriffsbestimmungen zu kümmern, so würde er wohl etwas bedächtiger verfahren sein, und würde sich nicht wundern, wenn wir erklären, er habe seine gelehrsamkeit an eine ganz irrige idee verschwendet.

Den begriff der schlange  $\delta\varrho\acute{\alpha}\varkappa\omega\nu$ , hatten die "Hellenika" bestimmt als den des sich schlängelnden flusses. In den mythen vom Erechtheus-kinde, dem heros der quelle Erechtheüs, erschien in dem aus der quelle sich entwindenden bach (bächen) die schlange bald als neben dem Erechtheus liegend, bald als dessen füsse. Als fluss wurde die schlange nachgewiesen in dem schlangenschweif der chimärenflüsse, als fluss in der Pytho-schlange ("Apollons ankunft in Delphi"), als fluss in der klage der Deianire über ihren freier, den Acheloos in schlangengestalt, als fluss in der sage vom epidaurischen Aesculap, als fluss aus dem mystischen kästchen sich entwindend, als fluss in der lernäischen Hydra. (Doch unterscheidet Pausanias 8, 8, 5 mit recht zwischen  $\delta\varrho\acute{a}$ - $\varkappa\omega\nu$  ( $\delta\dot{q}_{16}$ ) und  $\tilde{\nu}\delta\varrho_{06}$ ). Weil schlange == fluss und fluss == schlange ist, hatten mehrere flüsse den namen  $\delta\varrho\acute{a}\varkappa\omega\nu$ ,  $\tilde{\nu}\varphi_{16}$ . —

Die himmelstürmenden giganten, welche berge aufeinander thürmten, sind die wolken, welche sich aus den wasserdämpfen der flüsse erheben, und Pelion und Ossa in einen berg verwandeln. Ihre schlangenfüsse sind die flüsse.

Weil flügel symbol des fliegens, d. i. der bewegung durch die lüste sind (Apollons ankunft in Delphi p. 25), so ist eine geslügelte schlange symbol des flusses der sich in den wasserdünsten in die luft erhebt. In Griechenland verlässt fast jede flussschlange im sommer ihr bett und wird zum geslügelten drachen.

Weil der sermo mythicus die grundbedeutung der wörter festhält, weil die grundbedeutung von μάω ist streben, aufstreben, weil das ursprünglichste streben in der natur das streben der dünste, das aufstreben des wassers in den luftraum ist, so findet sich in einer menge solcher mythischer wörter, deren ein wesentliches merkmal dünste, nebel sind, die sylbe MHΔ. MHΘ. MHT., und deshalb heisst eine dämonin der wasserdünste Medeia. Die wahrheit der deutung dieser sylbe ist an sehr vielen beispielen von uns nachgewiesen und bestätigt sich an unzähligen, freilich nur für diejenigen, welche geneigt sind zu lernen und sich darum bemühen. — Ergiebt sich nun aus diesen begriffen nicht ganz von selbst, was es heisst, dass Medea auf gefügeltem drachengespann durch die lüfte gefahren? Und ist nicht ebenso begreißich, dass dieses gespann ihr vom Helios gegeben war, λαβοῦσα παρὰ Ἡλίον ἄρμα πτηνῶν δρακόντων?

Wie die alten Griechen den spiritus asper gesprochen, wissen wir nicht. Allein wer weiss, dass die Neugriechen die consonannten  $\vartheta$  und  $\chi$  ganz richtig mit dem hauch sprechen, aber dass heute gleichwohl kein Grieche im stande ist, unser h auszusprechen, sondern jeder statt dessen ein scharfes ch spricht, z. b. chaus statt haus, der wird verneinen müssen, dass die alten Griechen den spiritus asper wie unser h gesprochen haben. Und wie dem auch sei, so viel steht jedenfalls fest, dass viele aspirirte wörter von nicht aspirirten wurzeln stammen. Auch jener wagen der Medea, das  $\mathring{\alpha}\varrho\mu\alpha$ , ist von einem nicht aspirirten verbum, aber nicht von  $\mathring{\alpha}\varrho\omega$ ,  $\mathring{\alpha}\varrho\sigma\omega$ , sondern von  $\mathring{\alpha}\varrho\delta\omega$ ,  $\mathring{\alpha}\varrho\sigma\omega$ . Das  $\mathring{\delta}$  in  $\mathring{\alpha}\varrho\delta\omega$  ist eben nur euphonisch und schliesst sich gerne dem  $\mathring{\varrho}$  an. Wenn man diese beiden reihen vergleicht:

so wird man um so weniger ein substantiv ἄρμα von ἄρδη beanstanden können, als die regelmässige form ἄρσμα schwerlich zulässig sein würde. Ίρμα bedeutete also zugleich wagen und benetzendes wasser, und eins ist symbol des andern.

Nach dem bisher gesagten wird nun gestattet sein, zunächst zu der begriffsbestimmung der mythologie zurückzukehren. Die mythologie ist die lehre von der auf dem doppelsinn des wortes beruhenden darstellung der bewegungen in der natur als vom geist gewollter handlungen, der nothwendigkeit als freiheit, der physik als etkik, der natur als geschichte. Wir wollen diesem aus dem gesagten und zum theil aus nicht-gesagtem einige wesentliche sätze hinzufügen.

- 1) Was im mythos erzählt wird, ist als natur ewig, wenn auch im wechsel des jahres wiederkehrend, wird aber als geschichte meistens in ein hohes alterthum hinaufgerückt, mindestens so weit, dass zwischen den grösseren mythischen begebenheiten, als Theogonie, Argonautenfahrt, Thebaika, Troika, Herskleen, Theseen u.s.w., und der anerkannten geschichte nach den chronologischen ansetzungen ein weiter zwischenraum von mehreren jahrhunderten liegt, der fast leer an begebenheiten und nur durch eine reihe von königsnamen ausgefüllt ist. Der lögog in allen mythen, auch den kosmogonien und theogonien schildert nur bewegung der natur innerhalb des jahres-kyklos.
- 2) Die mythen sagen etwas anderes, als sie meinen, aber für den kundigen sagen sie zugleich das, was sie meinen. Es sind oben die ansichten des Pausanias und des Strabo darüber mitgetheilt. Schon Plato (vom staat p. 378 d) belehrt uns, dass die mythen oder wenigstens einige mythen ir inoroiais gemacht seien, und deshalb dürfe man sie dem knaben nicht mittheilen, weil diese nicht im stande wären zu beurtheilen, was inoroia sei, und was nicht. Auch Herodot legt sich ja wiederholt schweigen auf, indem er bemerkt, die eingeweihten verständen schon, was er sage.

Es braucht uns nun wenig zu kümmern, ob der sermo mythicus eine "rohe sprache" war, oder eine pliffige "priestererfindung", oder eine "eigenthümliche art einer einfachen kindlichen sprache". Vielleicht war sie nichts von allem dem, sondern recht schwer, mannigfach, fein und zugleich doch recht natürlich. — Die hauptsache bleibt immer, dass wir diese sprache entdecken, von geringem anfangend erst ein wort, dann ein zweites er-

klären, und so fort bis wir erst ein kleines lexicon bilden können, und dieses dann allmählig vervollständigen, — um dann auch zu untersuchen, ob vielleicht hin und wieder die grammatik eine andere ist als die gewöhnliche, sei es in den formen der wörter und der zusammensetzung und bildung und betonung, sei es in der verbindung derselben. Der mythos benutzt auch die materiellen körper der natur als solche, z. b. wenn Achill mit dem Skamander kämpft, oder wenn Zeus sich und die Hera mit einer wolke umhüllt, oder wenn die götter bei der hochzeit des Peleus μετ' ὄμβοον καὶ χειμῶνος erscheinen.

- 3. Um die mythisch-lexicalische bedeutung der wörter zu ergründen, ist es nothwendig auf die grundbedeutung der wur zeln zurückzugehen. Diese zu finden ist oft nicht leicht. In den zusammengesetzten wörtern wird die schwierigkeit dadurch vermehrt, dass oft die zusammensetzung eine doppelte sein kann, oft die ursprünglichen theile des zusammengesetzten worts absichtlich durch die κρύψις μυστική versteckt werden, dass oft in der ursprünglichen wurzel unentschieden active und passive bedeutung vereinigt sind, oft die spätere sprache eine bedeutung an eine bestimmte form z. b. an die feminin-endung, eine andere an die masculin-endung fixirt hat, während die ältere sprache diese unterscheidung noch nicht machte. Die mythische sprache z. b. verstand unter  $\delta \rho \mu o \varsigma$  dasselbe, was die spätere unter  $\delta \rho \mu o \varsigma$ und  $\delta \varrho \mu \dot{\eta}$ , so das  $\delta \varrho \mu o \varsigma$  nicht nur schnur, halsband, sondern ursprünglich auch trieb bedeutete. - So spielt der mythos mit ώμος und ώμός, eins als symbol des andern brauchend. Es verdient in dieser beziehung volle beachtung was Johannes Diakonos in seinen allegorien zur theogonie p. 466 ed. Gaisf. auf anlass der schreibart γίμαιρα mit kurzem iota statt mit langem iota oder γείμαιρα sagt: πολλά τοιαύτα εύρήσεις έχτραπέντα τοῦ πρωτοτύπου ἢ διὰ τὴν τοῦ δηλουμένου πυάγματος χρύψιν τε καὶ ἀσάφειαν, ἢ κατὰ ἐναλλαγὴν, ἢ διὰ τὴν τῶν γραφόντων ἀπροσεξίαν, η διὰ μέτρον, η δι' Εθος." diesen fünf gründen der abweichung von dem regelrechten sind wenigstens der erste, zweite und vierte zugleich grammatischer Es ist überhaupt schwer in der mythischen sprache lexicon und grammatik strenge zu trennen.
- 4. Die namen der götter, heroen und mythischen orte sind meistens composita, seltener einfache wörter. Diese namen be-

zeichnen ein haupt-merkmal des begriffs, eine haupteigenschaft des bezeichneten. Wir wollen hier einige anführen. Die wurzel von  $Z\eta r \delta \varsigma$ ,  $Z\alpha r \delta \varsigma$  ist auf  $\zeta \alpha \omega$ ,  $\zeta \delta \omega$  zurückzuführen: beides bedeutete ursprünglich warm sein, warm machen, bis allmählig ζάσ auf dasjenige "warm sein" welches wir "leben" nennen beschränkt wurde (kalt ist das todte); ζέω dagegen besonders von dem "warm sein" und "warm machen" gebraucht ward, welches wir durch "sieden, kochen" bezeichnen. — Zeus, hei Pherekydes Zýc, ist in seiner grundbedeutung gott der wärme. - Seine gemahlin " $H \, \varrho \, \eta$  ist die göttin des  $\dot{\eta} \dot{\eta} \varrho$ , d. i. der mit nebel und wolken erfüllten luft, sie ist die wolkengöttin. Ihr sohn Ho-a-1070c der ungesehen zündende (G. Hermann) ist der gott des feuers in der gewitterwolke, aber auch in der wärme der trocknenden winde, er ist oder kann überall sein wo rauch ist, denn das mythologische  $\pi \dot{v} \varrho$  ist nicht die flamme, sondern das rauchende, dampfende. "Aρης ist der gott der hitze, der brennende ("φλέγει"), der aber im winter durch den warmen südwind die nässe herbeiführt, und dann zum "einregner," zum Er-valios wird (Ενυώ, Ενυεύς). ner, 'Αθήνη ist die göttin der luft. Sie wird aus der gewitterwolke, dem haupt (κεφ - αλη caput, καπύω, halo) des Zeus geboren, vgl. "geburt der Athene" auch "Hellenika" p. 54 ff., 78 ff., 133 ff. Wenn Bergk (s. jahrb. f. philol. und pädag. 1860 p. 308) des unterzeichneten "Hellenika" (z. b. p. 192, p. 208 ff., p. 354 bis ende) gelesen hätte, so würde er gefunden haben, dass es nicht bloss "scheint" als wenn er zu demselben resultat mit Forchhammer gelangt wäre. Wir können auf solche oft gehörte, völlig ungegründete missverständnisse nur antworten, was Odysseus dem Atriden Ilias 4, 355. Gleich bei der geburt schleudert (πάλλει) Athene zuerst ihre wassen durch die luft im regen, ist Pallas, und ihr vom himmel gefallenes bild, das Palladion d. i. der regen ist das schutzmittel der akropolen, in deren cisterne unter den tempeln  $(r\alpha \delta \varsigma)$  es aufbewahrt wurde. Ist das palladion gestohlen durch Diomedes,  $\Delta \omega - \mu \eta \delta \eta \varsigma$ , dann ist das wasser verdampft, und die akropolis kann sich nicht mehr halten. - Wenn aber Athene Pallas ihre waffen, den regen (und blits) abgelegt hat, dann wird die luft klar und hell, und die göttin der hellen blauen luft ist nun Glaukopis.

Das griechische wort ὅλος bezeichnete trübes, schmutziges wasser, daher ἀλερός und gleichbedeutend θολός, θολερός. Die

Wir wollen diesen einige heroen namen hinzufügen. ' $H_{\varrho}\alpha$ xlnc ist der dünste- und wolkenklärer, der heros der hellen luft, daher der günstling der Athene der göttin der hellen luft, aber verhasst der wolkengöttin Hera. Er trägt die erymantische sau, d. i. den wie eine wilde sau durch das enge bergthal dahin sausenden fluss  $(\sigma \varepsilon \dot{\nu} \omega)$  durch die luft, desgleichen den flussstier. Dem löwen λείων d. i. der nassen ebene der weide (der λεία von 'Neμέα) sieht er das fell ab, d. h. die nässe, und hängt sie in den dünsten um sein haupt,  $\varkappa \varepsilon \varphi \alpha \lambda \dot{\gamma}$ , und seine schulter. — Nun wissen wir, was "die haut abziehen", δείρω, δέρω bedeutet, und verstehen sogleich andere sagen, z. b. wenn die Airig, die wolke mit blitz, regen und sturm das fell einer grossen ziege (alyse sind wellen, τὰ κύματα Hesych.) genannt wird, welche über die länder Asiens, Afrika's feuerspeiend, d. i. dampfschnaubend, wie die Chimären-ziege, einherschritt und zuletzt in Keraunia von der Athene getödtet wurde. Athene zog dem thier das fell ab und hing es sich als aegis um. - Wir haben hier ein beispiel, wie alle verdampfenden gewässer des festlandes, die xúματα oder alyes, collective als ein thier gefasst werden. Auf demselben mythenbildenden verfahren beruht es, wenn die aegis die abgesogene haut der einen ziege Amalthea genannt wird. - Vielleicht erinnert sich hierbei mancher leser', der unserer schrift "Achill" einige aufmerksamkeit geschenkt hat, des einen pferdes, durch welches Troia erobert wird, und findet eine verbindung dieser sage mit der dort gegebenen erklärung der Troika. Man vergesse nur nicht, was Servius zu Virgil's Bucol. 6, 41 sagt:

sane sciendum, et per diluvium et per ecpyrosin significari temporum mutationes. Die jahreszeit des winters, das diluvium, ist durch die llias dargestellt, die jahreszeit des heissen sommers, die ecpyrosis, durch die 'lhiov  $n \in \rho \sigma(\varepsilon)$ , durch die verbrennung Trois's. — Verwandt mit dem mythologischen deigen ist xelpen, scheeren, wovon  $x \rho i \circ \varepsilon$ , wie schaaf von schaben; man vergleiche den widder, der den Phrixos durch die luft trägt. — Von  $x e i \rho v v$ , abschneiden, ist auch  $KOPNO\Sigma$ ,  $K\rho \circ v \circ \varepsilon$ ,  $\chi \circ v \circ \varepsilon$ , wie tempus von temmo: dazu vergleiche man  $x \alpha i \rho \circ \varepsilon$ ,  $v o v \circ \varepsilon$ , wie tempus von temmo:

Beispiele von verschiedentlich auflösbarer zusammensetzung sind Πολυ-νεικης, Πολ - υν - εικης: Πολυ - δωρος, Πολ - υδωρος. — Beispiele von zusammenfügung aus wurzeln und wörtern in ihrer ursprünglichen bedeutung 'Ιππο - νοος, Προ - μηθευς. Es giebt beider art unzählige.

5. Das eigenthümliche verfahren der mythendichter in der zusammenfügung der wörter, in der benutzung der primitiven bedeutungen, und daher auch der διπλᾶ ὀνόματα, der γλῶτται, der μεταφορά und alles dessen, was παρὰ τὸ χύριον ist, ging noch viel weiter. Aristoteles in der poëtik c. 21 u. f. und Iohannes Diakonos in der oben angeführten stelle geben davon nur im allgemeinen andeutungen. Der erste band der Hellenika giebt schon eine menge beispiele dieser verschiedenen mittel des mythischen doppelsinns. Δυχίη εὐρείη heisst das "weite Lykien". Aber da Lykien das land der überschwemmungen (λύχος) ist, und daher so heisst, so wird man wohl nicht anstehen in εὐρείη zugleich aus dem sermo mythicus die bedeutung, "wohl-fliessend" εὐ-ρειη zu erkennen.

Es ergab sich aus der erklärung der sagen von Bellerophon, dass er ein heros der sommerhitze sei, der mit dem geflügelten quellross durch die lüfte fliegt. Als aber zuletzt alle nässe aus den quellen und bächen verschwunden, und das quellross zu der wohnung des Zeus hinaufgestiegen war, um ihm blitz und donner zuzutragen, da irrte der heros der hitze allein in der wasser. heerden- und saatlosen ebene  $\pi \acute{\alpha} zor \acute{\alpha} r \partial \varrho \acute{\alpha} \pi \varpi r$  ALEINQN d. h. je nachdem man betont: die pfade der sterblichen meidend — oder die pfade der sterblichen durchhitzend. Letzteres ist die mythische bedeutung, oder nach dem ausdruck des Strabo und Pausanias der  $\lambda \acute{\alpha} \gamma o \varsigma$ , der in dem räthselhaften mythos verborgen ist. — Vgl. Hellenika p. 246.

Ein auffallenderes beispiel wurde daselbst p. 317 gegeben. Es hatte sich aus einer zusammenhängenden erklärung der begeisterung und des wahnsinns, des enthusiasmus und der raserei ergeben, dass die mythische raserei auf der nässe des bodens beruhe, die in sich gährt und grollt, und ohne "gesunden" d. i. strömenden abfluss sich theils in dünsten luft macht, theils in dem boden versiegt. - An einem hügel zwischen Megalopolis und Messene soll Orestes wahnsinnig geworden sein. Er biss sich den finger ab, und wurde wieder gesund: τον δάκτυλον ἀπέφαγε. Wenn man diese worte aber im vers gesprochen sich denkt, so konnte ein in den sermo mythicus eingeweihter auch verstehen: τὸν δα-κτυλον ἀπ-εφ-αγε d. h. er entwässerte den erdhügel. Durch das απεφαγίζειν der nässe auf und an dem hügel hörte eben jene mythische raserei auf. Das nähere wolle der geneigte leser in dem erwähnten buch nachsehen. Vielleicht nahm der mythos geradezu das wort απο-φάγειν metaphorisch für entwässern. — Wenn der mythos die Demeter zu einer ωμοφάγος macht, so war das ωμόν eben nichts, als das "ungekochte." d. i. aus dem die mythische κρύψις eine schulter machte.

Möge noch an ein anderes beispiel erinnert werden. meinen, es kann nicht zweifelhaft sein, dass die tochter des flusses Asopos, welche in den himmel getragen wurde, eine heroine der dünste der gewässer des Asopos sei. Dadurch dass sie in den himmel getragen wurde, entleerte sie den fluss seiner wellen. Da nun αlres auch die wellen bedeutet und irw leeren heisst, so gehört wenig dazu, zu begreifen, dass die tochter des flusses eben dieser eigenschaft wegen Aiγ·ινα hiess. — Was diese, vom Zeus in den himmel entführte, Aegina erzeugt, ist der regen, ihr sohn (viós) ist ein heros des regens, von dem daher Pausanias 2, 29, 8 sagt: ¿ποίησε την Ελλάδα γην νεσθαι. Und weil nun nach der grossen dürre wieder wasser auf der erde war, darum hiess dieser sohn  $Ai - \alpha \times \alpha \times c$  d. i. erdwasser, von  $\alpha i\alpha$  und  $\alpha \times c$  . einer äolischen γλῶττα die sich in dem lateinischen aqua (sprich aca) erhalten hat, im griechischen nur in compositis. Wir wollen hier nicht weiter gehen, sondern verweisen den leser auf anderswo gesagtes über die Εν-δηίς, den Πηλεύς, ' Αχιλεύς u. s. w.

6) Wir schliessen mit einem resultat, welches vielleicht diesem oder jenem leser sich schon genähert hat, das aber von den meisten, wie wir fürchten, weit weggeworfen, vielleicht mit hohn,

wie früher manches, zurückgewiesen werden wird. Gleichwohl können wir es nach dem ausgesprochenen nicht verschweigen hoffend dass einer oder der andere, der sich der mythologie nicht entzieht, es doch der mühe werth halten wird, sich die sache zu überlegen. Der ausdruck è a πτὰ ἔπη bei Pindar bezieht sich auf diese eigenthümliche kunstreiche zusammenfügung der wörter, wodurch eben ermöglicht wurde, dass unter dem μῦθος oder ἔπος ein von diesem ganz verschiedener λόγος verborgen sei. — Dasselbe zagte Philochoros mit dem ausdruck συντιθέναι καὶ ἡάπτειν τὴν ἀδήν, und Hesiodos ἐν νεαροῖς νμνοις ἡάψαντες ἀοιδήν.

Dass solche rhapsodik sich im metrischen vortrag, welcher nothwendig in einem gewissen grade den prosaischen accent aufhob, besonders geltend machen konnte, ist einleuchtend. dem wort aleeiror an ein präsens aleeiro oder aleeiro zu denken sei, konnte bei vortrag des hexameters niemand hören, und beim lesen vor der zeit, da Aristarch die erfindung seines lehrers in den homerischen gedichten durchführte, niemand sehen; der kundige hörte beides. Es war möglich, beim vortrag die unovoia, den lóyog durch den mythos durchblicken zu lassen, allein es gehörte dazu nicht nur ein des sermo symbolicus vollkommen kundiger rhapsode, wie der ursprüngliche dichter einer war, sondern auch ein gebildeter hörer. Verhielt es sich aber so mit dem συντιθέναι καὶ δάπτειν την φδήν, konnten Hesiod und Homer auch in hymnen auf den Apoll δάπτειν ἀοιδήν, und waren in dem angegebenen sinn die Homeriden φαπτών έπεων ἀοιδοί, dann war die kunst der epischen dichter eine noch viel höhere und schwerere, als wofür wir sie schon ohnedies halten müssen. - Dass man später den ausdruck φαψφδείν nicht mehr verstand, oder manche absichtlich den sinn als ein geheimniss versteckten, ändert an der sache nichts.

Rücksichtlich der betonung möge folgendes noch über den unterschied des gewöhnlichen wort-accents und des metrischen accents bemerkt werden, den wir bisher nirgends bestimmt angegeben fanden. — Der wort-accent besteht in einer geringen höhe des tons der accentuirten silbe über der durchgängig gleichen höhe aller übrigen silben. Der metrische accent besteht in einer geringen tiefe des tons der sylbe in der arsis unter der durchgängig gleichen höhe der silben in der thesis. Es ist also klar, dass in der griechischen und auch der späteren römischen

epischen poesie die wort accentuation der prosa verschwinden musste, und die dadurch entstehende befreiung von dem, einen bestimmten sinn bedingenden, wortaccent den beabsichtigten doppelsinn der einzelnen wörter,  $\xi \pi \eta$ , fördern musste.

Es würde zu weit führen, wollten wir hier auf alle die mittel auch nur im allgemeinen eingehen, welche dem griechischen dichter in seiner sprache zu gebote standen, um den λόγος unter dem μῦθος zu verstecken. Wir nennen nur die verwandlung der appellativa in eigennamen, die zusammensetzung der namen und der zeitwörter, die eigenthümlichkeit der griechischen sprache, in der noch die einfachsten und primitivsten begriffe durch die einfachsten wörter ausgedrückt wurden, deren wurzel, je ursprünglicher der begriff, desto mehr sich auf einen vocal, oder auf einen vocal mit einem consonanten beschränkt; - man vergleiche nur  $A\Omega$ ,  $E\Omega$ ,  $I\Omega$ ,  $T\Omega$ ,  $BA\Omega$ ,  $BO\Omega$ ,  $BT\Omega$ ,  $\Gamma A\Omega$ ,  $\Gamma O\Omega$ ,  $\Delta A\Omega$ ,  $\Delta E\Omega$ ,  $\Delta \Upsilon\Omega$ ,  $\Delta\Omega$ ,  $Z\Delta\Omega$ ,  $Z\Omega\Omega$ ,  $ZE\Omega$ ,  $\Theta\Delta\Omega$ ,  $\Theta E\Omega$ , so durch das ganze alphabet. - Die zahlwörter haben meistens eine eigenschaftsbedeutung, u.s. w. Nun nehme man dazu, dass die epischen schulen die γλώττας kannten und benutzten, dass sie nach bestimmten regeln von der ἐκτροπή ἐκ τοῦ πρωτοτύπου vielfältigen gebrauch machten, und die grundbedeutung der wurzeln in lebendigem bewusstsein hatten.

Im "Achill" haben wir versucht, in den hauptzügen den "λόγος", die "ἐννοίας φυσικάς", welche der dichter in den "μῦθος",
in die ἑαπτὰ ἔπη einkleidete, nach der reihenfolge der bücher darzulegen. Haben Pausanias und Strabo, Herodot und Plato recht,
so ist nur auf die bezeichnete weise zur erklärung der mythen zu
gelangen. Wem die erklärung eines mythos gelingt, der hat eben
dadurch den dichter in seine geistige werkstatt begleitet, er hat
zugleich in der erklärung eines mythos den ursprung des mythos
überhaupt nachgewiesen.

Versuchen wir einmal, uns in die geistige werkstatt eines Homeriden hinein zu versetzen. Der  $\lambda \acute{o}\gamma o\varsigma$ , die  $\emph{Erroia}$  groix $\acute{\eta}$  sei die bewegung der dünste in der luft, welche aus den flüssen von Argos und dem Peloponnes aufgestiegen sind. Die mythendichtung personificirte den fluss vielfältig als könig. Wir wollen die vorwärtsströmenden flüsse im gegensatz der aufwärtsstrebenden dünste durch den namen " $\Pi \varrho o$ - $\iota \tau o \varsigma$ " d. i. nach Joannes Diakonos der "vorwärtsgehende" bezeichnen. Die dünste, die er erzeugt, sind

seine töchter, wie Aegina die tochter des Asopos, Metis die tochter des Okeanos. Die bewegung, das unstäte irren der dünste in der luft erschien der mythendichtung als eine enthusiastische manie (vgl. Hellenika bd. 1. p 250-268). Diese dünste verbreiten sich über Argos, Arkadien und den ganzen Peloponnes, also schwärmen die töchter des Proitos in ihrem wahnsinn über den ganzen Peloponnes. Da Hera die göttin der wolken ist, und Dionysos nach Pindar der ἀρχηγὸς πάσης ὕγρας φύσεως, so sei es entweder Hera oder Dionysos, der sie in wahnsinn versetzt hat. Die Proitos-töchter, als geistige wesen schwärmen in den dünsten. Die materiellen dünste wollen wir mit einem wort benennen, welches die eigentliche bedeutung verbirgt, indem es zugleich einen ganz andern sinn geben kann. Es sind wasser - dunste. Wasser heisst in einer äolischen glotta ἀκα und dunst ὀσμή, in der zusammensetzung - οσμια (die bedeutung "geruch" die wirkung des dunstes, dufts auf die geruchsnerven ist eine abgeleitete), also wasserdunst =  $\dot{\alpha}x - o\sigma\mu i\alpha$ ; und da die Proitos töchter in der gesammtheit aller wasserdünste über der halbinsel vagiren, so wollen wir sagen, dass sie μετὰ ἀχοσμίας ἀπάσης herumziehen. Da hätten wir also einen vortrefflichen doppelsinn, denn axocula heisst ja auch unanständigkeit, unsittlichkeit, und passt gut für die rasenden weiber, wenn gleich der ausdruck perà anacy c ακοσμίας in diesem sinn etwas auffallend sein könnte. Er hätte dies eben mit allem mythischen ausdruck gemein. - Im grunde bewegen sich aber diese jungfrauen nicht wie andere menschen auf der erde, sondern sie tummeln sich oft mit grosser schnelligkeit durch die luft, die ohne sie leer ist. Diese bewegung wollen wir durch ein selbst für das laufen der männer ungewöhnliches, meistens einen tadel enthaltendes wort bezeichnen: zooyá-Die feinere attische sprache liebte das wort nicht; allein für das wilde schwärmen wahnsinniger weiber und für die wälzende bewegung der dünste könnte man es wohl als gleich passend und darum zulässig gelten lassen. Und da die heroinen der dünste sich mit diesen durch den leeren luftraum bewegen, so mögen sie durch die öde, δί ἐρημίας, vorwärtstürmen. δι' αίθέρος sagt Pindar. Da sonst von einer öde oder wüste im Peloponnes nicht die rede ist, geschweige denn von einem gaazen wüsten Peloponnes, so würde jener ausdruck um so auffallender klingen. Das eben will der mythos. Die einfache wahrheit

des λόγος will er in auffallende räthselhafte worte einkleiden. Unser Homeriden versuch würde also die oben angegebene έννοια φυσική etwa so ausdrücken: αὶ τοῦ Πρότου θυγατέρες, ἐμματεῖς γενόμεναι, ἐπλανῶντο ἀνὰ τὴν Αργείαν, καὶ τὴν Πελοπόννησον διελθοῦσαι μετὰ ἀκοσμίας ἀπάσης διὰ τῆς ἐρημίας ἐτρόχαζον. Kiel.

P. W. Forchhammer.

## Zu Cicero pro Sestio.

Cap. 32. Ich schreibe Quae cum res ium manibus teneretur, et cum consules provinciarum pactione libertatem omnem perdidissent, quidam in senatu privati ut de me sententias dicerent flagitabant. Legem illi se Clodiam timere dicebant. Cum hoc u. s. w.

Cap. 25. Meministis tum, iudices, corporibus civium Tiberim compleri, cloacas refurciri, e foro spongiis effingi sanguinem, ut omnes tantam illam copiam et tam magnificum apparatum non privatum aut plebeium, sed patricium et praetorium esse arbitrarentur. Ein besonnener blick auf diese stelle lehrt uns, dass sie unzusammenhängend ist. Offenbar besteht eine, wahrscheinlich umfangreichere, lücke zwischen effingi sanguinem und ut omnes tantam u. folg.

Cap. 41. Wahrscheinlicher als Madvigs Et vinci turpe putavit et deterreri et latere. Perfecit ut, quoniam sibi in illum
legibus uti non liceret, illius vim neque in suo neque in reipublicae
periculo pertimesceret, und Halm's et domum se recipere. Fecit ut erscheint mir die auch der handschriftlichen überlieferung
(etiam eripere eicit ut) mehr angemessene änderung et clam se
eripere, ita ut.

Cap. 49. Qui autem adversabantur ei generi, graves et magni homines habebantur; sed valebant in senatu multum, apud bonos viros plurimum: multitudini iucundi non erant cett. Die vermuthung Köchly's dass sed verrückt sei und vor multitudini gehöre ist we. nig glaubhaft, und Bake's änderung et befriedigt auch nicht. Daher schreibe ich habebantur; sed, ut valebant — plurimum, multitudini u. s. f.

Halle a. d. S.

Fr. Oehler.

## VIII.

## Der pithöanische codex Iuvenals.

(S. Philol. XII, p. 658).

## Vorerinnerung.

Das manuscript der folgenden erläuterungen befand sich seit längerer zeit in den händen der redaction: inzwischen sind mehrere in die kritik und erklärung Juvenals einschlagende schriften veröffentlicht, so dass nicht unangemessen erscheint, unsere ansicht über die bedeutung derselben kurz anzudeuten und eben dadurch zu rechtfertigen, dass wir trotz der neuen, mehr oder minder dissentirenden vota auf dem einmal betretenen pfade weitergehen.

Die abhandlung des director dr. Goebel "über eine bisher " ganz unbeachtet gelassene Wiener Juvenal-handschrift aus dem Xten jahrhundert" ist ein höchst interessanter und werthvoller beitrag zur geschichte der Juvenal-kritik, gehört aber nur insofern hierher, als der vindobonensis "gerade mit den den ausschlag (?) gebenden stellen des Pithoeanus oder Budensis übereinstimmt", und somit ein, wenn auch nur bedingtes und partielles, zeugniss für die echtheit des von mir angefochtenen codex einzulegen scheint. Denn einen selbstständigen werth, wegen höheren alters oder grösserer vortrefflichkeit und augenscheinlicher originalität ihrer separatlesarten hat die Wiener handschrift, wie die verehrer der pithöanischen selbst meinen, nicht und auch wir vermögen nach der sorgfältigsten prüfung ebensowenig darin den vertreter "der ältesten und unverdorbensten recension Juvenals" zu Vielmehr halten wir sie für ein späteres erzeugniss, welches durch abschrift aus dem pithoeanus, wahrscheinlich während sich derselbe in Ofen befand, jedoch mit zuziehung der vulgatrecension, hervorging; daher die mittelstellung, welche sie nach der angabe des verfassers selbst einnimmt. Die genauere begründung dieser ansicht behalten wir uns vor; hier war um so weniger grund näher darauf einzugehen, weil der vindobonensis nur bis Sat. V, 96 reicht. In dem programm des gymnasium zu Konitz (Berlin, 1859) hat derselbe gelehrte aus einer wiener pergament-handschrift des Xten jahrhunderts Juvenaliana mitgetheilt, d. i. lesarten zu den fünf ersten und zur letzten satire, und zwar, da selbige mit den besten handschriften der vulgatrecension so ziemlich übereinstimmt, welche der von uns besorgten textausgabe zu grunde liegt, nur die von der letzteren abweichenden. Auch von dieser zweiten schrift werden die nachfolgend behandelten satiren nicht unmittelbar berührt.

Die neue übersetzung Juvenals von Ed. Casp. Jac. von Siebold darf hier ebensowenig unerwähnt bleiben, weil sie eine öffentliche kundgebung für den pithöanischen codex enthält. Zwar wagte der verfasser, dem die frage nach der texteswahl, wie er selber mit ehrenwerther offenherzigkeit gesteht, schwer auf dem herzen lag, von seinem standpunkte aus nicht zu entscheiden, auf welcher seite das recht sei; dennoch hat er sich "als nichtphilologischer zögling Hermanns dafür entschieden, den von ihm als richtig anerkannten text abdrucken zu lassen." Dagegen haben wir nichts einzuwenden: wenn derselbe zu weiterer bekräftigung auf G. Bernhardy's (röm. lit. gesch. 3. ausgabe 1857) "gewichtigen ausspruch" verweis't, welcher p. 561' den Codex Pithoei als die "reinste quelle" bezeichnet und in den nachträgen p. XXIV letzteren nnter anführung unseres versuches ihn herabzudrücken die "wichtigste handschrift" nennt, so dürfen wir wohl mit einstweiligem stillschweigen in betreff des ersten ausdrucks unbedingter werthschätzung auf die kluge mässigung des zweiten hinweisen. Die "wichtigste handschrift" unter allen d. i. wenn man sie einzeln betrachtet, ist und bleibt der pithöanus allerdings, auch unserer eigenen überzeugung nach; siehe "die exegese Hermann's und die kritik Juvenals", p. VII: "er übertrifft insofern jeden andern, als er für sich allein eine besondere textesform repräsentirt; nur hinter der gesammtheit der übrigen steht er zurück." Auch hat der nämliche Bernhardy, mit welchem übereinzustimmen uns nicht minder wunsch und beruhigung ist, gegensätzlich zu den blinden verehrern des cod. P. und der scholien, die letzteren wenigstens als eine "verschlechterte scholiensammlung mit spärlichen goldkörnern" charakterisirt und dadurch den übertriebenen werth derselben auf das richtige mass zurückgeführt. Der eben dort vom herrn von Siebold erlassenen aufforderung "mögen die mit und in Hermann geschmähten (?) philologischen schüler und anhänger die vertheidigung übernehmen", ist bisher niemand nachgekommen; ja, sogar kritiker, welche die von uns vertretene theorie der textesconstitution nicht blos mit worten verdammten, sondern auch mit gründen zu widerlegen verhiessen, haben ihrer verpflichtung zuerst durch jenes stillschweigen genügt, mit welchem sich geheimes schuldbewusstsein ebensogut wie esoterische weisheit verträgt. Dagegen fehlt es nach dem erscheinen jener "widerlegung" keineswegs an offenen kundgebungen für unsere sache, selbst von gegnerischer seite, so dass wir gegenwärtig nicht mehr vereinzelt dastehen. So brachte der "neue anzeiger für bibliographie von Petzholdt", welcher 1857 H. 7, p. 290 in nr. 542 geäussert hatte, nach den sehr unzureichenden leistungen des verfassers auf dem gebiete der textkritik des Juvenal dürfe von der schrift "der pithöanische codex Juvenal's, Greisfswald, 1855" nicht viel erwartet werden, über die schon genannte spätere schrift 1858 p. 222. nr. 549 folgendes, hier abgekürzte, referat: "bei einer ruhigen und unpartheiischen beurtheilung stellt sich allerdings die werthlosigkeit der pithöanischen handschrift heraus, die nur ein späterer interpolationsversuch, das fabricat eines gelehrten abschreibers zu sein scheint: . . . . Aus der schrift geht endlich auch hervor, wie selbst bis jetzt noch geachtete zeitungs- und journalredactionen rasch einem widrigen cliquenwesen und einem sich selbst nur blosstellenden tyrannisiren anheimfallen". Nur schade, dass der verfasser anonym schrieb und dadurch der auch von ihm anerkannten wahrheit zu ihrer befestigung und ausbreitung das gewicht seines namens vorenthielt. Dasselbe gilt von dem inseret in Gersdorfs repertorium 1858. p. 333 ff. nr. 2747: "der beweis für die unechtheit der pithöanischen textrecension wird im anschluss an die bereits genauer dargelegte beschaffenheit jenes codex (vergl. repert. 1856. b. IV, nr. 4811) auf dem wege der induction in musterhafter genauigkeit so vollständig erbracht, dass der verfasser, wenigstens auch nach der meinung des referentes,

als im rechte seiend betrachtet werden dürfte". So weit sich also die kritik bis jetzt über jene angebliche schmähschrift vernehmen liess hat sie den darin niedergelegten resultaten selbständiger forschung mit entschiedenheit zugestimmt. Dies erlauben wir uns auf Siebold's worte zu erwiedern, sein werk aber in den bereich der erläuterungen zu ziehen, konnten wir uns schon deshalb nicht verstehen, weil er in sachen der kritik und exegese nirgends über Hermann hinausging.

Mehr noch fordert die jüngst erschienene textausgabe des herrn professor dr. O. Ribbeck, welche rasch dessen erstem, mehrfach gemissbilligten (Siebold p. 97. Friedländer Ind. Lect. aestiv. Königsb. 1859; vergl. n. jahrb. f. phil. v. Jahn LXXIX-LXXX, heft 11, p. 779-81) und schliesslich von ibm selbst corrigirten, schriftstellerischen versuche über Juvenal (rhein. mus. b. XIII, p. 150) gefolgt ist, zu kurzer besprechung auf; denn für ein motivirtes gutachten ist hier weder der passende ort noch der hinlängliche raum. "Ein neuer herausgeber Juvenals", hören wir die tadler unserer grundansicht neuerdings ausrufen, "und damit ein neuer anhänger des pithöanischen codex"! Indess gründe für den letzteren hat der genannte so wenig wie gründe gegen die erstere vorgebracht, und allerdings gestattete dies der zweck seiner ausgabe nicht. Vorerst also dürfen wir nicht allein, sondern müssen sogar von jeder widerlegung wie von jeder vertheidigung abstehen, bis der professor Ribbeck, über seine vorgänger hinausgreifend, mit eigenen und neuen argumenten die echtheit der pithöanischen wie die unechtheit der vulgaten recension nachweis't. Uebrigens erkennen wir das gewicht, welches der name jenes scharfsinnigen und anderweitig bewährten kritikers in die wagschale wirft, vollkommen an, zweifeln jedoch sehr, dass den ältern anhängern des pithoeanus mit dem votum eines neuen partheigenossen gedient ist, welcher eigentlich gar keine handschriftliche autorität anerkennt; denn hunderte und aber hunderte von versen, ja sogar ganze satiren, welche in allen handschriften ohne ausnahme stehen, scheidet der verfasser aus. Hierüber anderswo mehr; zunächst liegt — nur diese eine bemerkung sei uns hier erlaubt — die destructive tendenz der pithöanischen recension, wenn auch nach einer andern richtung, in ihren consequenzen vor; denn, wohlgemerkt, die systematische verschleuderung der originallesarten, wie sie von Hermann und Jahn betrieben ward, und die aechtung von mehr als einem drittheil des Juvenalischen schriftwerks floss aus der einem und nämlichen quelle.

Auf besonderen wunsch der redaction und im interesse der sache selbst haben wir diese erklärung über den unveränderten bestand unserer grundansicht und zugleich rechtfertigung des nachfolgend beobachteten verfahrens voraufgeschickt. Vertheidigung des vulgattextes gegen die übergriffe des modernen subjectivismus ist uns nach wie vor hauptzweck; je weniger die verehrer des pithöanus die richtigkeit ihres prinzips durch interpretation zu erweisen vermochten, desto mehr fördern wir den auf- und ausbau eines prinzips, bei welchem kritik und exegese hand in hand Mit dem zunehmenden verständniss des antiken schriftstücks schwindet die vermeintliche nothwendigkeit, zu correcturen pithöanischer oder eigener fabrik überzugehen; und wer mit der individualität des schriftstellers d. i. mit seinen vorzügen und mängeln oder schwächen vertraut geworden ist, der verzichtet genn auf die anforderung absoluter vollkommenheit und legt ihn nicht Wir lassen wie jeder auf das prokustesbett eigener willkühr. verständige, der sich einer grossen majorität und darunter autoritäten ersten ranges gegenüber weiss, die möglichkeit eines irrthums zu jeder zeit frei: bis jetzt jedoch ist nicht einmal der versuch wissenschaftlicher widerlegung gemacht worden. Blossen widerspruch, und sei er auch noch so vielseitig, opfert niemand eine durch gewissenhafte forschung gewonnene und befestigte überzeugung auf.

Sat. VIII, 2 hat das vorpithöanische pictosque, welches sich auch nachher fast allgemein erhielt, mehr handschriftliche autorität für sich als ihm Jahn p. 86 zuerkannt hat, und dürfte nach den zeugnissen bei Ruperti I, p. 160. Achaintre I, p. 303 als vulgate zu betrachten sein. Freilich ist pictos, welches nach Pithöus Jahn p. 86, Hermann p. 52, Orelli p. 237 aufgenommen, an sich selbst gleich haltbar, und fiel die bindepartikel auch sonst oft in den satiren aus.

Vs. 4—5. Et Curios iam dimidios nasumque minorem Corvini et Galbam auriculis nasoque carentem. Die zuerst von Pithöus aus seinem codex eingeschwärzte lesart humerosque minorem Corvinum verräth sich leicht als spätere zurückführung der missverstandenen urlesart auf den gewöhnlichen ausdruck. Die

reihe der accusativi Aemilianos et Curios et Galbam legte die änderung von Corvini in Corvinum nahe und nasumque schaffte man um so eifriger fort, je anstössiger die wiederholung desselben wortes in dem unmittelbar folgenden verse schien. Diesen einwurf haben Ruperti I, p. 160, Achaintre I, p. 303 geltend gemacht, dabei jedoch die im text enthaltene steigerung übersehn: Corvin verlor die halbe, Galba sogar die ganze nase. Die wortverbindung nasum minorem Corvini selbst aber für "Corvinum naso deminutum, mutilatum" rechtfertigt sich als echt juvenalisch durch reiche analogie: III, 18 "pinna caballi". IV, 107 "Montani venter". VI, 40 "mullorum iubae". VII, 150 "ferrea pectora Vecti". IX, 65, "Polyphemi lata acies". XIII, 185 "mite Thaletis ingenium". Aehnlich variirt der ausdruck v. 175 ff. "Inter carnifices et fabros sandapilarum Et resupinati cessantia tympuna Galli". schwerfällige humerosque minorem Corvinum, worüber Pinzger vers. spur. p. 17 bemerkt: "humero minor est, qui altero humero caret sive cuius alter humerus mutilatus est, um eine schulter zu klein. Humeros minor, ne non significare possit: mutikus humeris, ut voluere interpretes, magnopere vereor", schrieb Orelli p. 237 aus dem chemnitzer codex wirklich humeroque minorem, wogegen Hermann Parerg. Fasc. III, 2 im rhein. museum, neue folge VI, 3, p. 454 auf Sil. III, 42 ,frontemque minor nunc amnis Acarnan" verwies. Der eben dort erhobene einwand, nasus Corvini unmittelbar vor Galba naso carens sei auffällig und nasus deminutus pro Corvino denasato" als synekdoche "nimis faceta", ist bereits im vorhergehenden widerlegt.

Vs. 6—9. Quis fructus, generis tabula iactare capaci Corvinum, posthac multa deducere virga Famosos equitum cum dictatore magistros, si coram Lepidis male vivitur? Diese oft besprochenen worte bedürfen in kritischer sowohl wie exegetischer hinsicht der genaueren erörterung; erst mit der rückkehr zu den vulgatlesarten kehrt sinn und verstand in den zusammenhang zurück. Vordem verband man vielfach fructus generis, und noch Weber übersetzte p. 109: "heisst das frucht des geschlechts"? Gegenwärtig steht fest, dass generis tabula d. i. geschlechtstafel zusammengehört, und die erneuerten einwürfe Schmidts p. 215 bedürfen der widerlegung nicht mehr. Corvinus kehrt aus v. 5 wieder wie VII, 147 "Basilus". VI, 308 "Maura"; vergl. Serv. ad Verg. Aen. IV, 138. Huschke ad Tib. I, 1, 5. 3, 63. Hand. ad

Stat. T. I, p. 268. Der änderung in Fabricium, welche lesart in einigen handschriften (Oberlin. ad Ovid. Trist. p. XIV) vorkommt und von Pinzger wiederholentlich de vers. spur. p. 17. Rec. Jen. allg. lit. zeit. 1823. nr. 77, p. 135 und 1828, nr. 71, p. 83 ff. empfohlen wird, unstreitig jedoch von einem abschreiber herrührt, bedarf es nicht; geschweige denn dass wegen der wiederholung des namens Corvin der ganze vers zu ächten wäre, wie man hier und dort gemeint hat. Auch posthac ist keineswegs unpassend, wie Ruperti I, p. 161 gemeint; richtig erklärt Weber p. 289 "deinde post hunc, si transis ab hoc ad alios, qui inter ipsum et Corvinum medii sunt", und die von Schmidt p. 216 wiederholten zweifel beseitigt Hermann a. a. o. mit der bemerkung: de latinitate vocabuli non est quod dubites apud poetam, cui in hac metri sede vix alia particula suppetebat". Vor allem jedoch stelle man für contingere, welches wahrscheinlich aus dem missverstandenen ablativ multa virga entstanden ist und zuerst bei Pithöus im texte vorkommt, das handschriftlich allgemein begründete deducere wieder her, an dessen genügender deutung Ruperti verzweifelt hat. Schon Pinzger nahm wiederholt (de vers. spur. p. 16. Rec. Jen. allg. lit. zeitg. 1823. nr. 77, p. 135 ff. und 1828 nr. 71. p. 84) die vulgate in schutz und auch neuere sind zu ihr zurückgekehrt; besonders Weber, dem die recensenten alle. lit. zeit. 1825, nr. 179, p. 513 und Heidelb. jahrb. d. lit. 1826, I, 4, p. 399 beipflichten, redete ihr das wort: "deducere w pote proprie el exquisitius dictum de stemmate, in quo inde a gentis auctore linearum flexuris, quibus maiorum imagines et nomina illigata sunt, cognationum gradus derivantur; Auson, Pan. XV, 2 ,,deductum ab heroibus genus ad deorum stemma replicare". Und Juvenal selbst sagt XIII, 207 "longa deductis gente propinquis". Dagegen ist contingere, welches auch bei Orelli p. 237, Jahn p. 86, Hermann p. 53 im texte steht, in solcher verbindung geradezu unstatthaft. Nur multa virga erklärt Weber falsch "de ramis i. e. lineis in tabula genealogica discurrentibus ad imagines pictas et cognationes signantibus" und ihm sind andere gefolgt. Auch Heinrich II, p. 316 ff. hat den sinn der phrase mults contingere virga verkannt: "eigentlich war hier wohl multum contingere geschrieben. virga ist der besen (zum reinigen der bestänbten ahnenbilder) wie virgaque verrat humum Ovid. Fast. IV, 736"; aber contingere bedeutet doch nicht "abstäuben". Dagegen ver-

stand in der rec. Münchn. gel. anz. 1841. nr. 124, p. 993 Döderlein, welchem Bauer auswahl röm. sat. p. 195 und C. Fr. Hermann rhein. mus. f. phil. n. f. VI, 3, p. 454 beistimmen, unter virga eine gerte oder ein stöckchen; III, 317, VIII, 153. römische Don Ranudo, meint er, schlage erst vor den augen seines gastes den grosssen stammbaum auf und zeige ihm den Corvinus unter seinen ahnen verzeichnet; dann führe er ihn in's atrium und stelle ihm die dort prangenden ahnenbilder vor und berühre dabei, nach art eines cicerone oder bänkelsängers, jedes bild, von dem er spreche, mit seinem stäbchen. In diesem falle würde multa ganz müssig stehn; iterativ aber wie das bekannte nollas έτανύσσατο χείρας (Döderlein synon. IV, p. 202) lässt sich multus schwerlich erklären. Auch erinnert dies aufzeigen mit einem stäbchen oder einer ruthe viel mehr an einen ludimagister. die richtige bedeutung des fraglichen hauptworts wies schon der scholiast mit "multis fascibus, dignitate" hin, obwohl auch er das damit unverträgliche contingere bewahrt. Virga kommt oft als symbol der obrigkeitlichen macht vor; Ovid. Trist. V, 6, 31 "virga imperiosa". Sat. Silv. I, 2, 47 "multa virga" für multi magistratus. Bei Serv. ad Verg. Aen. IV, 242 heisst virga darum "insigne potestatis". Demgemäss werden mit multa virga die zahlreichen fasces der langen reihe von dictatores und magistri equitum bezeichnet, welche Ponticus als seine ahnen auf · und herzählt d. i. deducit; vergl. Schegk ad Vell. Pat. 1, 13. Hildebr. ad Apul. I, p. 779. In ähnlichem sinne kehrt das wort v. 23 "Praecedant ipsas illi te consule virgae" wieder; vergl. v. 136. Singularisch steht multus auch IV, 47. VIII, 104. 148. XIV, 259. Noch ein seltsamer, gleichsam traditionell vererbter, irrthum bedarf der berichtigung. Die vulgate famosus gehört im sinne von celeber (Tac. Hist. 1, 10. III, 38. V, 2. Plin. ep. II, 11. VI, 23. Suet. Cal. 19. Flor. III, 7 Duker. Burm. Anth. Lat. I, p. 365. v. 32) um so mehr hieher, als auch der unlängst genannte Corvin ein berühmter consul war; mag sonst immerhin ursprüngliche verschiedenheit zwischen beiden ausdrücken bestehn. Döderlein synon. IV, p. 201: "der celeber erregt interesse und meistens bewunderung, der famosus macht die leute von sich reden, erregt aufsehen und verwunderung". Gerade in diesem sinne passt samosus für den affect der stelle. Gleichwohl hat man diese lesart allgemein verschmäht. der verständige und besonnene Weber vergass sich so weit p. 289

zu bemerken: "pro fumosos plures libri, sed deterioris notae, habent famosos, quae utriusque vocabuli commutatio non infrequens est: Verg. Cop. 3. Famosus h. l. ne dignum quidem est interpretatione, nam praestantia lectionis fumosus per se patet et satis defenditur locis, quos Sagittarius de ian. p. 183 affert". Vergl. Budae. annot. in Pand. p. 49 B. ed. Ven. 1534. Schon Schmidt p. 217 erhob den treffenden einwand aus Hermann ad Eurip. Med. v. 136 ,,quid ad rem, si similis phrasis alibi invenitur"? Aber sumosus, welches auch Döderlein syn. IV, p. 202 für "unstreitig einzig richtige lesart" ausgiebt, ist bei genauerer prüfung schwerlich haltbar. Man beruft sich auf die frequenz der verbindung "fumosa imago" Cic. in Pis. c. 1. Sen. ep. 44. Hor. Od. III, 6, 4. Mart. VIII, 6, 3; vergl. Boeth, I. Consol. pros. 1: an unserer stelle jedoch sind gar nicht bildlich dargestellte, sondern namentlich aufgezählte magistri equitum cum dictatore, folglich nicht imagines sondern nomina gemeint. Mit jener falschen voraussetzung fällt die lesart selbst. Uebrigens fand schon der feinfühlende Döderlein rec. Münchn. gel. anz. 1841. p. 994 die verbindung tabula iactare capaci fumosos etwas hart, weil nur die imagines im atrio räucherig waren, nicht die namen auf dem stammbaum. Und wenn Weber p. 288 zuletzt auf Sen. Ben. III, 28 "Qui imagines in atrio exponunt et nomina familiae suae longo ordine ac multis stemmatum illigata flexuris in parte prime aedium collocant" hinweis't, welcher stelle der recensent allg. lit. zeit. 1825. nr. 179, p. 594 nach Eichstädt de imag. Rom. diss. 11, p. 114. 128 die worte des Plinius H. N. XXV, 2 stemmata lineis discurrebant ad imagines pictas" hinzufügt, und nun in ähnlicher weise bei Juvenal bilder mit namen verknüpft wissen will, so genügt die bemerkung, dass selbiger in v. 2-5 die portraits d. i. pictos vultus maiorum, sodann in v. 6-8 die namen auf der stammtafel bezeichnet; daher nicht fumosi, sondern famosi equitum cum dictatore magistri d. i. renommirte namen altrömischer kriegshelden wie Corvin. Hinterher mag der dichter immerhin wieder zu den effigies bellatorum übergehn; daher auch v. 17 squalentes avos. Die echtheit des siebenten verses, welche besonders Ruperti I. p. 161 und Heinrich II, p. 316 in zweifel gezogen, ist schon vordem von Lipsius ep. quaest. IV, 15. Hand ad Stat. Silv. I. p. 206. Döderlein synon. IV, p. 202 vertheidigt und neuerdings von Pinzger de vers. spur. p. 15 ff., welcher ihn vor den fünften gestellt wissen will, Weber p. 285 ff. (vergl. rec. allg. lit. zeit. 1825. p. 593 und 1828. p. 84. Heidelb. jahrb. d. lit. 1826. p. 399), Orelli p. 237 (vergl. rec. Jen. allg. lit. zeit. 1823. p. 134 ff.), Döderlein Münchn. gel. anz. 1841. p. 994, Weber, neue jahrb. f. philol. XXXII, 2, p. 140, und schliesslich von C. Fr. Hermann rhein. mus. n. f. VI, 3. p. 454 ff. anerkannt. Vergleiche die rec. v. Paldamus zeitschrift f. alterth. w. 1838. p.1144 ff.

Vs. 11. si dormire incipis ortu Luciferi. Nicht insgesammt, wie Jahn p. 87 angiebt, sondern nur zum theil bieten die handschriften das unhaltbare ortus, welches möglicher weise aus dem fälschlich zugezogenen Ante Numantinos oder matutinos entstand. Daher liegt kein grundfehler der recension, sondern lediglich ein schreibfehler etlicher copisten vor. Hängt doch auch der cod. P. Wie hier, so hat auch un-XII, 67. XIV, 182 s zur unzeit an. ten v. 27 ein erheblicher theil der handschriften mit dem cod. P. die richtige schreibform Silanus gemein; wenigstens erwähnen Ruperti I, p. 162. Achaintre I, p. 307. Orelli p. 238 die variante Sillanus, welche Jahn p. 87 den ersteren schlechtweg zuschreibt. gar nicht. Dagegen hat der cod. P. mehrfach sowohl "l für ! (VI, 413. 614. VII, 92. VIII, 231. X, 288. 362. XIV, 41. XV, 28) als l für ll (III, 70. VI, 627. II, 57. VII, 75. 176). entstellende corruptelen anderer art sind, um nur wenige fälle aus der nächsten umgebung anzuführen, v. 21 palus für Paulus. v. 37 cave für scabie.

Vs. 37. si quid adhuc est, Quod fremit in terris violentius. Für fremit bietet ein ziemlicher theil der handschriften ω zusammt dem cod. P fremat, welches vielfach vorgezogen ward. Der conjunctiv ist eleganter und verräth eben daher die hand des correctors: der indicativ entspricht der ausdrucksweise Juvenals bei dessen oft wiederkehrenden periphrasen mehr. Das quod fremit in terris umschreibt bestia. Schmidt bezweifelt p. 221 die zulässigkeit des conjunctiv und citirt für den indicativ V, 76; VII, 162; Cat. XXXI, 11; Pers. III, 85.

Vs. 38. Ergo cavebis Et metues, ne tu sis Creticus aut Camerinus. Im cod. P. fiel bei sis, wie häufig anderswo, der schlussconsonant weg. Auf die vulgata jedoch wollen Jahn und Hermann p. 53 nicht zurückgehn; daher schrieben sie nach dem vorgange von Junius und Schrader sic. So wurde der scheinbare anstoss des absolut gesagten Creticus aut Camerinus beseitigt und

dem satz die bestimmtere fassung ertheilt: "hüte dich ein Cretiker oder Cameriner in solchem sinne zu sein." Auch Heinrich II, p. 319 fand ne tu sis nicht zureichend, aber ne tu sie unstatthaft, weil sis wegen ne nicht fehlen könne, und schlug daher mit beziehung auf Hor. Epist. I, 6, 40; 15, 42 ne hie tu sis i. e. ne tatis hoe sensu sis Creticus vor. Indess der zusammenhang führt von vorne herein auf den richtigen sinn und fügt gleichsam das fehlende tati sensu hinzu. Seit v. 30 sprach Juvenal von einem "qui indignus genere et praectaro nomine tantum insignis" ist und fährt demgemäss geradezu fort: "nanum cuiusdam Atlanta vocamus, Aethiopem cygnum, parvam extortamque puellam Europen, canibus pigris scabieque vetusta Levibus et siccae lambentibus ora lucernae Nomen erit pardus tigris leo." Ein ironischer euphemismus derselben art ist Creticus aut Camerinus, so dass es des limitirenden sie überhaupt nicht bedarf.

Vs. 40. tumes alto Drusorum sanguine sagt Juvenal vorwurfsvoll zum Rubellius Blandus, aus dem Lipsius ad Tac. Ann. XIII,
19 einen Plautus gemacht sehen will. Der cod. P. hat sanguine
in stemmate umgesetzt. Offenbar nahm der mittelalterliche corrector an der baldigen wiederkehr desselben wortes in v. 41 quas
sanguine fulget Juli anstoss: indess wie oft finden sich nicht wiederholungen solcher art bei Juvenal! Verbunden atcht altus sanguinis (Verg. Aen. IV, 230; VI, 500) wie v. 1 longus sanguis;
ähnlich VI, 385. VIII, 131 altum nomen. Uebrigens theilt der
cod. P. jene emendation mit einer erheblichen anzahl von vulgathandschriften.

Vs. 56—57. Sic mihi, Teucrorum proles, animalia muts Quis generosa putet nisi fortia? Die angabe bei Jahn p. 88, die vulgate sei putat, stimmt mit den 'zeugnissen bei Ruperti I, p. 164. Achaintre I, p. 311 durchaus nicht überein; auch steht bereits in den vorpithöanischen ausgaben putet. Freilich ist es denkhar, dass putat als urlesart in putet geändert ward, weil der conjunctiv der regelrechten stilistik mehr entspricht; darum jedoch der handschriftlichen autorität entgegenzugehen scheint mir nicht rathsam. Wäre Jahns angabe in betreff der handschriftlichen begründung richtig, so würde ich freilich wie Orelli p. 240 bei putat beharren und putet für eine pithöanische correctur halten. Mit dem indicativ wird die frage nach die zur directen und eben deshalb der ausdruck lebhafter. Geradeso sagt Juvenal, um von der fragli-

chen stelle VII, 106 abzusehen, wo im cod. P. praestent, in den handschriften  $\omega$  praestant steht, VI, 29 "dic, qua Tisiphone, quibus exagitare colubris?" IX, 54 "dic, passer, cui tot montis, tot praedia servas"? XIV, 211 "dic, o vanissime quis te festinare iubet"? in allen diesen fällen nach der gemeinsamen autorität der handschriften P $\omega$ . Daraus geht freilich nur hervor, dass Juvenal auch an unserer stelle putat gesagt haben kann, nicht aber, dass er so gesagt haben muss.

Vs. 62 — 63. Sed venale pecus Corythae posteritas et Hirpini. si rara iugo Victoria sedit. Die vulgärlesart ist nach Ruperti I. p. 164. Achaintre I, p. 312. Jahn p. 89, wenn auch mit einigen varietäten der scriptur, Corythae und damit stimmt die pithöanische Coryte überein, denn h fehlt im cod. P. sehr oft und e steht nicht weniger oft für ae. Unrichtig wird hier und dort hinter Corythae interpungirt; vielmehr hängt letzteres ebenso wie Hirpini von posteritas ab, was sogar Heinrich II, p. 323 übersehen hat. Juvenal sagt: "sogar pferde der edelsten race, wenn sie nicht immer bei wettrennen siegen, sind feiles, verkäusliches vieh." Des Hirpinus thut Martial erwähnung III, 63 "Hirpini veteres qui bene novit avos"; es war ein berühmter renner, dessen noch berühmterer grossvater Aquilo hiess. Eines Melisso erwähnt Seneca Excerpt. Controv. III, p. 399. Andere namen gepriesener rennpferde nennt Orelli Inscr. nr. 824, 2593, 4322; von dem pferdeadel und dessen stammregistern spricht Lipsius Opp. T. II, p. 287. So kann auch Corytha der name einer bekannten stute oder Corythas der eines bekannten hengstes gewesen sein. Ableitung und bedeutung des namens machte schwierigkeit und metrische bedenken kamen hinzu. Das scholion "Coryfeorum i. e. quorum (so liesst Heinrich für equorum) in Achaia prima nobilitas fuit" ist höchst wahrscheinlich, wie so viele andere, aus dem text selbst für den text abstrahirt. Wenn Heinrich gegen Corythae geltend macht, pferdezucht sei weder in der stadt Corythus d. i. Cortona noch auf dem gleichnamigen berge, dessen Grangäus gedenkt, bekannt und überhaupt nicht in städten und auf bergen gebräuchlich: so genügt die bemerkung, dass dieselbe schwierigkeit bei Hirpinus besteht, welcher name ja doch durch Martials zeugniss ausser frage gestellt wird. Derselbe scholiast bringt nämlich die note "Hirpinus mons est, ubi optimi equi nascuntur," indem er sich das letztere so denkt. Auch mit einem

"Hirpiner" d. i. einem renner aus dem lande der Hirpiner in Unter-Italien kommen wir nicht weit; denn letzteres war nicht durch pferdezucht berühmt, wenigstens wissen wir nichts sicheres davon. Heinrich nimmt an, der scholiast habe Coryphaei gelesen, hält aber Coryphaeae für besser, weil fast alle handschriften die feminine endung haben und deutet es als den ehrennamen einer stute die immer an der spitze war, von ×ορυφαίος. Jahn p. 89. Hermann p. 54 lesen Coryphaei nach Schurzsleisch p. 108: dagegen behielt Orelli p. 140 Corythae im text. Dies scheint auch uns das gerathenste zu sein.

Vs. 68—69. "Ergo ut miremur te, non tua, primum aliquid de, Quod possim titulis incidere praeter honores." Nach Salm. exerc. Plin. p. 61 (vgl. Oudend. ad Apul. III, p. 184. Doederl. Syn. IV, p. 343) nahmen Jahn p. 89 und Hermann p. 54 privum auf: indess primum, welches die vereinte autorität der handschriften Po stützt, rechtfertigt sich in dem sinne "vor allem" selbst. Achnlich oben v. 24 "Prima mihi debes animi bona." Als entsprechende belege führt Schmidt p. 225 an: Prop. IV, 4, 10. Ter. Phorm. II, 3, 31. Hor. Sat. I, 4, 39. Epist. I, 1, 53. Kritz ad Sall. Jug. XXXV, 4.

Vs. 93. Quam fulmine iusto Et Capito et Tutor ruerint demnante senatu, Piratae Cilicum. Vor Pithöus las man allgemein
Tutor und dies nomen proprium wird nach Ruperti I, p. 166.
Achaintre I, p. 316. Jahn I, p. 90. Orelli p. 241, wenn nicht
durch die gesammtheit, so doch durch die entschiedenste majorität der vulgärhandschriften verbürgt. Dafür hat sich fast überall,
vielleicht nach VII, 74, Numitor geltend gemacht, welches ein
theil der handschriften o mit den handschriften PS gemeinsam
bietet. Eines Julius Tutor gedenkt Tacitus Hist. IV, 55; übrigens
wird ein Numitor so wenig wie Tutor als verwalter Ciliciens irgendwo genannt.

Vs. 105—7. Inde Dolabella atque hinc Antonius, inde Sacrilegus Verres referebant navibus altis Occulta spolia. Zur beseitigung des hiatus Dolabella atque, welcher durch die verlängerung der schlusssylbe noch auffälliger wird, schob man bereits vor Pithöus z. b. in den ausgaben des Aldus 1501 und Stephanus 1544 ein est ein, und dies flickwort findet sich auch im Cod. P, wie ähnlich III, 210; VIII, 125; XIV, 216. Indess werden dadurch die subjecte Dolabella, Antonius, Verres von ihrem zugehörigen

zeitwort referebant getrennt. In erwägung dessen zogen Jahn p. 90 und Hermann p. 55 Ruperti's conjectur Dolabellae vor; während Scaliger Dolabellas atque, Manso verm. abh. p. 245 Dolabellae statuae hinc, Döllen beiträg. 132 Dolabellae atque inde, Lachmann Dolabellae atque dehinc bessern wollten. Am rathsamsten scheint uns wenigstens bei der handschriftlich begründeten lesart zu beharren, zumal noch eine ganz analoge stelle X, 54 "ergo supervacua aut perniciosa petuntur" bei Juvenal vorkommt, wo freilich manche in verschiedener weise durch einschiebsel emendiren gewollt, während die besonneneren bei supervacua aut geblieben sind. Ausführlicher ist darüber in der schrift "die exegese Hermanns und die kritik Juvenals" p. 44 ff. gehandelt. Auch Vergil. Aen. XII, 648 sagt "Sancta ad vos anima atque istius inscia culpae.

Vs. 108—9. Nunc sociis iuga pauca boum, grex parvus equarum Et pater armenti capto eripietur agello. Aus dem cod. P nahmen Jahn p. 91 und Hermann p. 55 eripiatur auf, während sie doch kurz zuvor v. 88 das pithöanische accipiat in das vulgate accipiet ohne bedenken änderten. Auch an unserer stelle ist das futurum indicativi offenbar passender; eben die gemilderte behauptung gehört nicht hieher.

Vs. 131. Tunc licet a Pico numeres genus. Nachdrucksvoll leitet Tunc die apodosis nach der vier volle verse ausfüllenden protasis "Si tibi sancta cohors comitum si nemo tribunal Vendit Acersecomes, si nullum in coniuge crimen, Nec per conventus et cuncta per oppida curvis Unguibus ire parat nummos raptura Gelaeno ein. Um so weniger kann ich mich entschliessen tu vorzuziehen, welches Jahn und Hermann aus den handschriften PS in den text gesetzt.

Vs. 146—7. Praeter maiorum cineres atque ossa volucri Carpento rapitur pinguis Damasippus. Letzterer, ein nomen ficticium wie V, 141 Migale. VII, 40 Maculo. v. 118 Acoenonetus, passt für den zusammenhang, indem die hippomanie, wofern man so sagen darf, schon in dem namen selbst persiflirt wird. Die vulgärlesart ist hier wie v. 151 und v. 167 Damasippus, während der cod. P mit gleicher consequenz überall Lateranus bietet, welcher name in den meisten ausgaben aufnahme fand. Der scholiast hat zu v. 147 "Lateranus et ipse luxuriosus quidam," kehrt jedoch weiterhin v. 160 in der erklärung zur verlassenen urlesart "occurrit

Damasippo tabernarius" zurück, stellt beide varianten v. 167 "Lateranus sive Damasippus' zusammen und hält auch zu vs. 179 "qualis est Damasippus scilicet" an der vulgaten fest: beweis genug für alter und echtheit derselben. Heinrich bemerkt II, p. 329 ff. treffend, der dichter individualisire die gattung, indem er eine einzelne person sich vorstellt, um die tolle passion der jungen herren von adel für wagen und pferde, die aurigatio 1, 59, zu rügen, stellt jedoch weiterhin die unhaltbare vermuthung auf, mönche hätten das ursprüngliche Lateranus (X, 17 "Lateranorum egregiae aedes") in Damasippus geändert, weil ihnen der heilige name in so profaner verbindung entweiht schien. Eher mochte die vertauschung aus dem bestreben entstanden sein, das nomen satiricum auf einen wirklichen namen zurückzuführen. Auch der einwand, Damasippus (vgl. Hor. Sat. II, 3, 16. 64. 65. 324) tauge wegen des folgenden nichts, denn weiterhin v. 185 werde ein ganz verschiedener charakter bezeichnet und man sehe also, dass der dichter vorher einen andern namen gebraucht habe und dass also Lateranus das richtige sei, erweist die unstatthaftigkeit der handschriftlich begründeten lesart nicht. Ueberhaupt verfährt Juvenal im gebrauch der eigennamen sehr frei.

Vs. 195. Finge tamen gladios inde atque hinc pulpita pone: Statt pone wollten schon Sterke Act. lit. Soc. Quid satius? Rheno - Traject. T. I, p. 174. Lugd. Bat. 1793 und Ruperti T. I, p. 172 lieber poni im texte sehen. Auch Madvig Op. Acad. II, p. 181 bemerkt: "Recte sic Rupertius pro pone, quod nullo modo (rem ipsam et veram significans) respondet alteri finge. Imme iubet poeta fingi, ab altera parte gladios ostendi, ab altera pulpita; und neuerdings haben Jahn p. 94 und Hermann p. 58 nelbigen als pithöanisch in den text gesetzt. Der cod. P. jedoch verfälscht unzählige male e in i und hat z. b. ähnlich V, 72 Angi für Ange. V, 80 pectori für pectore. X, 131 paranti für parante. XIV, 229 conduplicari für conduplicare. XV, 174 homini für homine. XVI, 1 Galli für Galle; so dass poni möglicher weise ein schreibfehler derselben art ist. Uehrigens aber bedeutet pone trets Madvigs protest gerade so viel als finge und ist daher im grunde nur eine wiederholung desselben, wie sich deren so viele bei Juvenal finden. So Ter. Phorm. IV, 3, 23 "pone esse victum eum" und bei Juvenal selbst I, 155 "pone Tigellinum" scil. esse. Gerade in gleichem sinne V, 72 "finge tamen te Improbuhum" soil. etc.

Dies wird in den lexicis selbst anerkannt. Auch fac und puta werden so gebraucht. Demnach entsteht der sinn: "stelle dir hier ein mordschwert vor und dort denke dir die bühne: Was ist vorzuziehen?"

Vs. 221-3. Quid enim Virginius armis Debuit ulcisci magis aut cum Vindice Galba? Quid Nero tam saeva erudaque tyrannide fecit? Dreimal hat der cod. P. die wortform innerhalb dieses complexes corrumpirt, indem er Virgilius, Galva, tyrannice schrieb. Dagegen theilt er v. 223 mit den handschriften o Quid, wofür Madvig Op. Acad. II, p. 199 ff. Quod vorschlug, was bei Jahn p. 95 und Hermann p. 58 im texte steht, so dass hinter Galba statt des fragezeichens ein comma gesetzt wird. Schon Ruperti II. p. 498 nahm anstoss, beruhigte sich jedoch schliesslich dabei "Quid Nero, tam saevus crudusque tyrannus vel toto tyrannidis suae tempore fecit? Obwohl auch ihm Quod plausibel scheint. Schmidt hält p. 247 an Quid fest, sieht jedoch in dem v. 223 nicht eine fortsetzung des unmittelbar vorhergehenden gedankens, sondern eine rückkehr zu dem, was von v. 211 an dargestellt ward und erklärt so: "Quid fecit Nero intra tot longae crudelisque dominationis annos, propter quod iure libereque praeferri possit Senecae ignobili"? Dies verwirft Madvig mit recht; indess befriedigt auch die änderung in Quod nach Cic. Phil. XII, §. 34 und die erklärung "Quid enim Virginius armis debuit ulcisci magis ex omnibus eius factis"? Schon das singularische Quod widerstrebt; warum dann nicht lieber sogleich Quae? Ueberdies erspart die richtige erklärung die änderung der lesart. Man ergänze nämlich, wie unten v. 241 ff. das vorhergehende non, so hier magis oder vielmehr maius d. i. peius. Aehnlich III, 209. Mart. XI, 82.

Vs. 228—30. Ante pedes Domiti longum tu pone Thyestae Syrma vel Antigones, tu personam Menalippes Et de marmoreo citharam suspende colosso. Aus dem cod. P. behielt Jahn p. 96 Antigonae, während er das pithöanische Menalippis in die vulgäre form Menalippes umsetzte: Hermann nahm p. 58 consequent aus den handschriften ω sowohl Antigones als Menalippes auf. Ersterer schrieb nach seinem codex seu personam, letzterer wider alle bandschriftliche autorität aut: wir behalten aus den handschriften ω tu bei, welches sich ebenso, wie andere wörter bei Juvenal, wiederholt.

Vs. 233. Arma tamen vos Nocturna et flammas domibus templisque parastis. So redet der dichter den Catilina und Cethegus, die zeitgenossen der vergangenheit, an. Nach dem cod. P. schrieben Jahn p. 96 und Hermann p. 59 paratis: beide scheinen nicht bedacht oder nicht gewusst zu haben, dass in der pithöanischen handschrift sehr oft nicht blos ganze wörter und silben, sondern auch einzelne buchstaben ausgefallen sind. So z. h. steht v. 21 palus für paulus. v. 139 puendis für pudendis. v. 182 Volsos für Volesos. IX, 5 labenti für lambenti. v. 139 fiam für figam: vielleicht ebenso paratis für parastis. Jedenfalls passt das perfect mehr in den context als das präsens, zumal auch hinterher v. 285 Ausi folgt.

Vs. 266. Occulta ad patres eduxit crimina servus Matronis lagendus. Der cod. P. bietet mit einem theil der handschriften of gemeinsam produxit und dies fand fast überall aufnahme; schon vorpithöanische ausgaben z. b. die Aldina von 1501 enthalten es. Vielleicht entstand produxit durch zurückführung auf den alltäglichen ausdruck. Orelli stellte p. 249 aus seinen handschriften eduxit wieder her mit berufung auf Cic. pr. Planc. c. 23. Auch sonst findet es sich als juristischer kunstausdruck: Gell. XI, 17, 2. Cic. Ac. II, 26. 37. III, 47. Quint. VII, 8, 6. Plant. Truc. IV, 3, 8.

Vs. 270. Vulcaniaque arma capessas. Nur Jahn p. 97 schrieb nach dem cod. P. Vulcanique; Hermann selbst kehrte p. 59 zur vulgate zurück. Die endvocale fehlen im cod. P. oft; so steht z. b. III, 138 Idae für Idaei. XII, 36 testicul für testiculi. XIII, 6 fide für fidei. XVI, 24 du für duo.

Sat. IX, 6—8. Non erat hac facie miserabilior Crepersius Pollio, qui triplicem usuram praestare paratus Circumit et fatuos invenit. Jahn nahm p. 98 aus den handschriften PS erit auf: Hermann kehrte p. 60 zu erat zurück. Die tempusformen sind in der pithöanischen handschrift sehr unsicher und ungenau. So VII, 18 cogitur für cogetur. XI, 16 ementur für emuntur. v. 184 licebat für licebit. XIII, 115 debueris für debueras; vergl. I, 126. II, 140. III, 68. 82. 168. IV, 31. V, 21. 116. XII, 43. XIV, 7. 211. 296. XV, 104. Das imperfect erat hat mehr nachdruck.

Vs. 14. Nullus tota nitor in cute, qualem Praestabat catidi circumlita fascia visci. Die vorpithönnischen ausgaben z. b. die Venediger von 1475, die Aldine von 1501, die des Stephanus Paris. 1544 enthalten Praestabit, stimmen übrigens jedoch in der bezeichneten textesform überein. Selbige bietet keine schwierig-

keit dar; fascia visci ist "die leimbinde"; vergl. Plin. H. N. XXIV, 4, 6, Seren. Samm. IV, 54. Der scholiast "psilotrum significat, dropacem, quo solebat se accurare"; vergl. Mart. VI, 93 "Psilothro nitet aut acida latet oblita creta". Hier findet sich eine handschriftliche differenz ähnlicher art wie VII, 139. Der cod. P. hat nach Jahns angabe "Brustia prestabat calidi circum fuscia visci", was, obwohl an sich selbst unhaltbar, dem Salmasius ad Tertull. de pall. p. 243 anlass bot zur conjectur "Bruttia praestabat calidi tibi fascia visci", welche vielfach, auch bei Jahn p. 98 und Hermann p. 60, aufnahme fand und sogar in einigen der handschriften ω (nur dass calida für calidi steht) entweder am rande beigeschrieben oder in den text zwischen v. 11 und 12 eingeschaltet ward. Heinrich meint II, p. 356, nach dieser va riante sei der vers unstreitig besser als nach der gemeinen lesart: ein innerer grund jedoch, die pithöanische variante der vulgaten urlesart vorzuziehn, ist schlechterdings nicht abzusehen. Auch die vermuthung, ein corrector habe, da Bruttia in den ältesten handschriften verschrieben und unverständlich geworden war, den vers nach der gemeinen lesart umgearbeitet, scheint mir wenigstens sehr gewagt; eher ist denkbar, dass ein gelehrter emendator hier "bruttisches pech" haben wollte; vergl. Plin. H. N. XVI, 11, 22. XXIV, 7, 23. Col. R. R. XII, 18. Veg. R. R. IV, 14, 15, 23, 25. Calp. Ecl. V, 80. Freilich würde Bruttis mehr an der stelle sein.

Vs. 22—6. fanum Isidis et Ganymedem Pacis et advectae secreta palatia Matris Et Cererem — nam quo non prostat femina templo? — Notior Austio moechus celebrare solebas (Quod taceo) atque ipsos etiam inclinare maritos. Für celebrare d. i. frequentare, frequenter invisere bietet der cod. P. mit einigen wenigen der handschriften  $\omega$  scelerare, welches Jahn p. 99 und Hermann p. 60 in den text gesetzt. Wer möchte darin die spätere änderung verkennen, welche die entweihung des tempels durch sleischliche lust ausdrücken sollte und wirklich ausdrückt. Aber celebrare scil. templa Isidis, Matris, Cereris ist, wie Ruperti I, p. 179, Achaintre I, p. 351 bemerken "tam satirico poetae quam amico congruentius; man muss es als ironisch gesagt verstehn. Heinrich II, p. 357 nennt das wort scelerare gut, aber nicht im sinn der stelle, weil hier kein scelus gerügt werden solle: indess liegt in einem derartigen tempelbesuch unzweiselhaft etwas schmähli-

ches, und offenbar drückt auch das eingeschaltete nam quo non prostat femina templo? und das unmittelbar vorhergehende Notior Aufidio moechus verachtung aus. Kurz, celebrare ist satirisch verhüllte, scelerare alltäglich simpele bezeichnung. Noch deutlicher beweis't die nachfolgende differenz, dass die varianten des cod. P. grösstentheils aus missverständniss der urlesarten entstan-Fast alle neueren herausgeber, unter ihnen Jahn p. 99 und Hermann p. 60, nahmen für die vulgate Quod taceo alque, welche unverständlich schien, die pithöanische lesart Quodque taces in den text, welche nur als nothbehelf anzusehen ist nad auch nur nothdürftig in den context passt; denn hat etwa Naevolus selbst das frühere, was ihm schuld gegeben wird, eingeräumt. so dass im unterschied oder gegensatz dazu Quodque taces, in bezug auf das folgende gesagt, hier an seiner stelle war? Dagegen bezieht sich Quod taceo, welches in den älteren ausgaben z. b. in der Aldine und derjenigen des Stephanus passend in parenthese eingeschlossen wird, offenbar auf das vorhergehende und bezeichnet, dass der dichter die fleischlichen vergehungen des Nacvolus mit dem weiblichen geschlecht gänzlich ausser acht lassen will. Dem sinne nach ähnlich, wenn auch in positiver form, sagt derselbe IV, 11 "Sed nunc de fuctis levioribus", nur dass er in unserer satire vielmehr "de factis peioribus" spricht. Der übergang aber zu dem inclinare maritos geschieht durch atous insos etiam mit angemessener steigerung.

Vs. 38—40. Quod tamen ulterius monstrum quam mollis evarus? Haec tribui, deinde illa dedi, mox plura tulisti: Computat atque cavet. Schon vorpithöanische ausgaben wie z. b. die beiden Lyoner von 1501 und 1515, die Aldine und diejenige des Stephanus enthalten ac cevet, andere wie z. b. die Venediger von 1475 und die Mailänder von 1511 dagegen die handschriftlich am meisten verbürgte lesart atque cavet, noch andere wie z. b. die beiden Venediger per Ioannem de Cereto von 1492 und 1501 sogar atque cevet. Später hat sich ac cevet mehr und mehr geltend gemacht und ist neuerdings von Jahn p. 100 als lesart der handschriften PS bestätigt worden, obwohl sie der pithöanisches handschrift ebenso wenig allein angehört als alle handschriften allein atque cavet haben; vielmehr theilt nach dem zeugniss Ruperti's I, p. 339 eine erhebliche zahl der letzteren ac oder et cevet mit dem cod. P. Jedenfalls hat man atque cavet zu voreilig abgethen.

Schurzfleisch nahm es mit berufung auf Britannicus geschickt in schutz p. 120: .,hoc intolerabile esse, ait Naevolus, quod quidam avari pathici sint, qui etiam, quae dederunt, obiiciendo exprobrent et omnia accurate computent pactamque mercedem inde decurtent. Quis inde non viderit, tò cevet cum Valla veterique interprete reponere hoc loco azonov esse, ubi non nisi de rationibus agitur? Sed ille mos est quorundam criticorum, ut non nisi vocabula casca aut etiam praetextata in bonos auctores inculcent, ad nescio quos codices provocantes, veteremque lectionem, etiamsi optimum sensum habeat, conentur exturbare, non recordati, multa in bonis auctoribus melius dici, quam ipsi critici intelligant, plura melius potuisse dici quam ipsi auctores scripserint. Ταντα δε εάσομεν". Auch Achaintre 1, p. 353 redet der nämlichen lesart das wort "alque cavet sensum satiricum minus offert, sed honestiorem; cavet scilicet ne in computatione decipiatur et ne plus aequo in suum draucum Allerdings giebt cavet einen durchaus passenden sinn: der "mollis avarus" überschlägt, was er bezahlt hat, und "sträubt sich" noch mehr zu geben oder zu versprechen. Auch insofern gehört es hieher, als das hinterherfolgende "Ponatur calculus" im munde des erwiedernden Naevolus ein derartiges antecedens wenn nicht bedingt doch sehr wünschenswerth macht. Heinrich regt II, p. 359 den gedanken an, man habe ac cevet mit atque cevet vertauscht, um die obscönität wegzuschaffen; cevere II, 21 d. i. clunem agitare; ebenso leicht denkbar ist, dass man umgekehrt cavet dessen sinn nicht gerade auf der oberfläche liegt, mit rücksicht auf den mollis oder cinaedus in cevet umsetzte. Auch dass jenes vorhalten oder "vorrechnen" in medio libidinis actu" geschah, lassen wir uns höchst ungern und nur mit widerstreben einreden, des ac vor c nicht zu gedenken. Jedenfalls ist ac cevet nicht als eigenthümlich oder gar ausschliesslich pithöanische lesart anzusehen.

Vs. 46—7. Sed tu sane tener et puerum te Et pulchrum et dignum cyatho coeloque putabas: sagt der gefällige und diensteifrige client zum geizigen herrn, indem er dessen unschöne leibesgestalt verspottet. Die vorpithöanische lesart tener wird, wenn nicht durch die gesammtheit, so doch durch die entschiedene majorität der handschriften o bestätigt, während Jahn p. 100 neuerdings das allgemein vorgezogene tenerum als lesart der handschriften PS aufführt. Letzteres ist offenbar spätere änderung dem wie-

derholten accusativ puerum et pulchrum et dignum zu liebe. Der nominativ ist, besonders wenn man das sane gehörig berücksichtigt, mindestens ebensogut; "jedoch du, fürwahr ein feiner mann, wähntest jung und schön und ein anderer Ganymed zu sein."

Vs. 50-3. En cui tu viridem umbellam, cui succina millas Grandia, natalis quoties redit aut madidum ver Incipit et strate positus longaque cathedra Munera femineis tractas secreta calendis. Diese viel besprochenen worte bedürfen einer neuen erklärung, mit welcher jede textesändernng unnöthig wird. In v. 46 redete Naevolus den Virro mit tu sane tener te puerum . . putabas an; sodann spricht er weiter in der zweiten person, jedoch pluralisch, indem er mit Vos indulgebitis umquam? d. i. "ihr solltet jemals gütig sein?" den Virro und seinesgleichen meint. Folgerecht können mit dem eben so ausdrücklich gesagten tu mittas . . . tractas auch nur worte des Naevolus gemeint sein. Dies hat man zeither übersehen und daher das verhältniss von geber und empfänger umgekehrt. So interpretirt Ruperti II, p. 519 "En formosulum illum et delicatum Ganymedem, cui tu potius, quum tam and rus sit, munera mittas et quidem umbellam, ne sole offuscetur, vel alium ornatum muliebrem, quum mulieris et amicae loco sit tibi", und schwankt nur ob der dichter oder Naevolus v. 50 ff. spricht. Auch Heinrich II, p. 360 findet in dem gedanken beissenden sarcasmus: "so ein alter schmutziger geizhals verlangt noch, dass man ihm wie einer dame die cour macht." Indess ist sowohl vorher v. 49 iam nec morbo dona re parati als nachher v. 54 ff. Dic, passer, cui tot montes, tot praedia servas, von dem dominus als einzigem, wenn auch nur kargem spender die rede, so dass inzwischen des armen Naevolus oder seinesgleichen nicht wohl als gebers gedacht werden kann. Auch müsste, falls der dominu wirklich, statt seinerseits geschenke zu machen, vielmehr solche zu erhalten verlangt, eben dies verlangen ausgedrückt sein. Der logische zusammenhang also wie der sprachliche ausdruck drängt auf folgende deutung hin. "Siehe," sagt Naevolus zum herrn, indem er noch des vorher gedachten humilis assecula und cultor gedenkt, "da ist einer, welchem du an seinem geburtstage oder beim frühlingsanfang präsente schicken könntest." Also "statt frauen zu beschenken, nach gewohnter weise, beschenke lieber den armen clienten." Zwar passen die bezeichneten gaben, wie die viridis umbella und succina grandia, eigentlich nur für france,

und deshalb hauptsächlich scheinen die interpreten an geschenke für den dominus gedacht zu haben, weil letzterer gleichsam die vices einer frau vertritt; indess sagt Juvenal überhaupt nur: schicke die geschenke, welche du frauen schickst, lieber den dürftigen Dann kommt man gar nicht in die versuchung für tractas, welches der cod. P. mit den handschriften w theilt, wie Ruperti I, p. 181, Achaintre I, p. 356, Jahn p. 100, Hermann p. 61, tractat zu schreiben, was schon Servius und C. Valesius in anregung brachten. Der strata positus longaque cathedra kann nur der dives dominus selbst sein; vgl. III, 240 ff. "vehetur Dives et ingenti curret super ora Liburno." Heinecke anim. p. 93 schlug tradas vor; Bogen de loc. aliq. Juv. expl. p. 2 — 6 las tractet und verband: "En cui tu viridem umbellam, cui succina mittas et (qui) strata positus longaque cathedra munera tractet;" ut ex "cui" relativo ad aliam enunciationis partem idem relativum casu nominativo audiatur; vide Madvig. ad I, 155 ff." Schmidt de loc. aliq. Juy. expl. p. 20 — 4 bleibt bei tractat, will jedoch vs. 48 — 9 Vos humili . . . donare parati hinter vs. 51 eingeschoben sehn. In betreff des en cui vgl. Cic. in Verr. I, 37, 93 "haec est istius praeclara tutela; en cui tuos liberos committas."

Vs. 68. Quid agam bruma spirante? quid, oro, Quid dicam scapulis puerorum mense Decembri Et pedibus? Die vorpithöanische lesart mense Decembri, welche als vulgate zu betrachten ist und das vorhergehende bruma in echt Juvenalischer weise specialisirt, hat in den neueren ausgaben meistentheils der pithöanischen aquilone Decembri platz gemacht; jedoch wurde verschieden in-Ruperti I, p. 182 "Quid agam bruma? spirante; Weber p. 77 Quid agam? bruma spirante; Jahn p. 101. Hermann p. 62 "Quid agam bruma spirante? Wie man spirante etweder zu Aquilone Decembri (vergl. Hor. Serm. II, 7, 4 "libertate Decembri) zog oder doch wenigstens verstand, gerade so ist es glaubhaft, dass die variante Aquilone für die urlesart mense durch spirante entstand. Uebrigens ist die zwiefache beziehung des spirante zu bruma und zu aquilone hart, obwohl Heinrich II, p. 367 das gegentheil versichert. Wie hier "bruma spirat", so IV, 58 "stridet hiems".

Vs. 84. Tollis enim et libris actorum spargere gaudes Argumenta viri. Schon die ausgaben vor Pithöus enthalten insgesammt actorum. Nicht die gesammtheit, ja nicht einmal die majoritä Philologus. XVI. Jahrg.. 2.

der handschriften ω, wie Jahn p. 102 bemerkt, sondern nur ein sehr geringer theil derselben bietet auctorum, wie Ruperti I, p. 183 bezeugt, während Achaintre I, p. 361 der variante gar keine erwähnung thut.

Vs. 89—90. Commoda praeterea iunguntur multa caducis, Si numerum, si tres implevero. Nach den zeugnissen bei Ruperti I, p. 183. Achaintre I, p. 361 ist iunguntur, nicht iungentur, die handschriftlich verbürgte lesart, welche auch in den vorpithöanischen ausgaben z. b. der Aldine und derjenigen des Stephanus steht. Daher behielt Achaintre sie im text und bemerkt dazu: "nostra lectio aeque conveniens est; nam praesens tempus aliquando pro futuro usurpatur, ac saepe saepius vividius est." Das präsens findet sich bei Juvenal oft im sinne des futuri: I, 157 deducit. II, 140 prodest. Auch an unserer stelle geht das präsens vorher propter me scriberis heres, Legatum omne capis mit rhetorischer emphase, als ob es schon gegenwärtig geschieht. Zwar ist iungentur wegen der verbindung mit Si implevero mehr regulär und insofern vorzuziehen; aber iunguntur dürfte von dem angeregten gesichtspunkte aus mindestens haltbar sein.

Vs. 100. Nec contemnas aut despicias, quod His opibus numquam cara est annona veneni. Jahn p. 102 schreibt den handschriften ω schlechtweg die unhaltbare lesart careas zu: nach dem einstimmigen zeugniss bei Ruperti I, p. 184. Achaintre I, p. 362 hat ein sehr bedeutender theil derselben cara est mit dem cod. P gemein. Auch findet sich letzteres schon überall im text, bevor Pithöus ausgabe erschien.

Vs. 118—26. Vivendum recte est cum propter plurima tum his Praecipue caussis ut linguas mancipiorum Contemnas; nam lingua mali pars pessima servi. Deterior tamen hic qui liber non erit illis, Quorum animas et farre suo custodit et aere. Idcirco ut possim linguam contemnere servi, Utile consilium modo, sed commune dedisti: Nunc mihi quid suades post damnum temporis et spes Deceptas? In solcher gestalt enthalten die vorpithöanischen ausgaben z. b. die Aldina den text; auch wird derselbe, wenn nicht durch die gesammtheit, so doch durch die entschiedene majorität der handschriften ω bestätigt. Von vs. 123 an, d. i. Idcirco ut possim antwortet Naevolus. Neuerdings nahm man an dem vulgattext in mehrfacher hinsicht anstoss und constituirte ihn, zum theil auf grund pithöanischer varianten, anders. Allerdings fällt der vers-

schluss tum his in metrischer hinsicht auf: mit recht jedoch behielt auch Heinrich dasselbe im text und erklärt II, p. 372 sowohl die änderung in tunc his, welche schon Wyttenbach Animady. in Plutarch. T. I, p. 528 vorschlug und neuere wie Achaintre I, p. 365. Weber p. 78 aufnahmen, für unstatthaft, weil cumtunc in beziehung auf einander nicht gesagt werden könne, als auch die einschaltung von de, also tum de his (Jo. Saresber. Policrat. p. 162) für höchst misslich, schon wegen der fatalen elision im letzten fuss. Schurzsleisch p. 124 ff. vertheidigt tum his: "spiratio aliquando pro littera habetur poetis. Nunc non repeto exempla quae magistri afferunt. Addo tantum illis egregium et quod plane observare illi debebant e Tibullo I, 5, 34 "Et tantum venerata virum hunc sedula caret." Exempla videlicet, quae illi afferunt, caesura fere excusari possunt, hoc Tibulli et alterum Juvenalis id non patiuntur, sed clare demonstrant, de quo miror quosdam etiam veterum Grammaticorum dubitasse, H aliquando litterae vicem gessisse." Mit Voss zu der stelle Tibulls nimmt auch Heinrich an, dass virum im vierten fuss wegen des versabschnitts oder der pause nicht elidirt wird und die länge bekommt, nicht aber wegen h, wie Ger. Jo. Vossius Art. Gramm. II, 15 dargethan. Jos. Mercer. Not. in Nonium p. 86 rechtfertigt tum his gleichfalls durch Catull. LXVI, 11 "auctus hymenaeo" (ausser der pause) und Virgil Ecl. VI, 53 "fultus hyacintho;" vergl. Voss zu Virg. landb. p. 782. Wunderlich ad Virg. Heyn. Obss. p. 114. Auch Grotefend schulgramm. 11, p. 59 führt tum his als einziges beispiel an, wo das h als consonant betrachtet wird. Wie Heinrich zuletzt treffend bemerkt: tunc kann es nicht heissen und das eingeslickte de ist zu offenbar ein blosser nothbehelf; daher bleibt man am besten bei tum his stehen. Ueber metrische oder prosodische licenzen bei Juvenal ein andermal mehr im zusammenhang. Weiteren anlass zu änderung und aechtung bot die variante possis für possim im cod. P: indess die verehrer desselben haben die sonstige unsicherheit ihres kritischen canons in dieser hinsicht nicht bedacht. Aehnlich steht im Pithöanus II, 82 audebit für audebis. VII, 198 set für ses. IX, 63 est . . . poscit für es . . . poscis. XI, 199 videret für videres. Auch das pithöanische nec für nam in vs. 120 kann schreibfehler sein, wie sich deren so viele daselbst fin-Jahn p. 103 ächtet v. 119 - 20, während Hermann p. 63 das unentbehrliche nam wiederherstellt. Pinzger de vers. spur.

p. 11 hielt die verse 119. 124. 125 für unecht. Jemehr man Juvenals sprechweise kennt, desto weniger nimmt man, um von den anderen zu schweigen, an dem 123sten verse "Idcirco ut possim linguam contemnere servi" anstoss, mit welchem die erwiederung des Naevolus beginnt. Gerade die nachdrückliche wiederholung des "ut linguas mancipiorum Contemnas" aus vs. 119 in dem "linguam contemnere servi" v. 123 ist juvenalisch, man vergleiche z. b. V, 147 ff. VII, 197 ff. Mit unrecht also argwöhnte Pithous deshalb einen "versum supposititium aut potius duplicem." Nach ihm und seinem codex liest Jahn p. 103 tunc est, indem er den 123sten vers "Idcirco ut possis linguam contemnere servi" unmittelbar hinterherfolgen lässt, dagegen die beiden verse "Praecipue caussis ut linguas mancipiorum Contemnas; nam lingua mali pars pessima servi," welche dann freilich (vollends durch das pithöanische nec) unstatthaft werden, als unecht ausscheidet. Auch das vulgate qui liber non erit illis hat der cod. P. nach Pithous bemerkung in qui liber noverit illos corrumpirt. Achnlich Hermann p. 63, nur dass er mit anschluss an die vulgärrecension tum vel Idcirco ut possis, nach Lachmann cave sis für caussis liest und nam für nec wiederherstellt, so dass die erhaltung der beiden verse möglich wird. Nur wenn man der vulgärrecension mit consequenz folgt, gelangt man zu genügendem resultat: der cod. P. ging aus interpolation hervor und führt zur interpolation.

Vs. 142 — 4 duo fortes De grege Moesorum qui me cervice locata Securum iubeant clamoso insistere circo. Gegen die vereinte autorität der handschriften Po. nahm Jahn p. 104 die emendation Heinrichs loca tum in den text. Letzterer bemerkt II, p. 375: "cervice locata cervicibus sub me locatis d. i. die nacken unterstümmend. So wird es erklärt, ist aber kein latein. Ich lese unbedenklich locatum (in) cervice." Ruperti verwarf II, p. 535 die allein richtige deutung "conducta" und erklärt "sub me locata, supposita lecticae sellaeve ferendae vel accommodata mihi, in usum meum," ohne jedoch die härte dieser auffassungsweise zu übersehen. Lieber möchte er "qui me (in) cervice locantes" h. e. ponentes lesen: indess der änderung bedarf es überhaupt nicht. Cervice locata i. e. conducta bedeutet "auf ihrem miethlingsnacken," wobei man das hauptsubject .,qui iubeant" nicht übersehen darf. Als eigenthum wünscht der sprecher die "duo fortes de grege Moesorum" nicht; eigene lecticarii passen auch nicht für einen kleinen, bescheidenen

haushalt. Von gemietheten sänften ist auch VI, 353 die rede "Conducit comites, sellam".

Vs. 130-33. Ne trepida; numquam pathicus tibi deerit amicus, Stantibus et salvis his collibus; undique ad illos Convenient et carpentis et navibus omnes, Qui digito scalpunt uno caput. giebt p. 103 das futurum convenient als gemeinsame lesart der handschriften Po an und selbiges wurde auch von den meisten herausgebern aufgenommen. Vor Pithöus jedoch las man Conveniunt, z. b. in der Aldine und bei Stephanus, und später haben Ruperti I, p. 186 und Achaintre I, p. 366 selbiges aus vielen handschriften bestätigt. Haltbar ist auch das präsens, nicht bloss weil es hier wie anderswo (I, 157. II, 140. IX, 89) im sinn des futuri stehen könnte, sondern auch als solches; denn deutet auch "Stantibus et salvis his collibus" auf die ferne zukunft hin, so bezieht sich doch "numquam tibi deerit amicus" nur auf die lebenszeit des Naevolus, und schon der gegenwärtige conflux aller bezeichneten bot auswahl und ersatz genug. Aehnlich III, 302 ff. "qui spoliet te non deerit . . . Interdum et. ferro subitus grassator agit rem . . . Sic inde huc omnes tamquam ad vivaria currunt."

Vs. 137—8. O parvi nostrique Lares, quos thure minuto Aut farre et tenui soleo exorare corona. Viele handschriften bieten exornare, was Achaintre I, p. 367 unbedingt verwirft "num iungitur non modo cum corona sed et cum thure et farre, quibus non convenit". Richtig dagegen Ruperti I, p. 186: "Quod non plane respuendum; nam saepius verbum pluribus iungitur nominibus, quamvis uni tantum et postremo prorsus conveniat". Auch Heinrich II, p. 375 meint, es könnte ein zeugma sein, hält jedoch exorare d. i. vehementer orare als "bedeutender, ausdrucksvoller" fest. Wahrscheinlich entstand exornare als spätere variation durch und für corona.

Vs. 145—6. Sit mihi praeterea curvus caelator et alter, Qui multas facies pingat cito. Aus dem cod. P. schrieben Jahn p. 104, Hermann p. 64 pingit. Sollte qui pingit, wofür Heinrich II, p. 376 fingit vorschlägt, blosse umschreibung der zunftmässigen bezeichnung pictor sein, so würde cito ganz überflüssig stehn. Und wie oft haben die erstgenannten nicht modusformen im cod. P. in die vulgaten umgesetzt! Siehe VIII, 88. 91. 109. X, 240.

Vs. 148-50. Nam cum pro me Fortuna rogatur, Affigit ceras illa de nave petitas, Quae Siculos cantus effugit remige surdo. Das

präsens Affigit, welches nach Ruperti I, p. 187, Achaintre I, p. 368 handschriftlich wohl begründet ist, giebt miudestens keinen schlechteren sinn, als das perfect Afficit: Fortuna verschliesst vor solchem bittsteller ihr ohr.

Sat. X, 4-6. Quid enim ratione timemus Aut cupimus? quid tam dextro pede concipis ut te Conatus non poeniteat votique peracti? Gegen Ruperti, welcher dextro omine oder dextra spe vorschlug, nahm Heinrich II, p. 377 das handschriftlich begründete destro pede mit berufung auf Verg. Aen. VIII, 302 in schutz. steht concipere sonst eigentlich nicht für aggredi, welches sich derselbe dafür denkt, so dass concipis d. i. conaris gesagt sei, weil concipere wie suscipere vota gesagt wird. Eigentlich bezeichnet concipere d. i. "ganz fassen, ergreifen" in sinnlicher sowohl als geistiger (vergl. Plaut. Poen. I, 2, 65. Cic. Acc. IV, 45 mit Quint. I, 10, 4. II, 20, 4. IX, 1, 19. Liv. I, 36. IX, 18. Cic. Div. II, 39. Legg. I, 22. Off. III, 29, 107. Ovid. Met. II, 77. Vell. II, 117. Plin. XXXIII, 4, 21. XXXVI, 15, 24. Plin. ep. III, 9, 24) hinsicht mehr ein passives auf- oder erfassen, während das damit verbundene dextro pede ein actives, thatsächliches vorwärtsgehn andeutet; auch wird beides zusammen unmittelbar hinterher als conatus bezeichnet: indess idiotismen und selbst solöcismen sind der sprechweise Juvenals auch sonst nicht fremd. Uebrigens hat nach Ruperti I, 191, Achaintre I, p. 371 nur ein theil der handschriften ω, nicht die gesammtheit (Jahn p. 105) concupis, welches vielleicht dem vorhergehenden cupis zu liebe entstand; auch las man bereits vor Pithöus allgemein concipis.

Vs. 8—11. Nocitura toga, nocitura petuntur Militis; et torrens dicendi copia multis Et sua mortifera est facundia; viribus ille Confisus periit admirandisque lacertis. Offenbar steigert sich der gedanke "sogar der eigene redefluss und ihre beredsamkeit bringt manchen tod und verderben" wie es v. 118 von Demosthenes und Cicero heisst "Eloquio uterque perit orator". Daher ist et torrens für etiam hier ganz an seinem platz; denn so möchte ich lieber als et . . . et d. i. "sowohl . . . als auch" verstehn. Dem cod. P. gemäss schieden Jahn p. 105, Hermann p. 64 das et aus; jedoch fehlt die partikel auch sonst (V, 110. VI, 25. 237. VIII, 187. XIII, 190. XV, 47) zur unzeit im cod. P.

Vs. 28-30. Iamne igitur laudas, quod de sapientibus alter Ridebat, quoties a limine moverat unum Protuleratque pedem. Rebat

contrarius alter? Zweimal variirt der cod. P. Dass a limine (Oudendorp. ad Caes. B. Gall. II, 24) mindestens eben so gut ist wie de limine, liegt auf der hand; zumal auch de sapientibus unlängst vorherging. Und alter in v. 30 entspricht dem voraufgehenden alter jedenfalls besser als auctor, welches Jahn p. 106, Hermann p. 65 in den text gesetzt haben. Vielleicht ist auctor später erdacht, um das contrarius alter zu umgehn, vielleicht verschrieben wie z. b. v. 31 cuius für cuivis, v. 175 contractum für constratum, v. 180 servire für saevire, v. 202 captori für captatori, v. 205 conversi für coneris, v. 232 materiae luna für mater ieiuna, v. 241 funeratorum für funera natorum, v. 274 iustificanda für iusti facunda, v. 295 ad quae für atque.

V. 23—25. Prima fere vota et cunctis notissima templis Divitiae, crescant ut opes, ut maxima toto Nostra sit arca foro. schreibt man gegenwärtig fast allgemein und erklärt: "fast die ersten und in allen tempeln bekanntesten wünsche sind reichthum, dass die schätze wachsen, dass unsere geldkasse die grösste auf dem forum sei". Und allerdings scheint dies das gerathenste zu sein, zumal sich ganz sicheres nicht aus den handschriften ergiebt. In der Aldine und anderen ausgaben vor Pithöus las man nach handschriften Divitiae ut crescant, ut opes, ut maxima toto'; Achaintre jedoch I, p. 373 fand "tò ut ter repetitum non bonae notae", obwohl sich in den satiren entsprechende belege finden, und liest Divitiae ut crescant et opes, ut maxima toto. Jacobs in Matthiae misc. phil. 1, p. 84 schlug vor Divitiae, et crescant ut opes und meinte hier zwei wünsche ausgedrückt zu sehn: der armen, welche sich reichthum, und der reichen, welche sich vermebrung des reichthums erbitten.

Vs. 36—38. Quid, si vidisset praetorem curribus altis Exstantem et medio sublimem in pulvere Circi, In tunica lovis? In den ältesten ausgaben z. b. der Aldine steht in curribus und dies wird durch eine ziemliche anzahl von handschriften bei Ruperti und Achaintre bestätigt. Beide jedoch hiessen das in in anbetracht der "omissio praepositionis luvenali solennis" fallen, und obwohl es dem ausdruck eine gewisse prägnanz verleiht, so ist es doch entbehrlich und möglicher weise dem nachfolgenden in zu liebe eingeschoben. Uebrigens haben nach dem vorgange von Boissonade ad Herodian. Epimerism. p. 297 neuerdings Jahn p. 106, Hermann p. 65 auch die präposition nach sublimem gestrichen, zumal noch

In tunica Iovis folgt. Auch hier ist sie nicht gerade "nethwendig", wie Heinrich II, p. 383 behauptet, doch seheint sie handschriftlich mehr begründet, als Jahn anerkannt hat.

Vs. 47. Tunc quoque materiam risus invenit ad omnes Occursus hominum. Heinrich II, p. 384 meinte Tum quoque d. i. καὶ τότε, schon damals mit der hindeutung "was würde er nicht jetzt erst"? sei besser und auch Jahn p. 107, Hermaun p. 65 zogen es vor; jedenfalls ist das handschriftlich wohlbegründete tunc quoque an sich nicht weniger haltbar und nachdrucksvoll wie XVI, 43 und anderswo. Aus dem cod. P. nahm Jahn omnis (III, 227. VI, 102. 408. 606. 612. VII, 241. VIII, 3. XIV, 8. 300) auf; indess schwanken die endsilben in jener handschrift sehr, 'daher auch Hermann bei omnes blieb.

Vs. 61. lam stridunt ignes, iam follibus atque caminis Ardei adoratum populo caput. Aus dem cod. P. nahmen Jahn p. 107, Hermann p. 66 strident (Priscian. X, 5, 29 p. 893) auf, welches Achaintre I, p. 378 als futurum ansah und eben denshalb verwarf; aber stridere gehört auch der zweiten conjugation an und daher ist strident so gut präsens wie stridunt.

Vs. 63—64. Deinde ex facie toto orbe secunda Fiunt urceoli, pelves, sartago, patellae. Für letzteres schlug bereits Boissonede ad Herodian. p. 295 matellae vor und besonders Weber Animady. p. 5-9 redet dieser emendation das wort: "Quid illud est patella e? Vascula dicunt esse cibis tum coquendis tum mensae inferendis adhibita; etiam sacris faciendis, ut Festus dicit, apla. Tum vero non convenit istud vocabulum rationi poetae; cuius oratio ab initio paullo lenior et mittor incedit, deinde veluti per gradus crescente acerbitate ad finem fit mordacissima. At patellae non sunt ordini, quo sequuntur, accommodatae; fortiora enim antecedunt verba pelves, sartago, et desideratur ultimo loco tale, quo due illa acerbitate superentur. Scribendum erit matellae. restituisse videor verbum ipsius poetae, quod se quum sententia tum mutationis facilitate commendat. Matella enim deminutivum s matula significat vas, quod ad urinam concipiendam adhibetur. Tale quiddam postulatur, quum nihil magis possit famam dehonesters, quam si ex alicuius statua, ab universo populo paullo ante adorets. matellas fabricantur. Quid? quod hanc emendationem ips antiquitatis memoria comprobat? Moris enim erat apud antiquos, ut si viros summos ignominia maxima afficerent, statuae corum perfractae et igne liquefactae in matellas mutarentur: Plutarch. Praecept. rei publ. ger. c. 27. Philo de vit. contempl. p. 890. D. In folge dessen haben auch Jahn p. 108, Hermann p. 66 matellae aufgenommen. Auch wir wünschen, Juvenal hätte so geschrieben, meinen jedoch, dass die handschriftlich allgemein begründete lesart patellae darum nicht aufzugeben sei. Auch wenn man z. b. koch - und bratgeschirre versteht, ist der sinn für den zusammenhang satirisch genug und auch die steigerung unverkennbar. Während urceoli (III, 203) und pelves (VI, 431) geräth für's zimmer, bezeichnen sartago und patellae geräth für die küche, nur dass auf dem diminutiv noch ein besonderer accent ruht. Inwiefern die stelle Prudent. de coron. Hymn. 10 "Quos trulla. pelvis, cantharus, sartagines, Fracta et liquata contulerunt vascula" eine stütze für die emendation abgiebt, ist schwer einzusehn; denn warum muss trulla gerade, wie freilich III, 107, matella sein? Und wenn es durchaus hier eines derartigen geschirrs bedürfte, so könnte man ja pelves in dem nämlichen sinne wie III, 277 verstehn. Auf keinen fall scheint es mir gerathen, von der lesart der handschriften Po. abzugehn.

Vs. 65. Pone domi lauros. Zwar wird laurus, zumal bei dichtern, auch in der vierten declination gebeugt; indess ist die von Jahn p. 108, Hermann p. 66 beibehaltene lesart laurus desshalb unsicher, weil im cod. P. häufig die endung us für os und os für us vorkommt. So v. 136 captivos für captivus, v. 361 saevusque für saevosque, Xl, 137 discipulos für discipulus; vgl. XV, 45. 114. 116.

Vs. 69-70. Sed quo cecidit sub crimine? quisnam Delator? quibus indicibus, quo teste probavit? Diese worte spricht keineswegs, wie man zeither allgemein annahm, das volk, sondern vielmehr der dichter selbst im unterschiede oder gegensatze zu selbigem, indem er die tyrannische willkühr und unrechtmässigkeit der verurtheilung rügt. Seine worte beginnen mit "Numquam, si quid mihi credis, amavi Hunc hominem"; weiterhin beantwortet er seine fragen selbst mit "Nil horum: verbosa et grandis epistola venit A Capreis" und schliesst als interlocutor mit "bene habet; plus interrogo". Auch zu probavit ist nicht Tiberius subject, wie Ruperti II, p. 549 und Achaintre I, p. 379 gemeint, sondern delator, worauf der zusammenhang selbst mit nothwendigkeit hindrängt. Jahn gieht p. 108 indicibus als lesart der handschriften Pw. an; indess stimmt dies mit den zeugnissen bei Ruperti I, p. 194 und Achaintre I, p. 379 nicht überein, obwohl der letztere die "antiquissimi et optimi codd." Auch in den vorpithöanischen ausgaben z. b. der Aldine und derjenigen des Stephanus steht indiciis und letzteres nahm schon Ruperti auf, indem er bemerkt "Indicia h. l. sunt argumenta, quae indicant et ostendunt, crimen non fictum esse sed verum. Ita nihil deest eorum, quae in iudicio capitali requiruntur. Indices contra vix different a delatoribus: nisi forte conscii sunt sceleris et socii, qui secretam rem et coniurationem prodiderunt". Allerdings passt indiciis um so mehr, wenn man die worte des Cicero pro Coelio "Accusatio crimen desiderat, rem ut definiat, hominem ut notet, argumento probet, teste confirmet" und Verr. I, 6 "Quae res, iudices, pertenui nobis argumento indicioque patefacta est" erwägt, daher auch Hermann p. 66 dasselbe neuerdings zarückrief: unstatthaft jedoch ist indicibus keineswegs; denn wenn auch delator und index einander ziemlich nahe stehn, so sind sie doch nicht nothwendig identisch, und kann man unter delator den angeber vor gericht speciell verstehn, welcher die aussagen des index anhängig macht, obwohl auch letzterer sonst in re forensi eine bestimmte person bezeichnet (Ascon. in Div. Verr. 11); daher Cic. Cat. IV, 3 "Haec omnia indices detulerunt, rei confessi sunt", Quint. fr. 11, 3. Ueberdies werden index und testis wie hier, auch sonst häufig (lustin. XXXII, 2. Tac. Ann. IV, 28. Cic. Rabir. perduell. 6) neben und mit einander genannt, und wer würde, zumal an unserer stelle, wo eine reihe hastiger fragen auf einander drängt, dem satiriker eine gewisse fülle oder selbst überfülle des ausdrucks verargen?

Vs. 72—4. Sed quid Turba tremens? sequitur fortunam ut semper et odit Damnatos. Was ich in dem programm "der pir thöanische codex Juvenals" 1, p. 37 über oder gegen die allgemein beliebte lesart des Cod. P, nämlich Turba Remi, gesagt habe, bedarf keiner modification. Allerdings wird die wortverbindung an sich selbst durch entsprechende wie Remi plebs Mart. X, 76, 4 und Martis turba Mart. V, 7, 6 bestätigt; auch steht Remus sonst für Romulus als nationaler stammvater des Römervolks Catull. LVIII, 5. Stat. Silv. II, 7, 60. Prop. IV, 6, 80: dennoch halte ich meinem princip gemäss an der vulgata fest, denn von derselben abzugehn, liegt kein triftiger grund vor. Gewiss giebt turba tremens (VI, 543. Cic. Pis. 30. Oudendorp. ad Apul. Met.

IV, p. 365) von dem feigen, vor der tyrannischen wilkühr eines gewaltherrschers zagenden pöbel gesagt durchaus keinen anstoss; Hor. Od. I, 1, 7 "turba mobilium Quiritium". Wie die secundäre lesart hier aus der primitiven entstand, ist schwer zu sagen. Ein zufällig wohlgerathener lapsus calami (vergl. zu X, 30) kann Romi nicht wohl sein. Wurde es vielleicht aus Romens, webei der anfangsconsonant ebenso wie III, 67 bei trechedipna aussiel, gebildet? Heinsius ad Ovid. Fast. III, 131 wollte turba Romens von Romus wie Rhamnes oder Rhamnenses (Hor. A. P. 342. Liv. l, 13) von Romulus erhalten sehn.

Vs. 74-7. Idem populus, si Nortia Tusco Favisset, si oppressa foret secura senectus Principis, hac ipsa Seianum diceret hora Au-Die schreib- oder lesart Nortia steht in den ältesten ausgaben und wird auch anderweitig bestätigt: Liv. VII, 3 "Volsiniis . . . in templo Nortiae Etruscae Deae". Inscr. ap. Spon. Miscell. ant. p. 90 , Nortia, te veneror lare cretus Vulsiniensi"; Reines. cl. 1. n. 130 "Magnae Deae Nortiae"; Don. cl. 1. n. 150 "Primitivus Deae Nortiae servus actor". Die worte des Tertullian Apol. c. 24 sind in der von Heinrich II, p. 387 angeführten form "Volsiniensium Nursia, Sutrinorum Nortia" fraglich. Die bemerkung des scholiasten "Fortunam vult intelligi poeta" bezweifelt der bezeichnete und meint diese gottheit mit sicherheit für nichts weiter annehmen zu können, als numen patrium; doch äussert auch Capell. I, 21: "Quam alii Sortem asserunt Nemesimque nonwelli Tychenque quamplures aut Nortiam". Nach Jahn p. 108 bietet der cod. P. norsia, die gesammtheit oder majorität der handschriften w nursia; indess haben nach dem zeugniss bei Ruperti I, p. 195, Achaintre I, p. 381 wenigstens einige derselben Norcia oder Nortia oder Nurtia.

Vs. 77—8. Iam pridem, ex quo suffragia nulli Vendimus, effugit curas (scil. idem populus). In den ältesten ausgaben findet sich effugit, was Jahn p. 108 schlechtweg als lesart der handschriften ω angiebt; indess thut Ruperti derselben I, p. 195 nur nebenbei erwähnung, obwohl sie in ziemlich vielen handschriften vorkommt, und Achaintre scheint nichts von ibr zu wissen. Schwerlich gehört daher die allgemein vorgezogene lesart effudit, falls sie echt ist, den handschriften PS. allein. Dem sinne nach ist effudit (ähnlich "effundere curam sui, verecundiam et odium" Sen. de Ira II, 35. Epist. 11. Cic. ad Div. I, 9. §. 54: cf. Wernsdorf.

poet. lat. min. T. IV, p. 340) mindestens so gut wie effugit, indem es für abiecit steht: das volk hat sich der sorgen entschlagen.

Vs. 78—81. Nam qui dabat olim Imperium, fasces, legiones, omnia, nunc se Continet atque duas tantum res anxius optat, Panem et circenses heisst es unmittelbar hinterher von demselben Wofern die handschriften ω wirklich, wie Jahn p. 108 angiebt, durchweg pan bieten, so haben sie ihrem grundcharakter gemäss das im codex archetypus wahrscheinlich abbrevirte wort getreulich bewahrt, während der cod. P. seinerseits richtig daraus panem macht. In mehreren handschriften wurde von den abschreibern, welche zum theil die verbindung mit circenses irre geführt haben mag, pan in pana, welches vielleicht als "Lupercslia" verstanden auch in die Aldine, die ausgabe des Stephanns und andere überging, oder pannum umgesetzt: beides wie Heinrich II, p. 388 bemerkt, aus falsch verstandener abbreviatur. Im hinblick auf unsere stelle äussert Fronto p. 250 ed. Berol. "populum Romanum duabus praecipue rebus, annona et spectaculis, teneri". Vergl. in betreff des panem et circenses Dio Chrys. Vol. I, p. 668, 3 mit Casaub. p. 509.

Vs. 87—88. Sed videant servi, ne quis neget et pavidem in ius Cervice adstricta dominum trahat. Jahn giebt p. 109 adstricts geradezu als lesart der handschriften wan; indess erwähnt ihrer Ruperti I, p. 196 nur nebenbei als einer, freilich durch zahlreiche handschriften beglaubigten, variante und Achaintre I, p. 382 überhaupt gar nicht. Uebrigens bemerkte schon Heinrich II, p. 389: "richtiger astricta, wozu der husumer codex die erklärung "laqueo posito ad collum" giebt: adstrictis faucibus Tac. Ann. IV, Sonst wird gesagt "obtorto collo rapere in ius, ad prae-Das heisst aber bloss "einen beim halse nehmen" und so auch cervice adstricta; denn der strick um den hals ist nicht zu beweisen". Dieser note Heinrichs füge ich hinzu. dass zwar Plaut. Amph. III, 2 extr. "collo obstricto trahere", Aul. I, 1 "laqueo collum obstringere", Aul. I, 1 "laqueo collum obstringere", aber auch das compositum adstringere oft genug in ähnlicher verbindung steht; vergl. Plaut. Capt. III, 5, 9. Cic. Tim. 4. Ovid. Met. XI, 76. Curt. III, 1, 17. Sen. de Ira III, 16, 1. Lucan. VIII, 67. Vielleicht ist demnach astricta cervice, welches auch die Aldine und die ausgabe des Stephanus bewahrt haben, primär- und obstricta cervice als spätere correctur

(zumal anch obtorto collo so gebräuchlich ist: Cic. Verr. II, 4, 10. Plaut. Poen. III, 5, 45) secundärlesart.

Vs. 90-94. Visne salutari sicut Seianus, habere Tantumdem atque illi sellas donare curules, Illum exercitibus praeponere, tutor haberi Principis angusta Caprearum in rupe sedentis Cum grege Chaldaeo? Die variante des cod. P. summas, welche das scholion bestätigt, zog bereits Ruperti I, p. 196 dem vulgaten sellas vor; auch ist erstere offenbar gefälliger, indem sie geradezu "kurulische würden" bezeichnet, während letztere dieselben symbolisch ausdrückt; dies entspricht jedoch der sonstigen ausdrucksweise Juvenals. Ueberdies kommt summa freilich in phrasen wie "summam habere" (Plaut. Truc. IV, 2, 15) d. i. principem locum obtinere oder mit einem genitiv wie "imperii" verknüpft (Nep. I, 3, 5. II, 4, 2. XIV, 3, 5. XVIII, 3, 4), jedoch nicht schlechtweg für "dignitas" vor; der ausdruck "maior curulis" bei Stat. Silv. I, 4, 82, auf den sich Ruperti II, p. 555 berief, beweist es noch nicht. Unter solchen umständen scheint mir die beibehaltung der vulgate sellas gerathen zu sein. Weiterhin hat Jahn p. 109 die pithöanische variante augusta in den text gesetzt. verdankt dieselbe nur einer unsicherheit der scriptur ihre entstehung; jedenfalls ist angusta Caprearum rupes (Arntzen. ad Plin. Paneg. p. 112) von der felseninsel Capri gesagt, in der sich Tiberius gleichsam begrub, viel einfacher und natürlicher; vergl. Suet. Tib. c. 40. Schon Heinrich II, p. 390 nannte Augusta "eine künstelei der abschreiber" und auch Hermann p. 67 ist neuerdings zur vulgate zurückgekehrt.

Vs. 97—98. Sed quae praeclara et prospera, tantum Ut rebus laetis par sit mensura malorum? Nach Jahn p. 109 ist tantum vulgatlesart, und allerdings wird selbige auch nach den zeugnissen von Ruperti I, p. 197 und Achaintre I, p. 384 durch die mehrzahl der handschriften ω bestätigt. Dafür hat sich schon seit alters die auch im cod. P. enthaltene variante tanti allgemein geltend gemacht. Die beiden letztgenannten erklären gemeinsam: Sed quae praeclara et prospera tanti aestimanda sunt, ut ea exoptes vel acquiras, ea lege ut (Ruperti versteht II, p. 556 gar quamvis) rebus laetis par sit mensura malorum in posterum non minus mali atque infortunii admixtum sit? Ungefähr ebenso erklärt, von der ungehörigen einschiebung des "ut ea exoptes vel acquiras" abgesehn, Schurzsleisch p. 133

den text mit beibehaltung von tantum: "quaenam usque adeo bona sunt, ut non mala habeant admixta"? Diese erklärung, welche die spätere interpretation im allgemeinen als nothbehelf festhielt, thut den textesworten offenbar gewalt an; denn par sit ist nicht "habeant admixta" und "non" steht ebenso wenig im text. Schon Ruperti I, p. 197 bemerkte mit recht: "Ita vero moz ut non dicendum erat, non ut" und schlug statt der emendation des Lubinus "Ut (h. e. quum) par est" seinerseits vor "Quum par sit" oder lieber noch "quae praeclara et prospera tanta (sunt), Ut" etc., ut iis tantum mali nec potius plus iunctum sit?" Nur die wiederherstellung der urlesart tantum ermöglicht einen genügenden sinn. Dies erkannte bereits Heinrich II, p. 391: "tantum zum folgenden und nach prospera ein comma, so erhalten wir eine ciceronische art zu reden, tantum ut; conf. ad Ciceron. Oratt. partes inedd. p. 63. Demnach ist der sinn: "nur in soweit, dass das mass der widerwärtigkeiten das mass des guten nicht übersteigt, des übels also nicht mehr ist als des guten". Auf solche weise wird richtig unterschieden zwischen praeclara und prospera, jenes, was glänzt, in die augen fällt, dieses das wahre glück; und man kann mit wahrheit sagen: non omnia prospera sunt quae praeclara". Noch einfacher würde vielleicht sein: "doch was für ein glück giebt's (hier fehlt sunt wie est in der frage An melior III, 93), so dass das schlechte dem guten nur gleich wäre?" tantum steht gewichtvoll voran (VII, 109 "praecipue") am schluss des vorhergehenden verses wie II, 69 "talem", VIII, 125 "verum".

Vs. 114. Eloquium ac famam Demosthenis aut Ciceronis Incipit optare. Der cod. P. bietet für ac das schlechtere aut, welches auch Jahn p. 110 und Hermann p. 67 verschmähten. Achaintre nennt I, p. 385 aut famam, welches auch in einigen Pariser handschriften vorkommt, "pari fere sensu" gesagt: dagegen Heinrich II, p. 392: "die copula ac oder besser das weichere et ist ungleich richtiger an der stelle des erstern aut". Vielleicht entstand selbiges aus dem folgenden aut wie VI, 395 quod video für ut video aus dem folgenden quod agatur; vergl. VI, 442. X, 365. XIV, 315.

Vs. 116. Quisquis adhuc uno partam colit asse Minervam: umschreibung eines abc-schülers. Treffend erklärt Heinrich II, p. 393: "colit Minervam, studia; es ist aber der erste anfängerunterricht, der nicht viel kostet, eine Minerva uno asse parta, für einen schilling zu haben. Der knabe geht zum magister ludi und lernt litteraturam, lesen und schreiben". Auch Pithöus blieb p. 99 bei partam: die änderung in parcam, welche bereits von Graevius epp. IV, p. 193, Heinsius epp. IV, p. 194. 197. ad Ovid. Fast. III, 829 vorgeschlagen ward, ging offenbar aus secundärer reflexion und aus erwägung der stereotypen phrasen "Minerva tenuis, rudis, pinguis, crassa" hervor. Demgemäss bietet auch der cod. P. seinem grundcharakter entsprechend die secundärlesart, welche von Jahn p. 110, Hermann p. 67 anerkannt ward. Die adhuc uno asse parta Minerva bezeichnet nicht, wie Ruperti I, p. 198, den einjährigen, auch nicht, wie derselbe II, p. 559 geäussert, den nur einmal bezahlten unterricht, sondern ist nur allgemein als hyperbolischer ausdruck für den wohlfeilen anfangsunterricht anzusehn.

Vs. 152—153. Pyrenaeum Transilit; opposuit natura Alpemque nivemque: Diducit scopulos et montem rumpit aceto. In den ältesten ausgaben z. b. der Aldine steht nach einigen handschriften deduxit et rupit geschrieben: indess ist dem perfect opposuit gegenüber das präsens diducit et rumpit entschieden vorzuziehn. Jahn giebt p. 111 diducit als gemeinsame lesart der handschriften PSω an, schreibt dagegen rupit (Schol. Lucan. I, 481) den handschriften ω schlechtweg zu; indess hat nach den zeugnissen bei Ruperti I, p. 200, Achaintre I, p. 390, wie es scheint, ein theil derselben rumpit mit dem cod. P. gemeinsam.

Vs. 155—56. Actum, inquit, nihil est, nisi Poeno milite portas Frangimus. Noch weniger als an der voraufgehenden stelle stimmt Jahns angabe, nach welcher der cod. P. actum, die gesammtheit oder mehrheit der handschriften ω acti hat, mit demjenigen überein, was sich über die handschriften bei Ruperti I, p. 200 bemerkt findet; Achaintre I, p. 390 scheint von der lesart acti als einer handschriftlich verbürgten nichts zu wissen. Auch die Aldine hat mit anderen ältesten ausgaben actum. Uebrigens ist acti keineswegs unhaltbar; ja, man könnte darin eine, dem zusammenhang entsprechende, steigerung oder verschärfung des ausdrucks sehn. Wäre also letztere wirklich, die urlesart, so würde sie, vom sprachlichen gesichtspunkt aus betrachtet, nicht hinter actum zurückstehn.

Vs. 163-66. Finem animae, quae res humanas miscuit olim, Non gladii, non saxa dabunt, non tela, sed ille Cannarum vindex ac tanti sanguinis ultor Annulus. In den ältesten ausgaben z. b. der Aldine und derjenigen des Stephanus steht non saze und letzteres wird durch viele handschriften bei Ruperti I, p. 201 bestätigt; Achaintre hat der lesart nec tela nicht einmal erwähnung gethan. Demnach dürfte dem non tela mehr handschriftliche autorität zuzusprechen sein, als ihm Jahn p. 112 zugesprechen hat. Ruperti I, p. 201 stellte aus vielen handschriften ac tanti wieder her "ne copula et toties occurrens fastidium creet auribus"; übrigens findet sich dasselbe bereits in der Aldine und bei Stephanus. Jahn und Hermann p. 68 schreiben et tanti.

Vs. 179-185. Ille tamen qualis rediit Salamine relicta In Corum atque Eurum solitus saevire flagellis Barbarus, Aeolio numquam hoc in carcere passos, Ipsum compedibus qui vinzerat Ennosigueum? (Mitius id sane, quod non et stigmate dignum Credtdit. lluic quisquam vellet servire deorum!) Sed qualis rediit? Die rede ist vom Xerxes und dem jähen schicksalswechsel, durch welchen sein lächerlicher hochmuth bestraft ward. An der handschriftlich allein begründeten lesart quod non . . . credidit nahmen die interpreten anstoss, weil die äusserung Juvenals nicht mit der erzählung Herodots übereinstimme und unbekanntschaft oder nichtbeachtung derselben verrathe. Der vater der geschichte erzählt nämlich VII, 35 "Xerxes befahl, der Hellespont solle dreihundert geisselhiebe bekommen und man solle ein bund fesseln in die see hinabsenken; und ich habe gehört, dass er dazu noch brandmarker abschickte, um den Hellespont zu brandmarken!" Und auch Plutarch de cohib. ira p. 455 D erwähnt στίγματα καὶ πληγάς. Um nun dem römischen satiriker die bekanntschaft mit dem detail in der darstellung des griechischen historikers zu vindiciren und seine worte in einklang damit zu bringen, schlug Ruperti I, p. 202 vor: Mitius id sane quam quod vel stigmate dignum, und Heinecke bemerkte in gleichem sinne p. 97 "Herodotus narrat, hoc revera factum esse idque Juvenali ignotum esse haud potuit. Lego Mitius id sane quandoque et stigmate". Bedürfte es jedoch einer correctur, so würde diejenige Webers Animady. in Juven. Sat. I, p. 16 ff. jedenfalls den vorzug vor beiden verdienen. Lassen wir ihn selber sprechen: "Quid tanta mutatione opus est? Una tantum literala mutata et prava simul interpunctione deleta, sic scribendum censeo: Mitius id sane: quid? non et stigmate dignum Credi

dit? huic quisquam vellet servire deorum? 'Ita omnia mire cohaerent et hanc scripturam reposcit historia. Fit etiam oratio interrogatione vehementior et magis exardescit; quod quidem, quum de Xerxis fastu referatur, narrationi aptissimum est. fusione autem vocularum quod et quid nihil frequentius. Neque quisquam offendet in particula non pro nonne in interrogatione posita. Vide Serv. ad Virg. Aen. XI, 152. Heusing. ad Cic. Off. III, 19. Cort. ad Sall. lug. 31. Heineck. ad Iuv. p. 20. Passov. ad Pers. p. 277. lam sententia haec est: Xerxes non modo Neptunum vinxit compedibus, id quod iam summum erat, - nam mitius id sane refertur ad antecedentia ironice dictum - sed etiam, quid dicam? — vix enim credibile est — in eum tamquam servum se gessit eumque stigmatis dehonestavit. Propter tanta flagitia nemo ei potuit deorum servire". Schon Heinrich erklärte sich II, p. 399 gegen jede änderung der lesart. "Herodot", sagt er, "führt das brandmarken als ein märchen an, das er selbst nicht glaubte. Valckenaer n. 92 bemerkt ausdrücklich die stelle des Juvenal und stösst nicht dabei an. Sie ist auch sehr wohl mit dem Herodot zu vereinigen; denn der dichter sagt nur, dass er das mährchen gar zu abgeschmackt fand, um darauf rücksicht zu nehmen". Und selbst vor der annahme braucht man nicht zurückzuschrecken, Juvenal habe die worte Herodots entweder nicht gekannt oder vielmehr nicht bedacht oder auch ignorirt. Wer begehrt denn von einem dichter in dergleichen nebendingen sclavische treue? Lässt nicht Schiller in der bekannten ballade der geschichtlichen wahrheit entgegen den Böhmen "des perlenden weins schenken"? Heinrich II, p. 399 wollte Huic quisquam nicht als frage sondern affirmativ als ironie genommen sehn: "eine gottheit wird sich auch schön dafür bedanken, bei so einem sclave zu sein"? Auch Jahn hat hinter deorum ein ausrufungszeichen gesetzt, Hermann jedoch das fragezeichen wiederhergestellt. Beides ist zulässig; überhaupt steht quisquam auch, wenn der ausdruck der frage nur im ganzen negativ ist; Cic. Phil. X, 7 "Ab hoc igitur quisquam bellum timet"? Sall. Cat. 52 ,Hic mihi quiquam mansuetudinem et misericordiam nominat"!

(Fertsetzung folgt.)

Greifswald.

A. Häckermann.

29

## IX.

## Beiträge zur kritik der bücher Varro's de lingua latina.

Kaum eine schrift der römischen literatur bietet dem philologen und kritiker mehr schwierigkeiten als die bücher des M. Terestius Varro de lingua latina. Schwierig sind sie wegen der marnigfaltigkeit des inhalts, da der schriftsteller, wie es etymologische forschungen erheischen, namentlich in den drei ersten der uns erhaltenen bücher bald in die antiquarische, bald archäologische, bald literarische seite des alterthums hinüberstreift, und doch nirgends eine zusammenhängende darstellung eines dieser theile gibt, sondern einzelnes herausreisst, das eben in seiner besonderheit schwer zu erfassen ist. Erhöht werden noch die schwierigkeiten durch die mangelhafte überlieferung: denn der coder Florentinus, aus dem, wie Spengel dargethan, alle bis jetzt bekannten handschriften geflossen sind, bietet einen so lückenhaften und verderbten text, dass wir jeden augenblick anstossen, und jetzt noch mehr als früher, da die von andern handschriften gebotenen, sinsfördernden lesarten nur als interpolationen angesehen werden Viel ist zur herstellung eines richtigen textes neuerdings (s. Philol. XIII, p. 684) geleistet, doch bleibt noch mehr zu leisten übrig; einige versuche mögen hier mitgetheilt werden. lassen sich einige stellen durch berücksichtigung der interpunction herstellen; als solche führe ich an:

L. VI, p. 223 ed. Sp.: Hinc etiam comminisci dictum s con et mente, quom finguntur, in mente quae non sunt. Hier muss das komma vor in gestrichen und vor quae gesetzt werden, einmal damit die angedeutete ableitung des wortes von con und mente auch durchgeführt erscheine, und dann weil das simulare,

nicht das comminisci darin besteht, dinge zu fingiren, von denen das herz nichts weiss.

- L. VI, p. 264: Ubi licet, censor, scribae, magistratus murrha unquentisque unquentur. So lesen wir in den Censoriis tabulis, die Varro zur eingehenden untersuchung über den begriff von inlicium wahrscheinlich aus seinen büchern über die antiquitates herübergenommen hat. Nach scribae steht hier in den ausgaben ein komma, so dass magistratus als nominativ angesehen werden muss. Allein es geht aus dem folgenden absatz dieser formeln: Ubi praetores tribunique plebei quique in consilium vocati sunt, venerunt, censores inter se sortiuntur deutlich hervor, dass die magistratus bei dem salben noch nicht anwesend waren; was noch deutlicher ausgedrückt ist in dem vorausgehenden absatze: magistratus privatosque - voca inlicium huc ad me, wie Scioppius, oder vielmehr Ursinus das verderbte armatas privatasque emendirte. ist daher an unserer stelle das komma nach scribae zu streichen und magistratus als genetiv in dem eingeschränkteren sinne der behörde der censoren zu fassen.
- L. VII, p. 317: Item significant in Atellanis aliquot Pappum senem, quod casnar appellant. Müller meint an der stelle sei etwas ausgefallen; ich glaube, dass ein passender sinn schon durch aufhebung des komma gewonnen werde, so dass die construction dieselbe ist, wie in den vorausgehenden worten: item ostendit quod oppidum vocatur Casinum, und sich folgender sinn ergiebt: dass cascus "alt" bedeute, darauf weisen auch die Osker damit hin, dass sie in den Atellanen einen gewissen Pappus, einen bejahrten mann, casnar nennen.
- L. VII, p. 355: Temo dictus a tenendo, is enim continet iugum. Et plaustrum appellatum a parte totum ut multa. Varro redet hier von dem siebengestirn, das die Griechen ἄμαξα, die Römer triones und temo genannt hätten, und fährt dann, nachdem er eine unsichere etymologie von triones gegeben, mit den oben hingeschriebenen worten fort. Auffällig ist nun bei dieser interpunktion schon das, dass danach jenes gestirn im lateinischen auch plaustrum soll genannt worden sein, während im vorausgehenden nur die beiden lateinischen ausdrücke triones (boves) und temo erwähnt sind. Widersinnig vollends sind die folgenden worte: plaustrum appellatum a parte totum. Denn das bedeutet nach varronischer terminologie (cf. V, p. 142 und 155, VII, p. 305),

dass der gegenstand nach einem theile des ganzen benannt worden sei, wie z. b. die Graecostasis auf dem römischen forum (V, p. 155) davon ihren namen erhielt, dass zunächst griechische gesandte, also ein theil der gesandten überhaupt, darauf platz nahmen. Nun ist aber an unsrer stelle der wagen kein theil, sondern vielmehr das ganze, von dem die deichsel ein theil ist. Kamuss daher der sinn sein, dass die Lateiner das gestirn, das die Griechen nach seiner gestalt  $\tilde{\alpha}\mu\alpha\xi\alpha$  nannten, nach einem theil des ganzen benannt haben und dieser sinn ergiebt sich einfach durch richtige interpunktion: temo dicitur a tenendo; is enim continet iugum et plaustrum, appellatum a parte totum, ut multa.

L. VII, p. 384: Si quis alterutrum sequi malet, habebit suctorem apud Atilium

Per laetitiam liquitur animus.

Nicht am Atilius wird man einen gewährsmann haben, sondern an den zuvor genannten Aurelius und Claudius. Daher ist nach auctorem ein punctum zu setzen und mit Apud Atilium eine neue zeile anzufangen.

L. VIII, p. 409: Incipiam quod huiusce libri et, dicere contra eos, qui similitudinem sequuntur; quae est ut in aetate puer ed senem, puella ad anum; in verbis, ut est scribo scribam, dico dicam. Prius contra universam analogiam; dein tum de singulis pertibus a natura sermonis incipiam. Die schreibweise des Varro sa wie das sachverhältniss machen es nothwendig, dass wir mit s natura sermonis incipiam eine neue gedankenreihe beginnen, und die zunächst vorausgehenden worte prius contra — singulis pertibus nach tilgung des punktes vor prius zu dem obigen dicere ziehen.

L. IX, p. 492: Quod si quis in hoc quoque velit dicere esse analogias rerum, tenere potest; ut enim dicunt ipsi alia nomine, quod quinque habent figuras, habere quinque casus, alia quattuor, sic minus alia: dicere poterint (poterunt vulgo) esse literas ac syllabas in voce, quae singulos habeant casus. In rebus plurimis quemadmodum inter se conferent ea, quae quaternos habebunt vocabulis casus, item en inter se quae ternos: sic quae singulos habebunt ut conferent inter se dicentes, ut sit hoc A, huic A, esse hoc E, huic E. Damit der gedankengang klar werde, muss der punkt nach habeant casus in ein komma geändert werden, so zwar dass sich das folgende ut conferent nach echt varronischer schreibweise

unmittelbar an den satz dicere poterint — casus anschliesse. Es batten nämlich die gegner der analogie, unter denen der Pergamener Crates in erster linie stand, besonders hervorgehoben, dass die namen der buchstaben darin von allen übrigen abwichen, dass sie nur einen casus hätten. Diesen einwand hatten die anhänger des Aristarch auf eine sehr schickliche weise dadurch entkräftet, dass sie darauf hinwiesen, dass die namen der buchstaben phönicischen ursprungs seien, und dort die nomina nicht declinirt werden. Hier bringt Varro noch etwas anderes zur rechtfertigung der analogie vor; er sagt nämlich, dass man bei der analogie der sprache gerade so wie bei anderen dingen nur solches zusammenstellen dürfe, was gleicher art sei; und wie man daher substantive mit vier casus nur mit substantiven die gleichfalls vier casus hätten, zusammenstelle, ebenso dürfe man auch die namen der buchstaben, die nur einen casus hätten, auch nur mit solchen substantiven in ein verhältniss setzen, die gleichfalls nicht declinirt würden, und dann würde sich auch bei ihnen ein richtiges verhältniss ergeben. Nur muss das anstössige vocabulis entweder mit Müller in vocabula emendirt, oder wie mir richtiger scheint als eine erklärung zu dem vorausgehenden rebus betrachtet werden, wofür man allerdings eher vocabulis erwartet.

L. X, p. 571: Medici in aegrotis septumos dies qui observant quarto die, ideo diligentius signa morbi advertunt, quod quam rationem habuit primus dies ad quartum, eandem praesagit (fort. praesagiunt) habiturum, qui est futurus ab eo quartus et qui est septumus a primo. Durch die falsche interpunction dieser worte verleitet, hatte ich anfangs vermuthet, Varro habe geschrieben: Medici in aegrotis septumo die, qui observarunt quarto die, ideo etc. Nun sehe ich durch das ärztliche verfahren selber aufmerksam gemacht, dass nur mit veränderter interpunction zu schreiben ist: Medici in aegrotis septumos dies qui observant, quarto die ideo etc. Der sinn ist nämlich folgender: diejenigen ärzte, die bei kranken den siebenten tag, als den entscheidenden ansehen, pflegen bereits schon am vierten schärfer den kranken zu beobachten, weil sie nach der analogie am siebenten tage einen ähnlichen zustand wie am vierten erwarten.

Diesen stellen, wo durch interpunction geholfen werden konnte, mögen sich solche anreihen, wo der richtige sinn durch gehörige verwendung typographischer mittel oder richtige interpretation ge-

wonnen wird. So berichtet Varro V, p. 48 dass der mons Capitolinus einst Saturnius genannt worden sei, und dass darauf eine stadt Saturnia gelegen habe. Als beweis hierfür führt er den am aufgang gelegenen tempel des Saturn, die porta Saturnia und dann noch folgendes an: quod post aedem Saturni in aedificiorum legibus privatis parietes postici muri sunt scripti. freilich sonderbar, dass man von postici muri überhaupt soll gesprochen haben, und sollten denn vielleicht in diesem privatcontracte alle wände des hauses, die seiten - hinter - und vorderwand, postici muri genannt worden sein? Das gewiss nicht; vielmehr gränzten nur die rückwände an die ehemalige mauer der für sich einst abgetrennten stadt Saturnia und diese wurden daher statt parietes in den verträgen muri genannt, was einen beweis für den ehemaligen bestand einer solchen stadt abgab; dieser wird also einfach durch die schreibweise parietes postici muri sunt scripti hergestellt.

L. V, p. 95: Artificibus maxuma causa ars, id est ab arte medicina ut sit medicus dictus, a sutrina sutor, non a medendo ac suendo, quae omnino ultimae earum rerum radices, ut in proximo libro aperietur. Quare quod ab arte artifex dicitur nec multa in eo obscura, relinquam. Artifex ist hier mit besonderen lettern gedruckt, gleichsam als werde hier eine etymologie dieses wortes von ars gegeben. Aber was bedurfte es dann bei diesem einfachen worte des zusatzes nec multa in éo obscura? Ausserdem konnte wohl Varro medicina einfach von medicus ableiten. musste aber artifex in ars und facere zerlegen. Kurz, es soll hier keine etymologie von artifex gegeben sondern nur schliesslich bemerkt werden, dass dennoch die einzelnen künstler von ihrer jedesmaligen kunst, und nicht von den zu grund liegenden verbis benannt seien. Letzteren punkt verspricht Varro im folgenden buch zu erörtern, doch vermissen wir eine genaue bezugnahme hierauf.

L. VIII, p. 396: Qui (sc. servi) si nonnumquam offendunt, non est mirum: etenim illi qui primi nomina imposuerunt rebus, fortasse an in quibusdam sint lapsi. Das fehlerhafte decliniren im munde der sklaven wird hier damit entschuldigt, dass auch diejenigen, die zuerst die namen gegeben haben, in einzelnen fällen fehlten; es ist demnach etenim illi gesperrt et enim illi zu schreiben.

L. VIII, p. 415: Quod si esset analogia petenda supellectili, om-

nes lectos haberemus domi ad unam formam et aut cum fulcro aut sine eo, nec cum ad tricliniarem gradum non item ad cubicularem. Spengel und Müller nahmen an der negation non anstoss, ersterer wollte sie in nunc ändern, letzterer warf sie heraus. Mir seheint die negation nothwendig zu sein und die worte so erklärt werden zu müssen: wenn in den hausgeräthen eine analogie wäre, so hätten wir alle ruhebetten im hause nach einer form — und hätten, da wir zum tischsopha einen tritt haben, gleichfalls einen zum schlafsopha. Von jenem gradus und dem unterschied desselben von scamnum und scabellum hatte Varro V, p. 169 gesprochen, ohne dabei zwischen den verschiedenen arten der lecti zu scheiden; doch scheint nach den dort folgenden worten sic aliquid item convivii auch dort von dem lectus tricliniaris die rede zu sein.

L. IX, p. 510: At enim dies non potest esse magis, quam mane; itaque ipsum hoc quod dicimus magis, sibi non constat, quod magis mane significat primum mane, magis vespere novissimum vesper. Mane ist hier geradeso wie VI, p. 188 diei principium mane substantivisch zu fassen und dies als alter genetiv anzusehen; denn der sinn ist: wenn man einen comparativ magis mane gebraucht, so geschieht dieses nur im uneigentlichen sinn, da es eigentlich nur eine tageszeit mane gibt, und diese als bezeichnung eines zeitabschnittes keine comparation zulässt. In den darauf folgenden worten ist vesper in vespere, oder wegen des folgenden item noch einfacher in vesperi zu emendiren.

Vielfach ist der text des Varro dadurch entstellt, dass einzelne worte, ja ganze sätze, namentlich wegen eines  $\delta\mu$ 010 $\tau$ 1 $\epsilon\lambda$ 2 $\tau$ 10 $\tau$ 1 aussielen; diese lücken sind vielfach schon von Pomponius Laetus, genauer mit bezugnahme auf den grund des ausfalls von Ottfr. Müller ergänzt. Doch verbleibt uns auch hier noch eine nachlese.

- L. V, p. 64: Et hi, quos Augurum libri scriptos habent sic: Divi qui potes, pro illo quod Samothraces θεοὶ δυνατοί. Da hier der gleichheit der eingangsformel der römischen augurn und der samothrakischen mysterienpriester erwähnung geschieht, so muss zur feststellung des vollständigen einklanges mit leichter emendation gelesen werden: θεοὶ οἱ δυνατοί.
- L. V, p. 91: Cohors, quod ut in villa ex pluribus tectis coniungitur ac quiddam fit unum, sic hic ex manipulis pluribus copu-

latur. Cohors quae in villa, quod circa eum locum pecus coerceretur. Da hier zwei etymologien von cohors gegeben werden und der conjunctiv coerceretur darauf hinweist, dass die zweite von anderen etymologen aufgestellt war, so vermisst man nach cohors quae in villa den zusatz secundum alios ab eo oder einen ähnlichen. Auf gleiche weise lässt sich dieselbe schwierigkeit V, p. 119 tunica a tuendo corpore, tunica ut induca einfach durch den diplomatisch leicht zu rechtfertigenden zusatz von aut vor dem zweiten tunica heben.

L. V, p. 152: Armilustrum ab ambitu lustri. Macht gleich Varro bei seinen oft haarsträubenden etymologien nicht viel federlesens mit den einzelnen buchstaben, so ist doch nicht glaublich, dass er armilustrum einfach von ambitu lustri hergeleitet habe, da doch ein element des wortes zu offenkundig das wort arma enthält, und er selbst VI, p. 204 richtig deducirt: armilustrium ab eo quod in armilustro (armilustrio cod.) armati sacra faciunt. Daher ist wohl an unserer stelle armato vor ambitu ausgefallen.

L. VI, p. 183: Origines verborum quae sint locorum, et es, quae in his, in priore libro scripsi. Varro hat in dem ersten der an Cicero überschickten bücher nicht die gegenstände abgehandelt, die in dem raume sich finden, sondern den ursprung der namen solcher gegenstände. Das scheint schon den interpolator des cod. B veranlasst zu haben ea wegzulassen: richtiger wohl erweitern wir ea zu earum rerum.

L. VI, p. 222: Quom vehementius in movendo, ut ab se abeat, foras fertur, formido; quom pavet et ab eo pavor. Müller suchte der verderbten stelle durch emendation zu helfen und schrieb: quom per avia it, ab eo pavor, was aller wahrscheinlichkeit entbehrt; mir scheint eher etwas ausgefallen zu sein, weshalb ich zu lesen vorschlage quom ne pereat (sc. refugit mens), pavet, et ab eo pavor.

L. VII, p. 359. Zur erklärung des verses aus Plautus Pseudolus IV, 1, 45 bemerkt Varro: proversus dicitur ab eo quod in id quod est versus, was Müller emendirt in: in id quo it est versus; aber diese erklärung gilt fast mit gleichem rechte auch von dem, der an dem hause (transversus) vorbeischleicht; das richtige geben uns die folgenden worte Varro's an die hand: et ideo qui exit in vestibulum, quod est ante domum, prodire et procedere. Denn da Varro VI, p. 234 selber bemerkt pro idem valet quod

ante, so muss wohl hier in der erklärung von proversus gelesen werden: proversus dicitur ab eo quod in id, quod est ante, est versus.

L. VIII, p. 394. Da Varro im achten buch zur declination übergeht, so entwickelt er zunächst den nutzen, den dieselbe im gegensatze zur impositio verborum hervorbringe, und drückt sich dann über das verhältniss der verba imposititia und verba declinata folgendermassen aus: imposititia nomina esse voluerunt quam paucissima, quo citius ediscere possent: declinata quam plurima, quo facilius omnes quibus ad usum opus essent, dicerentur. cerentur las die vulgata discerent, Müller dicerent; aber keine der beiden verbesserungen genügt; denn nicht deshalb, damit alle lernten oder sagten, hat die sprache so viele abgeleitete wörter, sondern sie hat wenige imposititia verba, damit man nicht zu viele stammhafte wörter zu lernen habe, und dafür sehr viele verba declinata, damit trotz der wenigen stammhaften wörter doch alle verhältnisse des lebens bezeichnet werden könnten. Daher wird man wohl richtig den satz also verbessern: quo facilius omnes res, quibus ad vitam opus esset, dicerentur.

L. VIII, p. 418: Eo etiam magis analogias dissimilia finguntur, sed etiam ab isdem vocabulis dissimilia. Dass vor dissimilia eine lücke sei, hat Müller gut erkannt und sie theilweise richtig ausgefüllt mit den worten: non solum a similibus; aber es ist noch mehr ausgefallen, ohne dass sich freilich die worte gleich sicher restituiren liessen. Da nämlich Varro hier einen beweis gegen die analogie daraus entnimmt, dass nicht blos von ähnlichen worten unähnliches, sondern auch unähnliches von denselben worten abgeleitet werde, so muss folgendes der sinn der verstümmelten stelle sein: eo etiam magis analogia repudianda est, quod non solum a similibus dissimilia finguntur etc.

L. VIII, p. 438. Varro schliesst den absatz, worin er die anomalie in der bildung der composita darlegen will, nach der handschrift mit den worten: sic ab hoc quoque fonte quae profluant, animadvertere est facile. Aber nicht was durch composition entstehe wollte Varro lehren, sondern dass das, was entstehe, nicht analog gebildet sei. Daher ist anzunehmen, dass nach profluant die worte analogiam non servare oder ähnliche ausgefallen sind.

L. IX, p. 457 sq.: Sed ii qui in loquendo partim sequi iu-

bent nos consuetudinem, partim rationem, non tam discrepant, quod consuetudo et analogia coniunctiores sunt inter se, quam iei credunt; quod est nata ex quadam consuetudine analogia et ex hac consuetudo ex dissimilibus et similibus verborum quod declinationibus constat: neque anomalia neque analogia est repudianda, nisi si non est homo ex anima, quod est homo ex corpore et anima. Dass die stelle verstümmelt sei, ist leicht ersichtlich, nicht minder schwer ist einzusehen, dass die ergänzung Müllers: quod est nata ex quadam consuetudine analogia, et ex hac \* consuetudine item anomalia; itaque\* consuetudo etc. zu verwerfen sei. Denn wie kann der satz "aus dem sprachgebrauch ist die anomalie entstanden" beweisen, dass sprachgebrauch und analogie eng verbunden sind. Das richtige von Müllers änderung ist, dass ein ὁμοιοτέλευτον die lücke veranlasst habe, diese selbst aber fülle ich nach varronischer denkungsart folgendermassen aus: et es hac consuetudo corrigitur; quae consuetudo etc. Denn darin beruht die nahe berührung der consuetudo und analogia, dass aus dem sprachgebrauch die analogie entnommen ist, und wiederun nach der analogie der sprachgebrauch gebessert werden muss: letzteres aber ist eine von Varro in diesem buche zu wiederholten malen betonte und begründete ansicht.

L. IX, p. 459: Haec enim duo sunt, quae exigunt diverse, quod aliud est dicere verborum analogias, aliud dicere uti oportere analogiis. Ein grosser unterschied, meint Varro, ist ob ich sage, es bestehen analogien, oder ob ich sage, man müsse diese analogien auch anwenden. Denn eine änderung des sprachgebrauchs nach den gesetzen der analogie stehe nur dem volke insgesammt, nicht aber dem einzelnen aus dem volke zu; wesshalb aber doch jeder sagen könne, welches die von der analogie geforderte form sei. Diesen gedanken drückt Varro in der recapitulation dieses abschnittes p. 460 nochmals genau aus: Quare ad quamcunque summam in dicendo referam, si animadvertes, intelleges, utrum dicatur analogia esse, an uti oportere. Nach diesen bemerkungen kann es nicht zweifelhaft sein, dass auch an unsrer stelle zu schreiben ist: quod aliud est dicere esse verborum analogias.

L. IX, p. 461. Gegen diejenigen, die behaupteten, man müsse im reden dem sprachgebrauch, nicht der analogie folgen, bemerkt Varro: errant; quod qui in loquendo consuetudinem, qua oportet uti, sequitur non sine ea ratione. Die letzten worte emendirte

Spengel in sequitur, sequitur eam non sine ratione; die wiederholung von sequitur ist jedenfalls richtig, doch lassen sich die folgenden worte einfacher herstellen: non sine ea (sc. consuetudine) rationem. Denn auf diesen gedanken beziehen sich die folgenden worte, die Müller nicht hätte ändern sollen: Nam vocabula ac verba quae declinamus similiter, ea in consuetudine esse videmus, et ad eam conferimus, et si quid est erratum, non sine ea corrigimus, wobei ich besonders die letzten worte betone, die so zu erklären sind: wenn wir eine anomale form verbessern, so thun wir dieses nicht mit gänzlicher vernachlässigung des sprachgebrauchs, denn in dem speciellen fall ist wohl die consuetudo entgegen, denn sonst brauchten wir nicht zu verbessern, aber die änderung geschieht nach einem princip, das aus dem in andern worten herrschenden sprachgebrauch geschöpft ist, also nicht ganz ohne denselben. Dieses sucht Varro durch ein beispiel einleuchtend zu machen, indem er sagt, dass wir ein verstelltes sopha bei einem triclinium zurecht richten et ad consuetudinem communem et ad aliorum tricliniorum analogias. Daher muss auch in dem zweiten gliede des vergleiches: sic si quis in oratione in pronuntiando ita declinat verba, ut dicat disparia, quod peccat redigere debemus ad ceterorum similium verborum rationem, vor ad ceterorum die durch ein ὁμοιοτέλευτον ausgefallenen worte ad consuetudinem communem et eingesetzt werden.

L. IX, p. 472: Num aliter sol a bruma venit ad aequinoctium, ac contra cum ab solstitio venit ad aequinoctialem circulum et inde ad brumam. Varro sucht hier die analogie in der sprache durch die analogie in den naturphänomenen zu stützen; eine solche gewahren wir im laufe der sonne; gleich ist bei ihr der lauf von dem wendekreis des steinbocks zu dem des krebses und der vom wendekreis des krebses zu dem des steinbocks. Letzterer wird an unsrer stelle bezeichnet mit den worten: cum ab solstitio venit ad aequinoctialem circulum et inde ad brumam, daher muss auch das erste glied folgendermassen ergänzt werden: Num aliter sol a bruma venit ad aequinoctium et inde ad solstitium. Auf ganz gleiche weise ist in der darauf folgenden bemerkung über die gleichmässigkeit der bewegung des mondes der ausgangspunkt und endpunkt seines laufes angegeben.

L. IX, p. 491: Qui dicunt, quod sit a Romulo Roma et non Romula, neque ut ab ove ovilia, sic a bove bovilia, non esse

analogias, errant, quod nemo pollicetur, e vocabulo vocabulum declinari recto casu singulari in rectum singularem, sed ex duodus vocabulis similibus casus similiter declinatos similes seri. So lesen die handschriften und ausgaben. Aber es ist zu wiederholten malen von Varro zugegeben und VIII, p. 401 sqq. weitläusig erörtert, dass die declinatio der nomina nicht blos in der abwandlung durch casus und numeri, sondern auch in der bildung neuer nomina bestehe, die eben desshalb abgeleitete genannt werden. Um diesen widerspruch aufzuheben ist nach singularem "similiter" einzuschieben; denn in dieser zweiten weise der declinatio herrscht allerdings weniger analogie als willkühr, wie Varro selber X, p. 552 sagt: Voluntatem appello quom unus quivis a nomine aliei (sic Spengel, a li o vulgo, a li e cod.) imponit nomen, ut Romulus Romae.

L. IX, p. 528: Nam ex eodem genere et ex divisione (fort. esdem divisione) idem verbum, quod sumptum est, per tempora duci
potest, ut discebam, disco, discam, et eadem perfecti, sic
didiceram, didici, didicero. Aús dem gegensatz geht
klar hervor, dass nach tempora der genetiv infecti ansgefallen ist.
In den folgenden worten: ex quo licet scire verborum rationem
constare, sed eos, qui trium temporum verba pronuntiare velint,
scienter id facere, ist offenbar scienter in inscienter zu verbessers.

Wie von den behandelten stellen durch die schuld der abschreiber worte aus dem texte ausgefallen sind, so ist VI, p. 272 hic magistratus non potest exercitum urbanum convocare; censor, consul, dictator, interrex potest, quod censor exercitum centuriato constituit quinquennalem, quom lustrare et in urbem ad vexillum ducere debet; dictator et consul in singulos annos, quod hic exercitui imperare potest, quo eat, offenbar et dictator von einem interpolator eingeschoben, wie die worte in singulos annos und das pronomen hic beweisen. Es konnte aber in der begründung die aussergewöhnliche gewalt eines dictator ebenso gut wie die eines interrex übergangen werden.

Ausserdem ist der text hin und wieder dadurch verderbt, dass einzelne theile verschoben sind, so dass die ursprüngliche gestalt nur durch transpositionen hergestellt werden kann. Die grosse umstellung im fünften buche ist von Spengel in einer akademischen abhandlung über die kritik von Varro's büchern de L.L. sehr scharfsinnig aus dem zustand der handschrift, aus der die Florentiner abge-

schrieben ist, erklärt worden. Ueber den grund der kleinen verschiebungen kann man getheilter meinung sein; doch mag ich hier nicht auf diesen punkt eingehen, sondern nur einzelne derartige fälle nachweisen.

L. V, p. 52: Cum Coelio coniunctum Carinae et inter eas quem locum Ceriolensem appellatum apparet, quod primae regionis quartum sacrarium scriptum sic est:

Ceriolensis quarticeps circa Minervium qua in Caelio monte itur in Tabernola est.

Ceroliensis a carinarum iunctu dictus Carinae postea Cerionia etc. In dieser merkwürdigen eintheilung der alten stadt in XXIV sacraria scheinen die VI sacraria der ersten region der reihe nach gewesen zu sein: Caelius, Caeliolus, Carina, Ceroliensis, Carina altera, Subura. Darnach war früher wie spätter der Ceroliensis von den Carinae verschieden und kann daher nicht a carinarum iunctu: Carinae genannt worden sein. Vielmehr gehört diese etymologie offenbar zu den Carinis selber und ist nur durch verschiebung an einen unrichtigen platz gekommen: ich lese daher: Cum Caelio coniunctae Carinae a carinarum iunctu et inter eas — Ceroliensis dictus postea Cerolia.

L. V, p. 133: Vestis a velis; vela ab eo quod vellus lana tonsa universa. Id dictum, quod vellebant. Lanea ex lana facta. Es ist schwer zu sagen, was hier universa bei lana tonsa zu bedeuten habe; wohl aber vermisst man bei vestis den zusatz von universa, da zuerst vestis im allgemeinen und dann vestis lanea im besondern erklärt wird. Daher dürfte wohl universa aus der untern stelle zu vestis hinaufgestellt werden. Auf ganz ähnliche weise erklärt Varro p. 83 zuerst sacerdotes universi a sacris dicti, und geht dann erst auf die namen der einzelnen sacerdotes ein.

L. VIII, p. 417: Ab similibus similia ut a bono et malo, bonum, malum; a similibus dissimilia ut ab lupus, lepus; lupo, lepori. Contra ab dissimilibus similia ut Iuppiter, ovis, et lovi, ovi. Man sieht, dass in den letzten beispielen naturgemäss immer das ursprüngliche wort voransteht und das declinirte nachfolgt, wobei wie gewöhnlich Varro vom nominativ nicht auf den genetiv, sondern auf den dativ übergeht. Dieses lässt den ablativ der ersten reihe a bono et malo und die umgekehrte ordnung in derselben nicht zu, und es muss daher umgestellt werden a bonum et malum, bono, malo.

L. IX, p. 507: primum balneum (nomen ut graecum intreiit in urbem) publice ibi consedit, ubi bina essent coniuncta aedificia levendi causa; — et quod non erant duo, balnea dicere non consuerunt, cum hoc antiqui non balneum, sed lavatrinam appellare consuessent. Wie konnte, frage ich, der umstand, dass die alten nicht balneum sondern lavatrinam sagten, bewirkt haben, dass man den plural balnea nicht gebrauchte? Aber balneum ist ein griechisches, laeatrina ein lateinisches wort; daher ist offenbar nach consuerunt ein punkt zu setzen, und dann von seinem ungehörigen platse der satz "nomen ut graecum introiit in urbem" hierher zu versetzen, zu dem Varro noch erläuternd hinzufügt, dass man dafür ehemals das echt lateinische wort lavatrina gebraucht habe.

L. X, p. 554: Quare nisi in sua parte inter se collata erunt verba, si non conveniunt: non erit ita simile, ut debeat facere idem. Diesen worten kann ich unmöglich einen hier passenden sinn entlocken und verstehe auch nicht, was Müller mit seiner bemerkung andeutet. Denn wenn die worte nicht harmoniren, so können sie keine similia sein, mögen sie dem gleichen oder einem verschiedenen genus angehören; ein passender gedanke aber ergiebt sich, wenn man das eine non versetzt, das andere streicht und alse liest: verba: non, si conveniunt, erit ita simile, ut debeat facere idem.

Am meisten ist natürlich bei Varro bei einem solchen zustand der handschriften durch eigentliche emendation der verdorbenen stellen zu thun. Viel ist in dieser beziehung gefehlt durch verwechselung verschiedener formen des pronomen relationen, worüber schon Müller praef. p. xxIII sqq. gehandelt hat. Zu den dert verzeichneten stellen habe ich noch einige neue zu fügen.

L. V, p. 53: Eidem regioni attributa Subura, quod sub muro terreo Carinarum. Da erst nachher Varro seine eigene vermuthung wie die des gelehrten Junius über den ursprung des wortes Subura giebt, so kann hier keine begründung des namens, sondern eine angabe der lage jenes ortes enthalten sein, weshalb quod in quae geändert werden muss.

Ganz dasselbe gilt von einer anderen stelle V, p. 74: Hinc Epicharmus Enni Proserpinam quoque appellat, quod solet esse sub terris, wo erst nachher der grund, warum der mond auch Proserpina genannt worden sei, angegeben wird, und der mit quod angeknüpfte satz, noch nicht einmal einen grund enthalten kann; es ist daher auch hier quod in quae zu corrigiren, und es deutet

damit Varro kurz an, dass Proserpina in der regel eine göttin der unterwelt zu bedeuten pflege.

Complicirter stellt sich die sache in der erklärung der schwierigen auguralformeln VII, p. 293, wo Varro die glosse sancta womit man die worte templa tuescaque erklärte, verwarf und folgendes als grund der irrthümlichen auffassung der glossatoren angiebt: Sed hoc ut putarent aedem sacram esse templum et locum sacrum tescum esse (aedem sacram esse templum esse cod.), factum, quod in urbe Roma pleraeque aedes sacrae sunt templa eadem (templa, eadem sancta codd. edd.), et quod loca quaedam agrestia quae (quod codd. edd.) alicuius dei sunt, dicuntur tesca. Die änderung von quod in quae halte ich hier für unumgänglich nothwendig, da eben nach der abweichenden ansicht Varro's der namen tescu mit dem geweihtsein nichts zu thun hat, sondern von tueor in der bedeutung "besorgen, pflegen" abzuleiten ist. Dass Varro tesca oder tuesca von tueor hergeleitet habe, ist unbestritten, dass von tueor in der eben gegebenen bedeutung scheint mir aus §. 12 hervorzugehen, weshalb ich schliesslich noch eine verbesserung in Da wir nämlich in dem codex lesen: diesem absatze vorschlage. quod ubi mysteria fiunt, aut tuentur, luesca dicta, so darf nicht mit Müller aut tuentur in das hier ganz unpassende attuentur geändert werden, sondern ist anzunehmen, dass vor aut ein synonymes wort wie "curant" ausgefallen sei.

L. VI, p. 268: Commeatum praetores vocet ad te et eum de muris vocet praeco id imperare oportet. So lautet die verdorbene lesart in der untersuchungsinstruction der römischen quästoren, die aus der zeit stammen muss, wo noch die criminaljustiz den quästoren, nicht den prätoren oblag. Auf diese zeit ist auch, um dieses beiläufig zu bemerken, die etymologie zu beziehen, die Varro V, p. 86 von dem worte quaestor giebt: ab his postea qui quaestionum iudicia exercerent (exercent cod.) Quaestores dicti. Den eingang unserer formel hat nun Müller theilweise nach dem vorgange des gelehrten bischofs Augustinus also corrigirt: Commeet tum praeco, reum vocet ad te. Viel richtiger hat das erste wort Scioppius oder vielmehr Ursinus in comitiatum verbessert; denn dass dieses in der formel gestanden habe, lässt sich schon aus §. 93 abnehmen, wo es heisst: Sed ad comitia tum (fort. comitiatum) vocatur populus ideo, quod alia de causa hic magistratus non potest exercitum urbanum convocare. Zu gleicher zeit geht aus diesen worten, sowie aus dem ganzen richterlichen verfahren hervor, dass die änderung reum vocet ad te verwerslich ist; denn auf jeden fall müsste von der berufung des volkes die rede sein, und zwar in derselben feierlichen weise wie in den censoriis tabulis und in den commentariis consularibus. Daher lässt sich die corrupte lesart mit ziemlicher sicherheit folgender massen herstellen: Comitiatum populum Romanum Quiritium vocet ad te, was wegen der compendien, mit denen diese worte geschrieben waren, leicht anlass zur corrumpirung geben konnte.

L. VII, p. 382: Nexum Manilius scribit, omne quod per libram et aes geritur (fort. geratur), in quo sint mancipes; Mutius, quae per aes et libram fiant, ut obligentur, praeter quae mancipio dentur; hoc verius esse, ipsum verbum ostendit, de quo quaerit (fort. quaeritur); nam idem quod obligatur per libram neque suum fit, inde nexum dictum. Da Varro der ansicht des Mutius über den begriff des nexum folgt, so verlangt wohl der zusammenhang idem in ideo zu corrigiren, sowie auch der klarheit der ableitung wegen Müller an der richtigkeit der von Spengel vorgeschlagenen lesart sec suum nicht hätte zweifeln sollen.

L. IX, p. 504 sq. Ea, natura in quibus est mensura, non numerus, si genera in se habent plura, et ea in usum venerunt'e genere multo\* dicuntur multitudinis numero\*: sic vina, unquenta dicta. alii generis enim vinum quod Chio, aliud quod Lesbo: sic ex regionibus aliis quae ipsa dicuntur, nunc melius unquenta, cui nunc genera aliquot. Die worte dicuntur multitudinis numero habe ich nach Spengel "commentatio de emendanda ratione librorum M. Ter. Varronis d. l., ad celebranda semisecularia Friderici Thierschii scripta, p. 8 zugefügt; ein weiterer fehler liegt noch, wie Müller bereits eingesehen, in den worten aliis quae ipsa. Varro nämlich stellt die lehre auf, dass die namen der dinge, die gemessen, nicht gezählt werden, nicht im plural vorkommen, ausser, wenn sie viele arten enthalten; aus diesem grunde war der plural sins und später auch unquenta in geltung, nachdem man bei verfeinertem genusssinn auch die verschiedenen arten der salben, je nach den gegenden des orients, woher sie kamen, zu unterscheiden begann. Daher ist hier quae in quod zu ändern und mit ergänzung von alia zu schreiben: sic ex regionibus aliis alia quod ipsa, dicuntur nunc melius unquenta.

(Fortsetzung folgt.)

München.

Wilhelm Christ

### II. JAHRESBERICHTE.

# 15. Die aristotelische Ethik und Politik. (Vrgl. Phil. XI, p. 351. 544. XIV, p. 332).

Ohngefähr im laufe desselben jahres, in welchem von mir die neuesten leistungen der kritik auf dem gebiet der aristotelischen ethiken in diesen blättern übersichtlich zusammengestellt wurden, hat man sowohl in England, als auch in Frankreich mit einer ähnlichen rundschau eine allgemeine abrechnung über die resultate dieser leistungen verbunden. Beiderwärts aber ist diese, als eine nur secundäre aufgabe an eine grössere, selbstständige bearbeitung der aristotelischen sittenlehre angeschlossen worden: hier nämlich an: la Morale d'Aristote, traduite par Barthélemy St. Hilaire, Tom. III, Paris, 1856: dort an: the Ethics of Aristotle, illustrated with essays and notes by Sir Alexander Grant, Bart.

M. A. London, Vol. I, 1857. Schon aus diesem grunde beginnen wir die fortsetzung unseres berichts mit jenen beiden schriften.

I.

Die erstgenannte bildet einen theil der bei Ladrange und Durand erscheinenden, sehr würdig ausgestatteten gesammtübersetzung der werke des Aristoteles. Der erste band enthält in einem vorwort, p. 1—cccliii, eine rapide esquisse de la science morale, p. 1—xliv, und danach eine historisch philosophische darstellung und beurtheilung des sokratisch platonischen, des aristotelischen, des stoischen und des kantischen moralsystems, als der vier bisher hauptsächlich zur geltung gelangten philosophischen sittenlehren, p. xlv—ccliv. Hieran schliesst sich eine kritische untersuchung: Dissertation préliminaire sur les trois ouvrages de morale, conservés sous le nom d'Aristote, p. cclv—cccxxxiv, und auf diese folgt eine mit kritischen und erklärenden anmerkungen versehene übersetzung der beiden ersten bücher der nikomachischen ethik, p. 1—106. Der zweite band, 468 s., umfasst die folgenden acht bücher der Eth. ad Nic., der dritte übersetzung

aus diesen worten, sowie aus dem ganzen richterlichen verfahren hervor, dass die änderung reum vocet ad te verwerflich ist; denn auf jeden fall müsste von der berufung des volkes die rede sein, und zwar in derselben feierlichen weise wie in den censoriis tabulis und in den commentariis consularibus. Daher lässt sich die corrupte lesart mit ziemlicher sicherheit folgender massen herstellen: Comitiatum populum Romanum Quiritium vocet ad te, was wegen der compendien, mit denen diese worte geschrieben waren, leicht anlass zur corrumpirung geben konnte.

L. VII, p. 382: Nexum Manilius scribit, omne quod per tibram et aes geritur (fort. geratur), in quo sint mancipes; Mutius, quae per aes et libram fant, ut obligentur, praeter quae mancipio dentur; hoc verius esse, ipsum verbum ostendit, de quo quaerit (fort. quaeritur); nam idem quod obligatur per libram neque suum fit, inde nexum dictum. Da Varro der ansicht des Mutius über den begriff des nexum folgt, so verlangt wohl der zusammenhang idem in ideo zu corrigiren, sowie auch der klarheit der ableitung wegen Müller an der richtigkeit der von Spengel vorgeschlagenen lesart sec suum nicht hätte zweifeln sollen.

L. IX, p. 504 sq. Ea, natura in quibus est mensura, non numerus, si genera in se habent plura, et ea in usum penerunt'e genere multo\* dicuntur multitudinis numero\*: sic vina, unquenta dicta, alii generis enim vinum quod Chio, aliud quod Lesbo: sie ex regionibus aliis quae ipsa dicuntur, nunc melius unquenta, cui nunc genera aliquot. Die worte dicuntur multitudinis numero habe ich nach Spengel "commentatio de emendanda ratione librorum M. Ter. Varronis d. l., ad celebranda semisecularia Friderici Thierschii scripta, p. 8 zugefügt; ein weiterer fehler liegt noch, wie Müller bereits eingesehen, in den worten aliis quae ipsa. Varro nämlich stellt die lehre auf, dass die namen der dinge, die gemessen, nicht gezählt werden, nicht im plural vorkommen, ausser, wenn sie viele arten enthalten; aus diesem grunde war der plural pins und später auch unguenta in geltung, nachdem man bei verfeinertem genusssinn auch die verschiedenen arten der salben, je nach den gegenden des orients, woher sie kamen, zu unterscheiden begann. Daher ist hier quae in quod zu ändern und mit ergänzung von alia zu schreiben: sic ex regionibus aliis alia quod ipsa, dicuntur nunc melius unquenta.

(Fortsetzung folgt.)

München.

Wilhelm Christ

#### II. JAHRESBERICHTE.

## 15. Die aristotelische Ethik und Politik. (Vrgl. Phil. XI, p. 351. 544. XIV, p. 332).

Ohngefähr im laufe desselben jahres, in welchem von mir die neuesten leistungen der kritik auf dem gebiet der aristotelischem ethiken in diesen blättern übersichtlich zusammengestellt wurden, hat man sowohl in England, als auch in Frankreich mit einer ähnlichen rundschau eine allgemeine abrechnung über die resultate dieser leistungen verbunden. Beiderwärts aber ist diese, als eine nur secundäre aufgabe an eine grössere, selbstständige bearbeitung der aristotelischen sittenlehre angeschlossen worden: hier nämlich an: la Morale d'Aristote, traduite par Barthélemy St. Hilaire, Tom. III, Paris, 1856: dort an: the Ethics of Aristotle, illustrated with essays and notes by Sir Alexander Grant, Bart. M. A. London, Vol. I, 1857. Schon aus diesem grunde beginnen wir die fortsetzung unseres berichts mit jenen beiden schriften.

ı

Die erstgenannte bildet einen theil der bei Ladrange und Durand erscheinenden, sehr würdig ausgestatteten gesammtübersetzung der werke des Aristoteles. Der erste band enthält in einem vorwort, p. 1—cccliii, eine rapide esquisse de la science morale, p. 1—xliv, und danach eine historisch philosophische dar stellung und beurtheilung des sokratisch platonischen, des aristotelischen, des stoischen und des kantischen moralsystems, als der vier bisher hauptsächlich zur geltung gelangten philosophischen sittenlehren, p. xlv—ccliv. Hieran schliesst sich eine kritische untersuchung: Dissertation préliminaire sur les trois ouvrages de morale, conservés sous le nom d'Aristote, p. cclv—cccxxxiv, und auf diese folgt eine mit kritischen und erklärenden anmerkungen versehene übersetzung der beiden ersten bücher der nikomachischen ethik, p. 1—106. Der zweite band, 468 s., umfasst die folgenden acht bücher der Eth. ad Nic., der dritte übersetzung

der eudemischen ethik und der magna moralia, sowie des kleinen aufsatzes de virtutibus und eine Table des matières. Ucher das vielfältige, zur erklärung jener werke in diesen büchern vereinigte material glauben wir bier aber, schon mit rücksicht auf den raum, rasch hinwegeilen zu dürfen. Denn wozu auch an dieser stelle eine deutsche beurtheilung einer französischen übersetzung eines griechischen werkes, wie z. b. die nikomachische ethik ist 1)? Oder die durchmusterung von anmerkungen, die neben manchen guten und einigem neuen, was wirklich zur erklärung dient, durch ihre moderne, sentimentale färbung nicht selten an den ältern Barthélemy des jüngern Anacharsis erinnern 2)? Oder woss dem herrn verfasser hier nachgehen durch die windungen seiner eignen, aller empirie ausdrücklich absagenden, und doch ausschliesslich auf erfahrungsthatsachen der psychologie basirten 5), wenn auch sonst an trefflichen grundsätzen reichen sittenlehre? oder durch die daran geschlossene historisch - philosophische rundschau mit ihren gallicismen 4) oder originalitäten? So lassen wir hier denn nicht nur jene absolute identität der sokratischen und platonischen sittenlehre 5), und den historisch treu referirenden charakter seiner dialoge 6), und seine irrthumsfreie psychologie?) nebst dem durch die kantische metaphysik gestifteten unheil 8) auf sich beruhen; sondern mit ihnen zugleich das ganze sündenverzeichniss der aristotelischen tugendlehre; deren grundlegung hier als eben

- 1) Nur zum belege, dass wir hier nicht etwa eine schlersreie musterübersetzung mit stillschweigen übergehen: Ethn. 1, 2, 1995a 25: συνειδότες δ' έαυτοῖς ἄγνοιαν τοὺς μέγα τι καὶ ὑπὶς αὐτοὸς λόγουτης βαυμάζουσω: ou bien quand on a la conscience de son ignorance en se sorne à admirer ceux qui parlent du bonheur en termes pompeux et qui s'en sont une image supérieure à celle qu'on s'en fait soi même: cap. 3, 1095b 15: ἐκ τῶν βίων: par la vie qu'on mène soi même, u.s. w. Wie leicht übrigens aus der übersetzung eine paraphrase geworden, zeigt schon das δὲ des zweiten satzes. Cap. 1, 1094a 3: Ceci n'empêche pas bien entendu, qu'il n'y ait; wo der jüngste vorgänger (La morale et la politique d'Aristote, par M. Thurot. Paris, 1823) mit einem blossen cependant völlig ausreicht.
- 2) S. zu IX, 2, 8: oddi yaq the adthe natel zal untel: Aristote veut dire sans doute, qu'on a plus de tendresse pour une mère.
  - 3) S. Tom. I, p, x1 und p. xv1.
- 4) Dafür möchten wir sie aber um so weniger ausgeben, da Taurot, an den die ganze anlage Hilaire's namentlich von seiten des in der
  einleitung behandelten stoffes sich aufs engete anschliesst, in den betreffenden urtheilen von seinem nachfolger sich eben so sehr unterscheidet, wie oben in der weise der übersetzung.
  - 5) En morale Platon et Socrate ne sont qu'un: p. XLVII.
- 6) Ce n'est pas une théorie qu'il expose, c'est une histoire, qu'il reconte: p. xLVIII. Sehr buchstäblich zu nehmen : cf. LXXI. XLVII.
  - 7) Le maitre in/aillible, p. CCXXIV.
  - 8) Cf. p. LXXXII.

so schwach 9) erscheint, wie ihr ziel als niedrig 10), ihr resultat als dürftig 11), und vor allem als unheilvoll und verderblich ihre unterordnung unter die politik, welche: jusqu'à présent ne s'est quère élevée au dessus de l'interêt 12) (p. XLI). Aber auch des zweiten haupttheils jener untersuchungen, nämlich des kritischen, soll, schon um der gleichförmigkeit des referats willen, hier nur flüchtig gedacht werden. Es genüge über denselben zu bemerken, dass jene: Discussion sur les trois ouvrages etc. p. cclv—cccxxxiv, nicht allein eine sehr genaue kenntniss und berücksichtigung fast aller, unter uns in neuerer zeit erschienener, verwandter leistungen an den tag legt, sondern auch in manchen punkten, wo sie es nicht glaubt hoffen zu dürfen, mit den resultaten übereinstimmt, zu welchen gegenwärtig auch in Deutschland die mehrheit der stimmen zu neigen scheint.. So wird denn auch hier die echtheit jener beiden abschnitte über die  $\dot{\eta}\delta\sigma\nu\dot{\eta}$ , wenn auch nur bedingt, anerkannt 13); eben so wird der, von Fischer und Fritzsche befürwortete, scheidungsprocess zwischen den drei beiden ethiken gemeinsamen büchern (EthN. V. VI. VII), auf das bestimmteste nachgewiesen p. cccxx.x, (obgleich: en Allemagne ils ont fait école: p. cccii) und statt dessen alle drei bücher als rechtmässiger besitz der nikomachischen ethik vindicirt, p. cccx111. Endlich treten dann aber auch hier in betreff der eudemischen ethik wesentlich eben dieselben zweifel auf gegen die bekannte Spengelsche hypothese über ihren verfasser, zu deren anregung in diesen blättern wir uns grade um dieselbe zeit veranlasst gesehen 14). Auch hier nämlich wird zwar die möglichkeit zugegeben, der

9) Des göttlichen elements ledig, verzweifelnd an der unsterblichkeit; — l'âme toute corporelle p. cx.

10) Denn in ihr: it s'agit du bonheur uniquement, — tel qu'on le comprend d'ordinaire: ihr meister, sans l'avouer positivement ne juge un acte bon, qu'autant qu'il est profitable, p. CCXIV.

11) Nämlich durch ihre versetzung mit: quelque peu de ce scepti-

cisme dont l'opinion vulgaire est entâchée, p. CXXI.

- 12) Diese klage kehrt unablässig bei jeder gelegenheit durch alle drei bände wieder, während die Préface des ersten, sast auf der ersten seite von dem ähnlichen gedanken ausgeht: Car il a presque toujours beaucoup à perdre en devenant homme d'Etat. Und dabei hat doch derselbe versasser in seiner aristotelischen politik damals, freilich vor reichlich zwanzig jahren dieselbe nachdrücklich in schutz genommen gegen den vorwurf eines aus den blanken nutzen (utilité) gerichteten zwecks; ja unsre schrist selber weiss trotz all der obigen ausstellungen bei andern gelegenheiten lobend anzuerkennen: l'idée délicate même et élevée, die sie von ihrem bonheur gieht p. cxiii, nebst der trefslichkeit ihrer tugendtableaux p. cxi. Eine wesentlich gleiche characteristik der aristotelichen ethik von demselben versasser findet sich endlich in seinem: Mémoire sur la science morale (Sciences et travaux de l'Académie. 13e Serie, Tom. 14. 1855).
- vaux de l'Académie. 13e Serie. Tom. 14. 1855).

  13) Bald über die erörterungen des bd. VII der EthN.: je les trouve deplacées, p. ccxciv. cccxix; bald wieder mit Spengel, als zweite redaction von schülern aufgenommen.

14) S. Philol. XI, p. 576-582.

redaction eines aristotelischen lehrvortrags, als eines solchen, von seiten des Eudemus, dabei aber auch hier geltend gemacht die überaus grosse unwahrscheinlichkeit der für eine solche copie von irgend einem, geschweige einem begabten, schüler des Aristoteles je in anspruch genommenen autorschaft, p. cccx. Daneben eine prüfende durchmusterung sämmtlicher zu ihrer beglaubigung aus dem (einen, einzigen) zeugniss des alterthums, aus form und inhalt der schrift und des Simplicius aussage 15) enlehnten gründe, nehnt gegenüberstellung der in ihrer citationsweise 16), dem anerkannten charakter des Eudemus 17), dem noch immer schwankenden, inconsequenten verfahren der erklärten anhänger dieser hypothese 18) u. s. w. zu ihrer entkräftung liegenden gegenbedenken. Als resultat der untersuchung heisst es denn: je repousse donc toutes les hypothèses, qu'on a faites sur la morale à Eudème, p. cccxxxi: sie ist und bleibt wie die MM. une rédaction d'un des auditeurs Alle drei: à peu près inséparables, et l'antiquité n'a pas eu tort tout à fait de les croire d'Aristote, p. CCCXXXIII.

Je häufiger aber diese kritische untersuchung in der formulirung ihrer gegen Spengels hypothese vorgebrachten bedenken bis auf den wörtlichen ausdruck mit unsern eignen, oben erwähnten gegenbemerkungen zusammentrifft, um so weniger können wir es hier für unsere aufgabe halten, dem gewicht der einzelnen, angedeuteten begründungen auf schritt und tritt präfend nachzugehen. Dies glauben wir aber um so mehr andern überlassen zu dürfen, da der verfasser selber jene discussion mit einem rückblick auf die in der aristotelischen politik früher von ihm gewonnenen resultate und dem geständniss abschliesst: Ici je n'ai pu trouver des motifs plausibles de décision aussi positive de

<sup>15)</sup> Simplicius ne dit pas que cette manière de composer se retroudé dans tout le cours de l'ouvrage, et encore bien moins qu'elle fût habituille à Eudème. Il parait même vouloir dire tout le contraire, puisque quand Eudème ne fait que reproduire Aristote, il a grand soin de le remarquer: p. CCCXII. CCCXII.

<sup>16)</sup> N'est-ce pas une chose vraiment bien extraordinaire, que quelqu'un dise en écrivant: "Nous avons dit telle chose dans tel de nos ouvrages", et que celle affirmation positive et personelle signifie seulement: un tel a dil telle chose dans un de ces ouvrages: p. CCLVIII.

<sup>17)</sup> Je ne puis pas comprendre comment un disciple d'Aristote, qu'en suppose le plus docile et le plus devoué a pu faire en son nom personnel un ouvrage du genre de celui, qu'on appelle la morale à Eudème velt., p. cccx.

<sup>18)</sup> Namentlich wird die inconsequenz von Fritzsche hervorgeheben, in seine s. g. ethik des Eudemus ein ganzes buch des Aristoteles (b. IV) aufzunehmen, et de l'y laisser comme une protestation au nom de la tradition antique contre le système, qu'il adopte, p. CCCVII. So auch bei der darstellung von Brandis: on a peut-être quelque droit de s'es étonner, dass derselbe noch immer lehrsätze der s. g. selbstständigen ethik des Eudemus zur darstellung, nicht etwa der peripstetischen, sondern selbst der aristotelischen ethik zu verwenden sich erlaubt. Nur begreiflich bei innerm schwanken, p. CCCIX.

j'aime mieux ici passer pour un peu timide, que de risquer une témérilé, p. cccxxxiv. Denn dieser gegensatz mahnt uns an den nicht geringeren zwischen der höchst verschiedenen aufnahme. welche jene beiden schriften eines und desselben, in und mit der betreffenden deutschen litteratur gleich wohl bekannten, gelehrten Franzosen bisher unter uns gefunden. Da diese verschiedenheit nach unsrer überzeugung nun aber keinesweges durch den verschiedenen werth der betreffenden schriften selbst hinreichend motivirt ist, so dürfte, nach der ehrenvollen, lebhaft beistimmenden aufnahme, deren die politik gleich nach ihrem erscheinen vieler orten sich unter uns zu erfreuen hatte, auch diese behandlung der aristotelischen moral nach gerade berechtigt sein, endlich einmal von seiten des gelehrten Deutschlands nach vieriähriger wartezeit eine antwort zu vernehmen auf die, nach einem französischen journal jeder dort erscheinenden philologischen schrift leserlich an die stirn geprägte frage: Qu'en dira-t-on en Allemagne?

In dieser erwartung gehen wir denn von jenem werke über zu der zweiten oben genannten schrift: the Ethics of Aristotle, illustrated with essays and notes by Sir Alexander Grant. Bis jetzt besteht sie aus zwei bänden: Vol. I, 1857, London, containing Essays on the Ethics of Aristotle, p. 273, Vol. II, 1858, the Nicomachic Ethics I-IV, p. 287. Eine gehalt- und geistvolle schrift, durch welche der brittische baronet den alterthumsstudien seines standes wahrhaft ehre gemacht, und wohl mehr als irgend ein gelehrter seines landes zum tieferen verständniss jener schrift beigetragen. Für den ernst seines strebens zeugt gleichmässig der hier wohl zum erstenmal bei der interpretation scharf ins auge gefasste psychologische standpunkt: nämlich: to ascertain as far as possible and to make clear the meaning of these Ethics from the point of view of their writer (Tom. II, pref. XIV); als auch die durch den ganzen ersten band in einer reihe ansprechender und anregender essays 19) fortgeführte vorbereitung derselben; eben dafür endlich die tom. II reichlich bis zur hälfte fortgeschrittene, eben so eingehende als umfassende texteserklärung. Was nämlich letztere betrifft, so schickt sie erstlich jedem buch einen scharf gegliederten überblick seines gedankengangs voraus, und geht dann mit einer solchen gründlichkeit auf die eigenthümlichkeiten des aristotelischen sprachgebrauchs und gedankengehalts

<sup>19)</sup> Essay I, On the genuiness of the Nicom. Ethics and the method of their composition, p. 1—43: Ess. II, On the history of moral philosophy in Greece previous to Aristotle, p. 43—135: Ess. III, On the relation of Arist. Ethics to Plato and the Platonists, p. 135—167: Ess. IV, On the phisical forms in the Ethics of Arist. p. 219: Ess. V, On the physical and theolog. Ideas in the Ethics of Arist. p. 243: Ess. VI, On the relation of Arist. Ethics to Modern Systems p. 251. — Dazu drei Appendices: Append. A: On the Ethic. method of Arist. p. 263: Append. B: On the ¿ξωτερωκολ λόγος, p. 269: App. C: On the Polit. Ideas in the Eth. of Ar. p. 273.

analogias, errant, quod nemo pollicetur, e vocabulo vocabulum declinari recto casu singulari in rectum singularem, sed em duobus vocabulis similibus casus similiter declinatos similes seri. So lesen die handschriften und ausgaben. Aber es ist zu wiederholten malen von Varro zugegeben und VIII, p. 401 sqq. weitläusig erörtert, dass die declinatio der nomina nicht blos in der abwandlung durch casus und numeri, sondern auch in der bildung neuer nomina bestehe, die eben desshalb abgeleitete genannt werden. Um diesen widerspruch aufzuheben ist nach singularem "similiter" einzuschieben; denn in dieser zweiten weise der declinatio herracht allerdings weniger analogie als willkühr, wie Varro selber X, p. 552 sagt: Voluntatem appello quom unus quivis a nomine aliei (sic Spengel, alio vulgo, alie cod.) imponit nomen, ut Romulus Romae.

L. IX, p. 528: Nam ex eodem genere et ex divisione (fort. esdem divisione) idem verbum, quod sumptum est, per tempora duci
potest, ut discebam, disco, discam, et eadem perfecti, sic
didiceram, didici, didicero. Aús dem gegensatz geht
klar hervor, dass nach tempora der genetiv infecti ausgefallen ist.
In den folgenden worten: ex quo licet scire verborum rationem
constare, sed eos, qui trium temporum verba pronuntiere velint,
scienter id facere, ist offenbar scienter in inscienter zu verbessers.

Wie von den behandelten stellen durch die schuld der abschreiber worte aus dem texte ausgefallen sind, so ist VI, p. 272 hic magistratus non potest exercitum urbanum convocare; censor, consul, dictator, interrex potest, quod censor exercitum centuriato constituit quinquennalem, quom lustrare et in urbem ad vexilium ducere debet; dictator et consul in singulos annos, quod hic exercitui imperare potest, quo eat, offenbar et dictator von einem interpolator eingeschoben, wie die worte in singulos annos und das pronomen hic beweisen. Es kounte aber in der begründung die aussergewöhnliche gewalt eines dictator ebenso gut wie die eines interrex übergangen werden.

Ausserdem ist der text hin und wieder dadurch verderbt, dass einzelne theile verschoben sind, so dass die ursprüngliche gestalt nur durch transpositionen hergestellt werden kann. Die grosse umstellung im fünften buche ist von Spengel in einer akademischen abhandlung über die kritik von Varro's büchern de L.L. sehr scharfsinnig aus dem zustand der handschrift, aus der die Florentiner abge-

schrieben ist, erklärt worden. Ueber den grund der kleinen verschiebungen kann man getheilter meinung sein; doch mag ich hier nicht auf diesen punkt eingehen, sondern nur einzelne derartige fälle nachweisen.

L. V, p. 52: Cum Coelio coniunctum Carinae et inter eas quem locum Ceriolensem appellatum apparet, quod primae regionis quartum sacrarium scriptum sic est:

Ceriolensis quarticeps circa Minervium qua in Caelio monte itur in Tabernola est.

Ceroliensis a carinarum iunctu dictus Carinae postea Cerionia etc. In dieser merkwürdigen eintheilung der alten stadt in XXIV sacraria scheinen die VI sacraria der ersten region der reihe nach gewesen zu sein: Caelius, Caeliolus, Carina, Ceroliensis, Carina altera, Subura. Darnach war früher wie spätter der Ceroliensis von den Carinae verschieden und kann daher nicht a carinarum iunctu: Carinae genannt worden sein. Vielmehr gehört diese etymologie offenbar zu den Carinis selber und ist nur durch verschiebung an einen unrichtigen platz gekommen: ich lese daher: Cum Caelio coniunctae Carinae a carinarum iunctu et inter eas — Ceroliensis dictus postea Cerolia.

L. V, p. 133: Vestis a velis; vela ab eo quod vellus lana tonsa universa. Id dictum, quod vellebant. Lanea ex lana facta. Es ist schwer zu sagen, was hier universa bei lana tonsa zu bedeuten habe; wohl aber vermisst man bei vestis den zusatz von universa, da zuerst vestis im allgemeinen und dann vestis lanea im besondern erklärt wird. Daher dürfte wohl universa aus der untern stelle zu vestis hinaufgestellt werden. Auf ganz ähnliche weise erklärt Varro p. 83 zuerst sacerdotes universi a sacris dicti, und geht dann erst auf die namen der einzelnen sacerdotes ein.

L. VIII, p. 417: Ab similibus similia ut a bono et malo, bonum, malum; a similibus dissimilia ut ablupus, lepus; lupo, lepori. Contra ab dissimilibus similia ut Iuppiter, ovis, et lovi, ovi. Man sieht, dass in den letzten beispielen naturgemäss immer das ursprüngliche wort voransteht und das declinirte nachfolgt, wobei wie gewöhnlich Varro vom nominativ nicht auf den genetiv, sondern auf den dativ übergeht. Dieses lässt den ablativ der ersten reihe a bono et malo und die umgekehrte ordnung in derselben nicht zu, und es muss daher umgestellt werden a bonum et malum, bono, malo.

L. IX, p. 507: primum balneum (nomen ut graecum introiit in urbem) publice ibi consedit, ubi bina essent consuncta aedificia lavandi causa; — et quod non erant duo, balnea dicere non consuerunt, cum hoc antiqui non balneum, sed lavatrinam appellare consuessent. Wie konnte, frage ich, der umstand, dass die alten nicht balneum sondern lavatrinam sagten, bewirkt haben, dass man den plural balnea nicht gebrauchte? Aber balneum ist ein griechischen, lavatrina ein lateinisches wort; daher ist offenbar nach consuerunt ein punkt zu setzen, und dann von seinem ungehörigen platse der satz "nomen ut graecum introiit in urbem" hierher zu versetzen, zu dem Varro noch erläuternd hinzufügt, dass man dafür ehemals das echt lateinische wort lavatrina gebraucht habe.

L. X, p. 554: Quare nisi in sua parte inter se collata erunt verba, si non conveniunt: non erit ita simile, ut debeat facere idem. Diesen worten kann ich unmöglich einen hier passenden sinn entlocken und verstehe auch nicht, was Müller mit seiner bemerkung andeutet. Denn wenn die worte nicht harmoniren, so können sie keine similia sein, mögen sie dem gleichen oder einem verschiedenen genus angehören; ein passender gedanke aber ergieht sich, wenn man das eine non versetzt, das andere streicht und alse liest: verba: non, si conveniunt, erit ita simile, ut debeat facere idem.

Am meisten ist natürlich bei Varro bei einem solchen zustand der handschriften durch eigentliche emendation der verdorbenen stellen zu thun. Viel ist in dieser beziehung gefehlt durch verwechselung verschiedener formen des pronomen relatioum, worüber schon Müller praef. p. xxiii sqq. gehandelt hat. Zu den dert verzeichneten stellen habe ich noch einige neue zu fügen.

L. V, p. 53: Eidem regioni attributa Subura, quod sub muro terreo Carinarum. Da erst nachher Varro seine eigene vermuthung wie die des gelehrten Junius über den ursprung des wortes Subura giebt, so kann hier keine begründung des namens, sondern eine angabe der lage jenes ortes enthalten sein, weshalb quod in quae geändert werden muss.

Ganz dasselbe gilt von einer anderen stelle V, p. 74: Hinc Epicharmus Enni Proserpinam quoque appellat, quod solet esse sub terris, wo erst nachher der grund, warum der mond auch Proserpina genannt worden sei, angegeben wird, und der mit quod angeknüpfte satz, noch nicht einmal einen grund enthalten kann; es ist daher auch hier quod in quae zu corrigiren, und es deutet damit Varro kurz an, dass Proserpina in der regel eine göttin der unterwelt zu bedeuten pflege.

Complicirter stellt sich die sache in der erklärung der schwierigen auguralformeln VII, p. 293, wo Varro die glosse sancta womit man die worte templa tuescaque erklärte, verwarf und folgendes als grund der irrthümlichen auffassung der glossatoren angiebt: Sed hoc ut putarent aedem sacram esse templum et locum sacrum tescum esse (aedem sacram esse templum esse cod.), factum, quod in urbe Roma pleraeque aedes sacrae sunt templa eadem (templa, eadem sancta codd. edd.), et quod loca quaedam agrestia quae (quod codd. edd.) alicuius dei sunt, dicuntur tesca. Die änderung von quod in quae halte ich hier für unumgänglich nothwendig, da eben nach der abweichenden ansicht Varro's der namen tescu mit dem geweihtsein nichts zu thun hat, sondern von tueor in der bedeutung "besorgen, pflegen" abzuleiten ist. Dass Varro tesca oder tuesca von tueor hergeleitet habe, ist unbestritten, dass von tueor in der eben gegebenen bedeutung scheint mir aus §. 12 hervorzugehen, weshalb ich schliesslich noch eine verbesserung in diesem absatze vorschlage. Da wir nämlich in dem codex lesen: quod ubi mysteria fiunt, aut tuentur, luesca dicta, so darf nicht mit Müller aut tuentur in das hier ganz unpassende attuentur geändert werden, sondern ist anzunehmen, dass vor aut ein synonymes wort wie "curant" ausgefallen sei.

L. VI, p. 268: Commeatum praetores vocet ad te et eum de muris vocet praeco id imperare oportet. So' lautet die verdorbene lesart in der untersuchungsinstruction der römischen quästoren, die aus der zeit stammen muss, wo noch die criminaljustiz den quästoren, nicht den prätoren oblag. Auf diese zeit ist auch, um dieses beiläufig zu bemerken, die etymologie zu beziehen, die Varro V, p. 86 von dem worte quaestor giebt: ab his postea qui quaestionum iudicia exercerent (exercent cod.) Quaestores dicti. Den eingang unserer formel hat nun Müller theilweise nach dem vorgange des gelehrten bischofs Augustinus also corrigirt: Commeet tum praeco, reum vocet ad te. Viel richtiger hat das erste wort Scioppius oder vielmehr Ursinus in comitiatum verbessert; denn dass dieses in der formel gestanden habe, lässt sich schon aus §. 93 abnehmen, wo es heisst: Sed ad comilia tum (fort. comitiatum) vocatur populus ideo, quod alia de causa hic magistratus non potest exercitum urbanum convocare. Zu gleicher zeit geht

aus diesen worten, sowie aus dem ganzen richterlichen verfahren hervor, dass die änderung reum vocet ad te verwerflich ist; denn auf jeden fall müsste von der berufung des volkes die rede sein, und zwar in derselben feierlichen weise wie in den censoriis tabulis und in den commentariis consularibus. Daher lässt sich die corrupte lesart mit ziemlicher sicherheit folgender massen herstellen: Comitiatum populum Romanum Quiritium vocet ad te, was wegen der compendien, mit denen diese worte geschrieben waren, leicht anlass zur corrumpirung geben konnte.

L. VII, p. 382: Nexum Manilius scribit, omne quod per tibran et aes geritur (fort. geratur), in quo sint mancipes; Mutius, quae per aes et libram fant, ut obligentur, praeter quae mancipio dentur; hoc verius esse, ipsum verbum ostendit, de quo quaerit (fort. quaeritur); nam idem quod obligatur per libram neque suum fit, inde nexum dictum. Da Varro der ansicht des Mutius über den begriff des nexum folgt, so verlangt wohl der zusammenhang idem in ideo zu corrigiren, sowie auch der klarheit der ableitung wegen Müller an der richtigkeit der von Spengel vorgeschlagenen lessert nec suum nicht hätte zweifeln sollen.

L. IX, p. 504 sq. Ea, natura in quibus est mensura, non numerus, si genera in se habent plura, et ea in usum venerunt'e genere multo\* dicuntur multitudinis numero\*: sic vina, unquenta dicta, alii generis enim vinum quod Chio, aliud quod Lesbo: sic ex regionibus aliis quae ipsa dicuntur, nunc melius unquenta, cui nunc genera aliquot. Die worte dicuntur multitudinis numero habe ich nach Spengel "commentatio de emendanda ratione librorum M. Ter. Varronis d. l., ad celebranda semisecularia Friderici Thierschii scripta, p. 8 zugefügt; ein weiterer fehler liegt noch, wie Müller bereits eingesehen, in den worten aliis quae ipsa. stellt die lehre auf, dass die namen der dinge, die gemessen, nicht gezählt werden, nicht im plural vorkommen, ausser, wenn sie viele arten enthalten; aus diesem grunde war der plural pins und später auch unguenta in geltung, nachdem man bei verfeinertem genusssinn auch die verschiedenen arten der salben, je nach den gegenden des orients, woher sie kamen, zu unterscheiden begann. Daher ist hier quae in quod zu ändern und mit ergänzung von alia zu schreiben: sic ex regionibus aliis alia quod ipsa, dicuntur nunc melius unquenta.

(Fortsetzung folgt.)

München.

Wilhelm Christ

### II. JAHRESBERICHTE.

## 15. Die aristotelische Ethik und Politik.

(Vrgl. Phil. XI, p. 351. 544. XIV, p. 332).

Ohngefähr im laufe desselben jahres, in welchem von mir die neuesten leistungen der kritik auf dem gebiet der aristotelischem ethiken in diesen blättern übersichtlich zusammengestellt wurden, hat man sowohl in England, als auch in Frankreich mit einer ähnlichen rundschau eine allgemeine abrechnung über die resultate dieser leistungen verbunden. Beiderwärts aber ist diese, als eine nur secundäre aufgabe an eine grössere, selbstständige bearbeitung der aristotelischen sittenlehre angeschlossen worden: hier nämlich an: la Morale d'Aristote, traduite par Barthélemy St. Hilaire, Tom. III, Paris, 1856: dort an: the Ethics of Aristotle, illustrated with essays and notes by Sir Alexander Grant, Bart.

M. A. London, Vol. I, 1857. Schon aus diesem grunde beginnen wir die fortsetzung unseres berichts mit jenen beiden schriften.

f.

Die erstgenannte bildet einen theil der bei Ladrange und Durand erscheinenden, sehr würdig ausgestatteten gesammtübersetzung der werke des Aristoteles. Der erste band enthält in einem vorwort, p. 1—cccliii, eine rapide esquisse de la science morale, p. 1—xliv, und danach eine historisch-philosophische dar stellung und beurtheilung des sokratisch-platonischen, des aristotelischen, des stoischen und des kantischen moralsystems, als der vier bisher hauptsächlich zur geltung gelangten philosophischen sittenlehren, p. xlv—ccliv. Hieran schliesst sich eine kritische untersuchung: Dissertation préliminaire sur les trois ouvrages de morale, conservés sous le nom d'Aristote, p. cclv—cccxxxiv, und auf diese folgt eine mit kritischen und erklärenden anmerkungen versehene übersetzung der beiden ersten bücher der nikemachischen ethik, p. 1—106. Der zweite band, 468 s., umfasst die folgenden acht bücher der Eth. ad Nic., der dritte übersetzung

der eudemischen ethik und der magna moralia, sowie des kleinen aufsatzes de virtutibus und eine Table des matières. Ucher das vielfältige, zur erklärung jener werke in diesen büchern vereinigte material glauben wir hier aber, schon mit rücksicht auf den raum, rasch hinwegeilen zu dürfen. Denn wozu auch an dieser stelle eine deutsche beurtheilung einer französischen übersetzung eines griechischen werkes, wie z.b. die nikomachische ethik ist 1)? Oder die durchmusterung von anmerkungen, die neben manchem guten und einigem neuen, was wirklich zur erklärung dient. durch ihre moderne, sentimentale färbung nicht selten an den ältern Barthélemy des jüngern Anacharsis erinnern 2)? Oder wosa dem herrn verfasser hier nachgehen durch die windungen seiner eignen, aller empirie ausdrücklich absagenden, und doch ausschliesslich auf erfahrungsthatsachen der psychologie basirten 5), wenn auch sonst an trefflichen grundsätzen reichen sittenlehre? oder durch die daran geschlossene historisch-philosophische rundschau mit ihren gallicismen 4) oder originalitäten? So lassen wir hier denn nicht nur jene absolute identität der sokratischen und platonischen sittenlehre 5), und den historisch treu referirenden charakter seiner dialoge 6), und seine irrthumsfreie psychologie 7) nebst dem durch die kantische metaphysik gestifteten unheil 8) auf nich beruhen; sondern mit ihnen zugleich das ganze sündenverzeichniss der aristotelischen tugendlehre; deren grundlegung hier als eben

- 1) Nur zum belege, dass wir hier nicht etwa eine fehlerfreie musterübersetzung mit stillschweigen übergehen: RthN. 1, 2, 1095a 25: συνειδότες δ' ἐαυτοῖς ἄγνοιαν τοὺς μέγα τι καὶ ὁπὲρ αὐτοὺς Δέγωντας δυνειδούτες οι bien quand on a la conscience de son ignerance en se borne à admirer ceux qui parlent du bonheur en termes pompeus et qui s'en font une image supérieure à celle qu'on s'en fait soi même: cap. 3, 1095b 15: ἐκ τῶν βίων: par la vie qu'on mène soi même, u.s. w. Wie leicht übrigens aus der übersetzung eine paraphrase geworden, zeigt schon das δὲ des zweiten satzes. Cap. 1, 1094a 3: Ceci n'empéche pas bien entendu, qu'il n'y ait; wo der jüngste vorgänger (La morale et la politique d'Aristote, par M. Thurot. Paris, 1823) mit einem blossen cependant völlig ausreicht.
- 2) S. zu IX, 2, 8: οὐδὲ γὰς την αὐτην πατοὶ καὶ μητοί: Aristots veut dire sans doute, qu'on a plus de tendresse pour uns mère.
  - 3) S. Tom. I, p, xi und p. xvi.
- 4) Dafür möchten wir sie aber um so weniger ausgeben, da Taurot, an den die ganze anlage Hilaire's namentlich von seiten des in der
  einleitung behandelten stoffes sich auß engete anschliesst, in den betreffenden urtheilen von seinem nachfolger sich eben so sehr unterscheidet, wie oben in der weise der übersetzung.
  - 5) En morale Platon et Socrate ne sont qu'un: p. xLv11.
- 6) Ce n'est pas une théorie qu'il expose, c'est une histoire, qu'il reconte: p. xlviii. Sehr buchstäblich zu nehmen: cf. LXXI. XLVII.
  - 7) Le maitre in/aillible, p. CCXXIV.
  - 8) Cf. p. LXXXII.

so schwach 9) erscheint, wie ihr ziel als niedrig 10), ihr resultat als dürftig 11), und vor allem als unheilvoll und verderblich ihre unterordaung unter die politik, welche: jusqu'à présent ne s'est guère élevée au dessus de l'interêt 12) (p. XLI). Aber auch des zweiten haupttheils jener untersuchungen, nämlich des kritischen, soll, schon um der gleichförmigkeit des referats willen, hier nur flüchtig gedacht werden. Es genüge über denselben zu bemerken, dass jene: Discussion sur les trois ouvrages etc. p. ccly—cccxxxiv, nicht allein eine sehr genaue kenntniss und berücksichtigung fast aller, unter uns in neuerer zeit erschienener, verwandter leistungen an den tag legt, sondern auch in manchen punkten, wo sie es nicht glaubt hoffen zu dürfen, mit den resultaten übereinstimmt, zu welchen gegenwärtig auch in Deutschland die mehrheit der stimmen zu neigen scheint.. So wird denn auch hier die echtheit jener beiden abschnitte über die  $\dot{\eta}\delta\sigma\nu\dot{\eta}$ , wenn auch nur bedingt, anerkannt 13); eben so wird der, von Fischer und Fritzsche befürwortete, scheidungsprocess zwischen den drei beiden ethiken gemeinsamen büchern (EthN. V. VI. VII), auf das bestimmteste nachgewiesen p. cccxx x, (obgleich: en Allemagne ils ont fait école: p. ccc11) und statt dessen alle drei bücher als rechtmässiger besitz der nikomachischen ethik vindicirt, p. cccx111. Endlich treten dann aber auch hier in betreff der eudemischen ethik wesentlich eben dieselben zweifel auf gegen die bekannte Spengelsche hypothese über ihren verfasser, zu deren anregung in diesen blättern wir uns grade um dieselbe zeit veranlasst gesehen 14). Auch hier nämlich wird zwar die möglichkeit zugegeben, der

9) Des göttlichen elements ledig, verzweifelnd an der unsterblichkeit; — l'âme toute corporelle p. cx.

10) Denn in ihr: it s'agit du bonheur uniquement, — tel qu'on le comprend d'ordinaire: ihr meister, sans l'avouer positivement ne juge un acte bon, qu'autant qu'il est profitable, p. CCXIV.

11) Nämlich durch ihre versetzung mit: quelque peu de ce scepti-

cisme dont l'opinion vulgaire est entâchée, p. CXXI.

- 12) Diese klage kehrt unablässig bei jeder gelegenheit durch alle drei bände wieder, während die Préface des ersten, fast auf der ersten seite von dem ähnlichen gedanken ausgeht: Car il a presque toujours beaucoup à perdre en devenant homme d'Etat. Und dabei hat doch derselbe verfasser in seiner aristotelischen politik damals, freilich vor reichlich zwanzig jahren dieselbe nachdrücklich in schutz genommen gegen den vorwurf eines auf den blanken nutzen (utilité) gerichteten zwecks; ja unsre schrift selber weiss trotz all der obigen ausstellungen bei andern gelegenheiten lobend anzuerkennen: l'idée délicate même et élevée, die sie von ihrem bonheur giebt p. cxm, nebst der trefflichkeit ihrer tugendtableaux p. cxL. Eine wesentlich gleiche characteristik der aristotelichen ethik von demselben verfasser findet sich endlich in seinem: Mémoire sur la science morale (Sciences et travaux de l'Académie. 13e Serie. Tom. 14. 1855).
- vaux de l'Académie. 13e Serie. Tom. 14. 1855).

  13) Bald über die erörterungen des bd. VII der EthN.: je les trouve deplacées, p. ccxciv. cccxix; bald wieder mit Spengel, als zweite redaction von schülern aufgenommen.

14) S. Philol. XI, p. 576-582.

redaction eines aristotelischen lehrvortrags, als eines solchen, von seiten des Eudemus, dabei aber auch hier geltend gemacht die überaus grosse unwahrscheinlichkeit der für eine solche cepie von irgend einem, geschweige einem begabten, schüler des Aristoteles je in anspruch genommenen autorschaft, p. cccx. Daneben eine prüfende durchmusterung sämmtlicher zu ihrer beglaubigung aus dem (einen, einzigen) zeugniss des alterthums, aus form und inhalt der schrift und des Simplicius aussage 15) enlehnten gründe, nebst gegenüberstellung der in ihrer citationsweise 16), dem anerkannten charakter des Eudemus 17), dem noch immer schwankenden, inconsequenten verfahren der erklärten anhänger dieser hypothese 18) u. s. w. zu ihrer entkräftung liegenden gegenbedenken. Als resultat der untersuchung heisst es denn: je repousse donc toutes les hypothèses, qu'on a faites sur la morale à Eudème, p. cccxxx1: sie ist und bleibt wie die MM. une rédaction d'un des auditeurs Alle drei: à pou près inséparables, et l'antiquité n's pas eu tort tout à fait de les croire d'Aristote, p. CCCXXXIII.

Je häufiger aber diese kritische untersuchung in der formulirung ihrer gegen Spengels hypothese vorgebrachten bedenken bis auf den wörtlichen ausdruck mit unsern eignen, oben erwähsten gegenbemerkungen zusammentrifft, um so weniger können wir es hier für unsere aufgabe halten, dem gewicht der einzelnen, angedeuteten begründungen auf schritt und tritt prüfend nachzugehen. Dies glauben wir aber um so mehr andern überlassen zu dürfen, da der verfasser selber jene discussion mit einem rückblick auf die in der aristotelischen politik früher win ihm gewonnenen resultate und dem geständniss abschliesst: Ici je n'ai pu trouver des motifs plausibles de décision aussi positive de

- 15) Simplicius ne dit pas que cette manière de composer se retreunté dans tout le cours de l'ouvrage, et encore bien moins qu'elle fût habituelle à Eudème. Il parait même vouloir dire tout le contraire, puisque quand Eudème ne fait que reproduire Aristote, il a grand soin de la remarquer: p. CCCXII. CCCXII.
- 16) N'est-ce pas une chose vraiment bien extraordinaire, que quelqu'un dise en écrivant: "Nous avons dit telle chose dans tel de nos ouvrages", st que cette affirmation positive et personelle signifie seulement: un tel a dit telle chose dans un de ces ouvrages: p. CCLVIII.

17) Je ne puis pas comprendre comment un disciple d'Aristote, qu'en suppose le plus docile et le plus devoué a pu faire en son nom personnel un ouvrage du genre de celui, qu'on appelle la morale à Eudème volt, p. CCCX.

18) Namentlich wird die inconsequenz von Fritzsche hervorgeheben, in seine s. g. ethik des Eudemus ein ganzes buch des Aristoteles (b. 1V) aufzunehmen, et de l'y laisser comme une protestation au nom de la tradition antique contre le système, qu'il adopte, p. CCCVII. So auch bei der darstellung von Brandis: on a peut-être quelque droit de s'es étonner, dass derselbe noch immer lehrsätze der s. g. selbstatändiges ethik des Eudemus zur darstellung, nicht etwa der peripatetischen, sondern selbst der aristotelischen ethik zu verwenden sich erlaubt. Nur begreiflich bei innerm schwanken, p. CCCIX.

j'aime mieux ici passer pour un peu timide, que de risquer une témérilé, p. cccxxxiv. Denn dieser gegensatz mahnt uns an den nicht geringeren zwischen der höchst verschiedenen aufnahme, welche jene beiden schriften eines und desselben, in und mit der betreffenden deutschen litteratur gleich wohl bekannten, gelehrten Franzosen bisher unter uns gefunden. Da diese verschiedenheit nach unsrer überzeugung nun aber keinesweges durch den verschiedenen werth der betreffenden schriften selbst hinreichend motivirt ist, so dürfte, nach der ehrenvollen, lebhaft beistimmenden aufnahme, deren die politik gleich nach ihrem erscheinen vieler orten sich unter uns zu erfreuen hatte, auch diese behandlung der aristotelischen moral nach gerade berechtigt sein, endlich einmal von seiten des gelehrten Deutschlands nach vierjähriger wartezeit eine antwort zu vernehmen auf die, nach einem französischen journal jeder dort erscheinenden philologischen schrift leserlich an die stirn geprägte frage: Qu'en dira-t-on en Allemagne?

In dieser erwartung gehen wir denn von jenem werke über zu der zweiten oben genannten schrift: the Ethics of Aristotle, illustrated with essays and notes by Sir Alexander Grant. Bis jetzt besteht sie aus zwei bänden: Vol. I, 1857, London, containing Essays on the Ethics of Aristotle, p. 273, Vol. II, 1858, the Nicomachic Ethics I-IV, p. 287. Eine gehalt- und geistvolle schrift, durch welche der brittische baronet den alterthumsstudien seines standes wahrhaft ehre gemacht, und wohl mehr als irgend ein gelehrter seines landes zum tieferen verständniss jener schrift beigetragen. Für den ernst seines strebens zeugt gleichmässig der hier wohl zum erstenmal bei der interpretation scharf ins auge gefasste psychologische standpunkt: nämlich: to ascertain as far as possible and to make clear the meaning of these Ethics from the point of view of their writer (Tom. II, pref. XIV); als auch die durch den ganzen ersten band in einer reihe ansprechender und anregender essays 19) fortgeführte vorbereitung derselben; eben dafür endlich die tom. Il reichlich bis zur hälfte fortgeschrittene, eben so eingehende als umfassende texteserklärung. Was nämlich letztere betrifft, so schickt sie erstlich jedem buch einen scharf gegliederten überblick seines gedankengangs voraus, und geht dann mit einer solchen gründlichkeit auf die eigenthümlichkeiten des aristotelischen sprachgebrauchs und gedankengehalts

<sup>19)</sup> Essay I, On the genuiness of the Nicom. Ethics and the method of their composition, p. 1—43: Ess. II, On the history of moral philosophy in Greece previous to Aristotle, p. 43—135: Ess. III, On the relation of Arist. Ethics to Plato and the Platonists, p. 135—167: Ess. IV, On the philosophical forms in the Ethics of Arist. p. 219: Ess. V, On the physical and theolog. Ideas in the Ethics of Arist. p. 243: Ess. VI, On the relation of Arist. Ethics to Modern Systems p. 251. — Dazu drei Appendices: Append. A: On the Ethic. method of Arist. p. 263: Append. B: On the Ethics to Modern Systems of Arist. p. 263: Append. B: On the Ethics of Arist. p. 269: App. C: On the Polit. Ideas in the Eth. of Ar. p. 273.

und auf die stellung der aristotelischen ethik zu den andere werken des Stagiriten und andrer philosophen ein, dass man z. b. bei dem zur erläuterung des ersten capitels von b. I (ed. Bekk.) hier angezogenen etwa für die eine ganze hälfte weder bei Zell nech bei Michelet noch bei Jelf leicht etwas finden möchte, was ihm entspräche. Und dabei verwendet sie gar manchmal eine falle reicher belesenheit und weltbeobachtung, und eine menge, bald einem Byron und Shakespeare, bald einem Göthe und Hegel, hald dem nationalcharakter des Irländers, oder dem prodigal ses des evangeliums, bald dem Rule Britannia der flotte, oder dem 70 deum laudamus der kirche entlehnter beispiele, belege, anapielugen und einwürfe, um den antiken lebensregeln den Aristoteles in solchen zeugnissen ihre bestätigung oder ihr correctiv zu geben, oder im reflexe jener modernen lebensbilder dieselben nach ihrer eigenthümlichen färbung in ihr wahres licht zu stellen. Ver allen dingen aber ist es Plato, der hier zur erklärung herangezogen und dessen philosophie als der eigentliche schlüssel zum verständniss des nachfolgers betrachtet wird 20). Denn: \* plain the relation of any one of Aristotles treatises to Plate it elmost a sufficient account of all, that it contains, 1, 135. Und-dabei überall des von vorn herein angekündigten standpunkts eingedenk, lässt die interpretation sich nicht leicht genügen an den blossen dass: ohne das: wie? Wie das jedesmalige urtheil vom Aristoteles ausgesprochen sei? wie es sich gestaltet in der werkstatt seines arbeitenden geistes? Ob als vorbereitender anlauf und vorsuch? oder als ein fertiges schlussergebniss und endresultat? Und wie der jedesmalige, entweder dem Aristoteles oder der gegenwart scheinbar so geläufige ausdruck, z. b. der qeórnote, eder der ένεργεια, des princips, der seele, der pflicht u. s. w. immer oder oft nur unter wesentlichen modificationen des gewöhnlichen sprachgebrauchs dem jedesmal gemeinten gedanken entspreche f Daher denn überaus häufig solche worterklärungen p. 8, p. 26 u. s. w. und bemerkungen über das hover (p. 45) und banter (p. 16) des meisters, den tentative way seiner untersuchungen, ihre hesitations und ihren progress.

Und wenn wir dem bisherigen dann noch beifügen, dass die essays des ersten theils nicht nur die berechtigung ihres erscheinens hauptsächlich durch des verfassers längere bekanntschaft mit den in Deutschland über den Aristoteles erschienenen <sup>31</sup>) monogrephien begründen (Pref. 1, p. 1), sondern auch in dem geiste der gegenwärtig unter uns anerkannten wissenschaftlichkeit (historical method, dialectic of reason) ausgeführt, und in ihren histori-

<sup>20)</sup> Cf. Essay III. So auch bei blossen anspielungen suf his p. 18, p. 22 u. s. w.

<sup>21)</sup> Unter denselben haben wir fast nur eine berücksichtigung von Ad. Stahrs und Trendelenburgs leistungen wiederheit vermiett.

schen skizzen dem besten, was wir von gleichem umfang <sup>22</sup>) haben, wenigstens völlig an die seite zu setzen sind, und eben so sehr anziehen durch die frische und klarheit der darstellung, als sie anregen durch die selbstständigkeit mancher forschung und die eigenthümlichkeit mancher aperçus <sup>23</sup>); so wie endlich, dass ihre beurtheilung des wissenschaftlichen, zwischen der ethik und politik bestehenden verhältnisses mit dem gedanken abschliesst: Aristoteles, ausgehend von der vorstellung einer der politik wesentlich inhärirenden ethik habe dieselbe eben is und mit seiner eignen behandlung zur selbstständigkeit erhoben, während der auf ihr erbaute aristotelische beste staat wesentlich eine identificirung unsres staats- und kirchenthums involvire (1, p. 275): so hoffen wir mit diesen zügen jene gehaltreiche schrift der aufmerksamkeit auch deutscher gelehrten nach massgabe des hier verstatteten raums hinreichend empfohlen zu haben.

22) So geht ihre nachweisung des platonischen einflusses auf Aristoteles z. b. viel weiter als die bekannte arbeit von Zeller, Plat. studien, III absch. 1839.

23) Als probe hier nur eine andeutung über einen theil des gedankenganges im Il Essay (On the history of moral philosophy in Greece previous to Aristotle, p. 43 sq.). Ausgehend von der spärlichen berücksichtigung der vorgänger auf diesem gebiet von seiten des Aristoteles begründet er hierdurch zuerst die nothwendigkeit einer eignen skizze. Allgemeine eintheilung der historischen entwicklung dieser wissenschaft in Griechenland nach den drei stufen einer populären, einer skeptisch-sophistischen und einer philosophischen sittenlehre. Veranschaulichung dieser drei standpunkte, theils durch die verschiednen lebensalter des individuums, und deren drei stadien; erstens: einer unbebefangen gläubigen kindheit, zweitens: einer, im sturm und drang erwachter leidenschaften und zweifel ringenden jugend, drittens: des gereiften mannesalters; anderntheils durch die drei in der platonischen politik von Kephalus, Thrasymachus und Socrates eingenommenen standpunkte. Die moralität der ersten stufe dann noch ferner verdeutlicht durch hinweisung auf manche personen des Platon: Lysis, Charmides, Laches; die der zweiten durch die erinnerung an seinen Hippias maior, Protagoras, Gorgias, Euthydem. Opposition gegen eine zu beschränkte fassung des wortes moralität, als ob es, wie man gesagt, vor Socrates eine propriety of conduct, keine moralität gegeben. Denn überall, wo es ein gewissen gäbe, sei auch eine art von wissen, keine conscience ohne consciousness. Hierauf allgemeine charakteristik der populären moralität; einfluss des Homer, des Hesiodus, der sieben weisen, der gnomiker, namentlich des Theognis, gewissermassen eines antiken Byron, neben dem quasi-Göthe jener zeit, Simonides, der orphischen gaukler mit ihren "seelmessen", und der ersten naturphilosophen und deren "socialer isolirung", die sich in den symbolischen thränen des Heraklit und dem lachen des Demokrit gleich-mässig ausspreche. Den übergang zu den sophisten bildet das neueste sophisma seines gelehrten landsmanns, als ob es deren nie welche, ausser in den carricaturen des Plato gegeben. Dann historisch genaue verfolgung des wortes sophist von Aeschylus bis lsokrates; besonnene wurdigung ihres werthes und ihrer "charlatanerie und simonie". Dann Sokrates: not only one of the wisest but also of the strangest beings, that the world has ever seen, u. s. w.

Was uns aber oben, gleich an der schwelle unsres berichts sofort veranlasste derselben erwähnung zu thun, war eine andere, in der bisherigen charakteristik noch gar nicht berührte seite, nämlich die kritische. Um so weniger dürfen wir dieselbe mit stillschweigen übergehen, wenn wir sie gleich nicht rühmen konnen. Im gegentheil, wir wenigstens meinen, dass in ihr eben die schwache seite dieser leistung enthalten liege. Nicht etwa, als ob die kritik hier vernachlässigt, oder durch traditionelle verurtheile gehemmt wäre. Vielmehr gehört ihr das erste und letzte wort, und nirgends wird sie aus den augen gelassen; und dabei schreitet sie, radical emancipirt von der autorität eines "unkritischen alterthums" p. LXII, unfettered by tradition, — als eine mif und mündig gewordene tochter und schülerin deutschen geistes, of German thought, I, p. x11, überall rührig und rüstig vorwärts auf eigner bahn. Bis wohin Barthélemy St. Hilaire nicht einmal am ende seiner prüfung hindurchzudringen sich getraute, das ist ihr ein gar nicht mehr in frage stehender ausgangspunkt, und Spengels bekannte theorie über das verhältniss jener drei ethiken su einander und ihre verfasser: may bee looked upon almost as a matter of certainty, I, p. xvi. Von hier aus geht es hier dans weiter durch eine reihe theils treffender, theils waghalsiger 24) bemerkungen, unter welchen wir hier nur die ihres hauptproblems in der kürze charakterisiren. Als solches stellt sich hier nimlich unverkennbar heraus die "bis dahin noch immer nicht völlig erledigte frage nach dem eigentlichen verfasser der drei, der nikomachischen und eudemischen ethik gemeinsamen bücher", und zwar mit dem, von Schleiermacher bereits vorausgesetzten. von dem Rever. Hugh Munro zuerst nachgewiesenen 25), und hier dann endlich durch die vergleichung des gesammten textes aller

24) Zu den treffenden rechnen wir hier namentlich das über die conformität des ersten und zehnten buches zum beweise dafür gesagte, dass dem Aristoteles trotz der successiven, aphoristischen entstehung der einzelnen stücke seiner torsogleichen werke dennoch von anfang an die allgemeinen conturen vollständig umfassender disciplinen vorgeschwebt, I, 26. 31; ebenso die gelungene nachweisung von dem innern, engen zusammenhang der vier ersten bücher unter einander, deren jedes aber mit rücksicht auf die folgenden seinen stoff beschränkt, die übergänge vorbereitet, u. s. w. Von den. gewagten behauptungen nennen wir hier nur die s. g. heweise für die vielen im verlauf des werkes angeblich nicht erfüllten verheissungen dieser ersten bücher, I, p. 29; für den fragmentarischen charakter des angeblich nicht vollendeten vierten buchs II, 150. II, 90. 188; für die unmöglichkeit, dass Cicero die EthN gelesen, vermittelst einer metivirung (aus de finib. V, 5), durch die man etwa dasselbe mit gleichem recht wurde unter uns behaupten können selbst von herausgebern und commentatoren eben jener nikomachischen ethik selbst, u. s. w.

25) S. I, p. 11: The real authorship of books V. VI. VII was never pointed out until the Rever. Hugh Munro, fellow of Trinity College — — in a short paper in the Cambridge Journal of classical and secret

Philology assigned them to Eudemus.

zehn bücher der EthN. völlig ans licht gestellten resultate, dass der eigentliche verfasser jener drei bücher -- Eudemus gewesen. Insofern hier also ein seitenstück zu der von Fritzsche 1851 herausgegebenen: Eudemi Rhodii Bthica; und hier der apagogische beweis, als complement für die dort wenigstens in betreff der zwei bücher unternommene directe beweisführung. Die beweisgründe sind aber wesentlich folgende: erstlich, die obwaltenden differenzen im lehrbegriff, zweitens in der darstellungsweise unterscheiden sich diese bücher zu bestimmt von dem übrigen werke der EthN., um noch länger als theile desselben gelten zu können. Erstere sind im allgemeinen die von Fischer geltend gemachten 26); letztere bestehen in einer vorliebe für logisch - wissenschaftliche formeln, in einer terminologie, welche auf eine reifere entwicklung der psychologie schliessen lässt, in einer etwas confusen anordnung und einer überhaupt schlottrig nachlässigen ausdrucksweise. Da nun aber für das von Fischer und Fritzsche vorgeschlagene auskunftsmittel einer auftheilung jener bücher zwischen beiden durchaus nichts spricht 27), so sind natürlich jene bücher alle drei ursprüngliche bestandtheile der vielleicht früher als die möglicherweise nie vollendete EthN., vom Eudemus geschriebenen ethik, und nur um ihres im allgemeinen geeigneten inhalts willen in jene zur ergänzung dann später aufgenommen. Sollte nun aber dieser beweis hier so wenig, wie der ähnliche früher bei Fritzsche gelungen sein, so wird wenigstens ein mangel an resoluter entschlossenheit von seiten des verfassers die schuld bieran gewiss nicht tragen. Im gegentheil: je grösser ein hinderniss, um so rascher dessen beseitigung. So spricht z. b., wie es scheint, die metaphysik von dem inhalt des l. VI der EthN. (T. 1, 42. Tom. II, 240): allein, was weiter? Bei gleichzeitiger abfassung fast all seiner werke hat Aristoteles wohl einmal durch eine enallage temporis als irgend wo geschrieben citiren können, was er dort gelegentlich hat schreiben wollen. Auch ist die angia der metaphysik eine ganz andre, als die unsrer ethik. So deuten zwar stellen der politik auf den inhalt des l. V der EthN. zurück, z. b. bei der identität des guten mannes und des guten bürgers, oder bei der begriffsbestimmung des gerechten. Aber, was folgt daraus? Jenes citat in der politik ist entschieden untergeschoben (II, 240) denn Aristoteles citirt nie seine eignen büchertitel (!). Die lehre aber von der gerechtigkeit hat Eudemus natürlich aus der aristotelischen politik entlehnt. Da Eudemus nun aber jene angeregte frage nach der bezeichneten identität nicht selber scheint gelöst, und sein halbes versprechen nicht selber in seiner schrift

<sup>26)</sup> S. Philol. XI, p. 362 u. folg. Nur stösst er sich weniger als jener, an der doppelten lehre von der ἡδονή. Hier, wie es scheint, mit dem sonst ganz unbeachtet gebliebenen Jelf einverstanden: vergl. Phil. XI, p. 375.

<sup>27)</sup> There is not the slightest evidence either internal or external, 1, 41.

je scheint gehalten zu haben; so giebt das in der politik eingeschobene: καθάπερ είρηται ganz natürlich den trügerischen schein des gegenwärtigen hysteronproteron oder Quid pro que. - Zwar scheint endlich das ganze b. VI der EthN. überall weit mehr an die lehre und den ton und andre schriften des Aristoteles, als an die übrigen bücher des Eudemus zu erinnern. — Jedoch, selbst dies zugegeben, was will man damit beweisen? Jenes ganze lehrstück ist nämlich höchst wahrscheinlich vom Eudemus nur susammengeschrieben aus dem inhalt andrer aristotelischer schriften. der analytik z. b., der metaphysik und den büchern negi werne; was wunder, wenn dessen einzelne partieen dadurch dem copirten meister ähnlicher geworden, als den übrigen theilen der eignen schrift des copirenden schülers! II, 239. Und so ist denn kein graben zu breit, und keine hecke zu hoch, über welche nicht der edle Engländer, dass ich so sage, mit verhängtem zügel, wie auf einer steeple-chase, bisher hinweggesetzt. - Um so auffallender freilich ist die seitdem eingetretene rast. Denn während bd. II die sofortige nachfolge des dritten mit dem abschluss der texterklärung und einer englischen übersetzung des ganzen ankündigt, (1858), ist diese noch immer nicht erfolgt. So müssen wir denn vorläufig abwarten, was sie uns bringen wird: oh ein einlenken von jener bahn? oder ein weiteres überrennen und niederreissen der solcher carriere noch weiter, auch von uns in diesen blättern 28), entgegengestellten barrieren, bis sie sich denn wirklich bis ans vorgesteckte ziel, oder vielmehr, weit über dasselbe wird hinaus gejagt haben? 29)

II.

Von den leistungen des auslandes inzwischen zur heimath uns zurückwendend, unterscheiden wir aber erstlich unter den betreffenden schriften die klasse der ausschliesslich auf die ethik gerichteten von den die politik, und zwar diese entweder alleis, oder endlich zugleich mit der ethik behandelnden. Unter ersteren dann wieder die auf die EthN. bezüglichen von den behandlungen der EE, und MM.

<sup>28)</sup> S. Philol. X, p. 199. p. 263: Bemerkungen zu l. VII der nikomachischen ethik.

<sup>29)</sup> Als charakteristisches zeichen von der noch immer sehr sporadischen benutzung der aristotelischen schriften zur lösung kritischer, dieselben betreffenden probleme nehmen wir schlieselich hier noch act davon, dass in jenen beiden neuesten umfassenden leistungen des auslands die politik des Aristoteles weder von Barthélemy noch von Grant wesentlich in weiterem umfange zur erledigung der betreffenden fragen ist benutzt worden, als wie die in betracht kommenden atellen in sehr unvollständiger angabe von Spengel in seiner bekannten untersuchung waren bezeichnet worden.

#### A. Die aristotelische Ethik.

#### a) Die nikomachische Ethik.

An äusserm umfange erstlich hier nichts, was sich dem obigen vergleichen liesse; alles beschränkt auf das mass von schulprogrammen, inauguraldissertationen, einzelnen artikeln gelehrter zeitschriften. Dabei jedoch manches von innerm werth und gehalt, so wie anziehend durch das interesse der behandelten fragen, oder den standpunkt der behandlung. Ein solches interesse nehmen aber zunächst diejenigen arbeiten in anspruch, welche den am schluss unsrer vorigen rundschau erwähnten, besonders durch die schriften von Wehrenpfennig und Trendelenburg erneuten kampf 30) um den philosophischen werth der nikomachischen ethik weiter fortgeführt haben. Denn in diesem handelt es sich ja im grunde um die culturhistorisch so wichtige frage, ob des classischen alterthums höchste sittliche weltanschauung in der philosophisch vollendetsten form ihrer ausbildung vor dem aufgeklärten geist der neuzeit, wie spreu vor dem winde verwehe; oder ob bei der gegenwärtigen, nationalen zerfahrenheit der ethischen probleme und systeme dieselbe noch immer festen halt und fruchtbare keime genug in sich habe für eine gemeinsame grund - und unterlage und für die bildung eines gemeinsamen bandes, welches, wie in früheren jahrhunderten so lange der fall, "die bildung der völker, die bildung auf den universitäten Deutschlands, Englands, Frankreichs, Italiens" 31) u. s. w. auch von dieser seite wieder enger mit einander verknüpfen könne. Während aber so das interesse dieser controverse weit über die sphäre der philologie hinausgeht, ist ihre bisherige erörterung doch eine so speziell auf die genauere erörterung des textes beschränkte geblieben, dass ihre erwähnung hier am ort. Obgleich nun aber die betreffenden schriften sich fast alle um des Aristoteles "unglückseligen begriff von der glückseligkeit," 32) in der weise drehen, dass sie deren ganzen umfang in betracht ziehen, fassen wir mit ihnen doch zugleich diejenigen zusammen, welche von jener glückseligkeitslehre sonst absehend, die integrirende, oder engverwandte lehre von der lust ausschliesslich berücksichtigen. Demzufolge heben wir aus der zahl der betreffenden monographien zunächst folgende heraus.

1) Chr. Pansch, De Aristotelis Eth. Nicomacheorum lib. VII, 12—15 et X, 1--5. 1858. Eutin. Gymnasial-programm. 23 s. (46). 8.

(46). 8.
'2) H. Anton, Quae intercedat ratio inter Ethicorum Nicoma-

30) S. Philol. XI, p. 565 flg.

31) Trendelenburg, Herbarts praktische philosophie und die ethik

der alten. Berlin, 1856 init.

<sup>32)</sup> Wehrenpsennig, die verschiedenheit der ethischen principien bei den Griechen und ihre erklärungsgründe. Berlin, 1856.

cheorum lib. VII, 12-15 et X, 1-5. Gedani. 1858. 18 s. 4. Festschrift zur säcularfeier des Danziger gymnasiums.

- 3) H. Hampke, De eudaemonia, Aristotelis moralis disciplinae principio. Inauguraldissertation. Brandenburg, 1858. 64 s. (67). 8.
- 4) Ernestus Laas, Εὐδαιμονία, Aristotelis in ethicis principium quid velit et valeat? Berlin. 1859. 57 s. (68). 8.
- 5) Dr. G. Teichmüller, Die einheit der aristotelischen eudämonie. Petersburg, 1859. (Aus den Mélanges Gréco-Romaines. Tom. II, p. 101—180). 8.
- 6) Dr. Munier, Ueber einige lehren der nikomachischen ethik in ihrer beziehung zur politik. Gymnasialprogramm. Mainz, 1858, 23 s. (38). 4.

Von diesen gehören aber schon nach ihren übereinstimmenden titeln für eine besprechung zusammen 1 und 2; so wie andrerseits 3, 4 und 5. Dabei verbindet jedoch der gemeinsame inhalt die dritte schrift gleichmässig mit beiden abtheilungen; so wie ein verwandter inhalt endlich auch die sechste an die ihr vorausgehenden ziemlich nahe anschliesst.

Demzufolge hier zuerst 1. 2 und die einleitung von 3. Alle drei von neuem erörterungen über jene, von jeher so anstössige, doppelte behandlung von der lust, wie sie sich in der nikomachischen ethik an zwei stellen, ohne gegenseifige berücksichtigung findet 53). Alle drei dabei in ihrer vereinigung, abgeschen von speciellen werth der einzelnen, lehrreich über den eigentlichen, wissenschaftlichen standpunkt, welchen bis zur stunde die kritik aristotelischer schriften unter uns gewonnen hat. Wenigstens wird ein jeder, der aus den auffallenden abweichungen, in welchen die obigen kritischen urtheile von B. St. Hilaire und Alexander Grant nach zwei entgegengesetzten richtungen gegen die seit jahren in Deutschland herrschende hauptströmung derselben in widerspruch treten, auf eine wesentlich festere basis und norm. welche jene wissenschaft bei uns sich angeeignet, zu schliessen geneigt sein sollte, durch den ersten einblick in diese schriften sich davon überführt finden, wie wenig solches, wenigstens durchweg, der fall. Wir haben hier nämlich drei, gleichzeitig in Nord-Deutschland erschienene behandlungen einer und derselben, ganz speciellen, kritischen frage; und in jeder dieser drei behandlusgen finden wir ein eignes, den beiden andern widersprechenge resultat: wir vernehmen hier aus einem und demselben jahr: b dass jene beiden abhandlungen unter sich vereinbar, bald, dass sie mit einander unverträglich sind, bald, dass VII, 12 u. a. w. früher, bald, später als X, 1-5 müsse geschrieben sein: bald, dass VII, 12 u.s. w. vom Eudemus, bald dass sie grösstentheils

<sup>33)</sup> S. Phil. XI, p. 366 und 375 über den bisherigen stand der frage.

vom Aristoteles selber, bald weder von diesem, nech. von jenem, sondern in späterer zeit von einem — epicureisirenden peripatetiker zu sein scheine. Also: quot capita, tot sententise! Ein ergebniss, welches sich in bezug auf die hier angeregte frage durch die oben angeführten schriften noch weiter verfolgen liesse. Statt dessen hier nur noch einige worte über die drei zuerst genannten im einzelnen.

- 1) (Pansch). Wesentlich eine referirende darstellung des seltsamen, in der literatur des ganzen alterthums "beispiellosen (?) missverhältnisses," welches durch jenen doppelten aufsatz in die schrift hineinkommt (p. 9-19). Dem lehrgehalte nach zwar beide im wesentlichen einstimmig (sententiae dissertationum, si quid video, non sunt diversae, p. 21 aber heisst es dann weiter: num necessario (!) inde efficitur utramque dissertationem esse Aristotelis? Im gegentheil: satis apparet non utramque suo iure locum obtinere in EthN. p. 22. Unter anschluss an Fritzsche's untersuchung 34) und unter zurücknahme des eignen, früheren verdachtes gegen X, 1-5, wird jetzt die priorität und authentie dieses letzteren aufsatzes anerkannt, sowie die bedingtheit und abhängigkeit des VII, 12 cett. befindlichen von jenem. Wie und woher denn aber auch diese in die EthN. aufgenommen? diese frage, heisst es, non huius est loci, p. 21. Daneben jedoch die es innerung an Schleiermachers bekanntes wort über die nothwendige einwanderung von vielem, wenn dieser abschnitt etwa eingewardert ist, p. 9, und am schluss der vielsagende wink: Satis erit meminisse, alteram dissertationem partem esse trium illorum librorum qui sunt in EthN. et Eudemicis, p. 22, also, soweit wir verstehen, ein leiser fingerzeig auf dieselbe lösung hin, deren laute vertretung durch Grant wir in der mitte ihrer consequenzen vorläufig haben halt machen sehen.
  - 2) (Anton). Durchweg kritisch 35). Grundgedanke: jene

34) S. Philol. XI, 365 u. f.

<sup>35)</sup> Um ihres mit unserm allgemeinen thema sachverwandten inhalts willen nennen wir hier nachträglich die 1852 erschienene inauguialdissertation desselben versassers: Doctrina de natura hominis ab Aristotele in scriptis ethicis proposita. Part. I. Berlin. 37 s. 8. Haupttheile: 1) die der natur und allen naturwesen von Aristoteles zugeschriebenen attribute, p. 7-16. 2) Die natur des menschen im verhältniss zu jener allgemeinen charakteristik, p. 16-37. Hier dann besonders die zwei fragen: erstens nach der veränderlichkeit seiner naturseite, zweitens nach der sittlich richtigen beurtheilung seines naturlichen wesens. Bei dieser gelegenheit namentlich eine eingehende beurtheilung des "scheinharen" widerspruchs von b. Il und b. VI, rücksichtlich der ἀρετή συσική (sowohl das πως, als der ganze zusammenhang des b. Il verstatten auch dort die möglichkeit gewisser, uns von natur inne wohnender semina virtulum), und eine hier "zuerst" angestellte, genauere untersuchung über EthN. V, 10, 1134 b 20-34. Aufnahme von Trendelenburgs emendationen; bis ouoiws officer alles (?) in gutem zusammenhang. Dann umstellung der beiden kleinen in ge-

doppelte behandlung vielleicht, nach einer schon von Spengel geäusserten vermuthung, erklärbar aus einem doppelten, sachlich verschiedenen gesichtspunkt der wiederholt angestellten untersuchung (Suam utramque disputationem habere posse rationem in re positam p. 1). Nach einer durchmusterung der in den ersten sechs bichern der nikomachischen ethik über das wesen der lust von Aristoteles aufgestellten lehrsätze ergiebt sich von p. 5 an aus einer eingehenden betrachtung eine bestätigung dieser annahme. Nämlich, jene beiden aufsätze erscheinen als in der that gerichtet gegen verschiedene gegner. B. VII, cap. 12, 13 gegen den Antisthenes (?), cap. 14 (mutat colorem (?) et adversarios: p. 8) gegen den Speusippus; beiderwärts in betreff der frage, ab eine identität des höchsten gutes mit der lust sich mit recht entweder behaupten oder läugnen lasse? Beide urtheile in ihrer dort einseitig fast nur auf die körperliche lust gerichteten fassung unwahr, besonders das letztere, p. 15. Daneben soll cap. 15 (quad si abesset, non desideraremus) erat später von einem fremden dem buche angehängt sein (!) p. 15, p. 18. Das b. X, 1 - 5 enthält dagegen eigentlich nur eine kritik der von Plato und seines schülern gegen die lehre des Eudoxus vorgebrachten, ungenügenden einwürfe als vorbereitung zu des Aristoteles eigner lehre über die lust. Einverstanden mit dem verfasser über den ausgangspunkt, die echtheit beider abschnitte, bezweifeln wir doch die beweiskraft der hier unternommenen lösung 56), namentlich die berechtigung, auf das gewicht (?) des oben angeführten grunden

störter ordnung znnächst folgenden sätze. Schluss p. 37: Vidichte igitur kominem, quatenus secundum naturam agat, agende neque bonun unque malum fieri. Quantopere autem komo naturam suam agende wat deteriorem aut meliorem facit, ita ut ea belluarum aut deorum simillima sit, nunquam tamen aut bellua aut deus fieri potest u.s. w. Da die eigentlich ethische seite des menschen in diesem ersten theil noch unberührt bleibt, genüge das gesagte. Reliqua alias edentur' p. 37.

bleibt, genüge das gesagte. "Reliqua alias edentur" p. 37. 36) Aus den beiden obigen dissertationen (1 und 2) bemierken wir ausserdem noch, dass beide den unterschied des b. VII in frage gestellten aquorov und des b. X genannten ayator betenen 'il, p. 20. 2 p. 9); ausserdem, dans wir schon 2, p. 9 eine erörterung ther die von Brandis (Arist. und s. akad. zeitgen. II, 1344), gegebene übersetzung von EthN. 1. 5. μη συναριθμουμένην z.z.λ. finden (mit einet hinweisung auf Diog. Laert. II, 87 - Aristipp - als den sehle der richtigen erklärung), wie wir einer ähnlichen in den folgende schriften wenigstens noch dreimal begegnen werden. Indem endlich 2, p. 12 im b. VII gleichfalls (vgl. Phil. X, p. 289) mehr dem degislator, im b. X den paedagogus sprechen hört, weist sie einigen in je-nem aufsatz des Philologus von uns angeführten eitaten den Aristoteles eine bezugnahme auf andere stellen an , als die wir in ihnen im cirt glaubten. Da die für die authentie von VII, 12 u. a. w. daselbet angeführte hauptstelle von jenen bemerkungen nicht getroffen wirt, ist die sache gleichgültig; nur glauben wir die schriften des Aristetsles gegen wendungen verwahren zu müssen, wie die dort angeführten: in primis locus referendus est ad 1, 6 et 5, 3; oder magis respisited! Luc

(non desideraremus) hin das VII b. seines schlusses, und jenes durch eitate, vor- und rückblicke auf das engste mit dem übrigen werk der EthN. und anderen schriften des Aristoteles verbundenen schlusscapitels zu berauben.

Von 3 (Hampke) gehören hierher nur die sieben ersten seiten, welche als kritischer unterbau für die folgende untersuchung zunächst die belegstellen für die glückseligkeitslehre des Aristoteles einer sichtenden prüfung unterziehen. Hier wird VII, 12—15 cassirt. Denn: cum doctrina, quae es (disputatione) continetur iam propius ad Epicuraeorum praecepta accedat, miki quidem mavime verisimile videtur, scriptameam et insertam esse a posterioris actatis philosopho ad voluptatem magis inclinante, ut ipse Aristoteles videretur sententiam suam es correxisse, p. 6: das heisst alse wohl, es sei auf den schein angelegt, als ob der meister fürserglich anticipirend (b. 7) die irrthümer corrigirt habe, in die er veraussichtlich dermaleinst (b. 10) verfallen werde.

Ohne uns bei und mit dieser "grossen wahrscheinlichkeit" weiter aufzuhalten, gehen wir jetzt zum eigentlichen thema von 3. der glückseligkeitslehre des Aristoteles, und damit zugleich zu 4. (Laas) und 5 (Teichmüller) über. Damit betreten wir aber die eigentliche arena der oben genannten controverse. "Eudämonismus, egoismus" u. s. w. heisst es da von der einen seite über ein werk: quo in tota hac philosophiae parte - nach dem urtheil der entgegengesetzten seite - vix aliquid praestantius et perfectius habeatur 37). Wie es so stand am schlusse unseres vorigen jahresberichtes; eben so noch in dem von da an bis zur gegenwart von beiden seiten fortgeführten kampfe. Dabei können wir diesmal zwar nur berichten über leistungen der einen seite 38), über darstellungen in Trendelenburgs geist und sinn 39), bestimmt zur ehrenrettung jener haupt- und grundlehre aus des Aristoteles .,immanenter teleologie." Darnach meinen wir, ohne dem rechte der nicht gehörten gegenrede vorzugreifen, nach den vor-

Vielmehr scheint bei Aristoteles wie bei jedem besonnenen schriftsteller die unterbringung eines bestimmten citats eine bestimmte stelle, die wahl zwischen ähnlichen wie aut — aut, der mangel einer recht entsprechenden die anerkennung einer entweder gestörten ordnung oder einer noch nicht zur völligen vollendung gelangten schrift unabweisbar zu fordern.

37) Aus den revidirten statuten der Greifswalder universität von 1545; über die gültigkeit dieses urtheils bis zur gegenwart s. Tren-

delenburgs ausspruch Philol. XI, p. 568.

38) Eine abhandlung aus der Herbartschen schule: Hartenstein, über die nikomachische ethik des Aristoteles: in den abhandlungen der königl. sächsischen akademie der wissenschaften, haben wir trotz wiederholter bemühungen noch nicht zur einsicht bekommen können.

39) Als solche geben 3, 4 und 5 sich von vorne herein offen zu erkennen; 3 und 4 schon durch ihre dedication; 5 vom ersten satze an durch engen anschluss an dessen schrift: Herbarts prakt. philosophie und ethik der alten. Berlin 1856.

doppelte behandlung vielleicht, nach einer schon von Spengel geäusserten vermuthung, erklärbar aus einem doppelten, sachlich verschiedenen gesichtspunkt der wiederholt angestellten untersuchung (Suam utramque disputationem habere posse rationem in re positum p. 1). Nach einer durchmusterung der in den ersten sechs bilchern der nikomachischen ethik über das wesen der lust von Aristoteles aufgestellten lehrsätze ergiebt sich von p. 5 an aus einer eingehenden betrachtung eine bestätigung dieser annahme. Nämlich, jene beiden aufsätze erscheinen als in der that gerichtet gegen verschiedene gegner. B. VII, cap. 12, 13 gegen den Antisthenes (?), cap. 14 (mutat colorem (?) et adversarios: p. 8) gagen den Speusippus; beiderwärts in betreff der frege, ch eine identität des höchsten gutes mit der lust sich mit recht entweder behaupten oder läugnen lasse? Beide urtheile in ihrer dort einseitig fast nur auf die körperliche lust gerichteten fassung anwahr, besonders das letztere, p. 15. Daneben soll cap. 15 (quod si abesset, non desideraremus) erat später von einem fremden den buche angehängt sein (!) p. 15, p. 18. Das b. X, 1-5 enthält dagegen eigentlich nur eine kritik der von Plate und seinen schülern gegen die lehre des Eudoxus vorgebrachten, ungenügenden einwürfe als vorbereitung zu des Aristoteles eigner lehre über die lust. Einverstanden mit dem verfasser über den ausgangspunkt, die echtheit beider abschnitte, bezweifeln wir doch die beweiskraft der hier unternommenen lösung 56), namentlich die berechtigung, auf das gewicht (?) des oben angeführten grundes

störter ordnung zunächst folgenden sätze. Schluss p. 37: Vidichte igitur kominem, quatenus secundum naturam agat, agende negus benum unque malum fieri. Quantopere autem komo naturam suam agende esti deteriorem aut meliorem facit, ita ut ea belluarum aut deorum simillima sit, nunquam tamen aut bellua aut deus fieri potest u.s. w. Da die eigentlich ethische seite des menschen in diesem ersten theil noch unberührt bleibt, genüge das gesagte. Reliqua alias edentur' p. 37.

bleibt, genüge das gesagte. "Reliqua alias edentur" p. 37. 36) Aus den beiden obigen dissertationen (1 und 2) bemerken wir ausserdem noch, dass beide den unterschied des b. VII in: frage gestellten aquorov und des b. X genannten ayasov betonen it, p. 20. 2 p. 9); ausserdem, dass wir schon 2, p. 9 eine ererterung über die von Brandis (Arist. und s. akad. zeitgen. II, 1344), gegebene übersetzung von EthN. 1. 5. μη συναριθμουμένην z.τ.λ. finden (mit vinus hinweisung auf Diog. Laert. II, 87 - Aristipp - als den schlässel der richtigen erklärung), wie wir einer ahnlichen in den folgenden schriften wenigstens noch dreimal begegnen werden. Indem endlich 2, p. 12 im b. VII gleichfalls (vgl. Phil. X, p. 289) mehr den toge lator, im b. X den paedagogus sprechen hort, weist sie einigen in jenem aufsatz des Philologus von uns angeführten eitaten des Arist les eine bezugnahme auf andere stellen an , als die wir in ihnen im cirt glaubten. Da die für die authentie von VII, 12 u. s. w. dassibst angeführte hauptstelle von jenen bemerkungen nicht getroffen wird, ist die sache gleichgültig; nur glauben wir die schriften des Aristetsles gegen wendungen verwahren zu müssen, wie die dort angeführten: in primis locus referendus est ad 1, 6 et 5, 3; odor magis received: Kul

(non desideraremus) hin das VII b. seines schlusses, und jenes durch eitate, vor- und rückblicke auf das engste mit dem übrigen werk der EthN. und anderen schriften des Aristoteles verbundenen schlusscapitels zu berauben.

Von 3 (Hampke) gehören hierher nur die sieben ersten seiten, welche als kritischer unterbau für die folgende untersuchung zunächst die belegstellen für die glückseligkeitslehre des Aristoteles einer sichtenden prüfung unterziehen. Hier wird VII, 12—15 cassirt. Denn: cum doctrina, quae es (disputatione) continetur iam propius ad Epicuraeorum praecepta accedat, mihi quidem marime verisimile videtur, scriptam eam et insertam esse a posterioris aetatis philosopho ad voluptatem magis inclinante, ut ipse Aristoteles videretur sententiam suam ea correxisse, p. 6: das heisst also wohl, es sei auf den schein angelegt, als ob der meister fürserglich anticipirend (b. 7) die irrthümer corrigirt habe, in die er veraussichtlich dermaleinst (b. 10) verfallen werde.

Ohne uns bei und mit dieser "grossen wahrscheinlichkeit" weiter aufzuhalten, gehen wir jetzt zum eigentlichen thema von 3. der glückseligkeitslehre des Aristoteles, und damit zugleich zu 4. (Laas) und 5 (Teichmüller) über. Damit betreten wir aber die eigentliche arena der oben genannten controverse. "Eudämonismus, egoismus" u. s. w. heisst es da von der einen seite über ein werk: quo in tota hac philosophiae parte - nach dem urtheil der entgegengesetzten seite -- vix aliquid praestantius et perfectius habeatur 37). Wie es so stand am schlusse unseres vorigen jahresberichtes; eben so noch in dem von da an bis zur gegenwart von beiden seiten fortgeführten kampfe. Dabei können wir diesmal zwar nur berichten über leistungen der einen seite 38), über darstellungen in Trendelenburgs geist und sinn 39), bestimmt zur ehrenrettung jener haupt- und grundlehre aus des Aristoteles "immanenter teleologie." Darnach meinen wir, ohne dem rechte der nicht gehörten gegenrede vorzugreifen, nach den vor-

Vielmehr scheint bei Aristoteles wie bei jedem besonnenen schriftsteller die unterbringung eines bestimmten citats eine bestimmte stelle, die wahl zwischen ähnlichen wie aut — aut, der mangel einer recht entsprechenden die anerkennung einer entweder gestörten ordnung oder einer noch nicht zur völligen vollendung gelangten schrift unabweisbar zu fordern.

37) Aus den revidirten statuten der Greifswalder universität von 1545; über die gültigkeit dieses urtheils bis zur gegenwart s. Trendelenburgs ausspruch Philol. XI, p. 568.

38) Eine abhandlung aus der Herbartschen schule: Hartenstein, über die nikomachische ethik des Aristoteles: in den abhandlungen der königl. sächsischen akademie der wissenschaften, haben wir tretz wiederholter bemühungen noch nicht zur einsicht bekommen können.

39) Als solche geben 3, 4 und 5 sich von vorne herein offen zu erkennen; 3 und 4 schon durch ihre dedication; 5 vom ersten satze an durch engen anschluss an dessen schrift: Herbarts prakt. philosophie und ethik der alten. Berlin 1856.

liegenden tüchtigen arbeiten die hoffnung wohl hier schen aussprachen zu dürfen auf einen durch dr. Wehrenpfennigs scharfen angriff mehr und mehr geförderten sieg der entgegengesetzten betrachtungsweise! Wenigstens finden wir in allen dreien werthvolle beiträge theils für eine sorgfältige erläuterung mancher mit der aristotelischen eudämonie eng verbundenen hauptbegriffe, theils für die nachweisung der zwischen ihr und manchen lehren der metaphysik und politik bestehenden beziehungen, sowie für die revision vieler von Kant bis Brandis über sie unter den gelehrten in umlauf gesetzter, ganz oder halb irriger meinungen 40). Was denn ferner das verhältniss dieser drei arbeiten zu einander betrifft, so unterscheiden sie sich bei wesentlich gleicher aufgrabe theils durch ihre kritischen voraussetzungen theils durch den methodischen gang ihrer untersuchung 41). Am bemerkenswerthesten aber dürfte bei ihrer gleichmässigen selbstständigkeit in der so zu sagen keine von der andern notiz nimmt 42), die wie von selber bei ihnen eingetretene stufenfolge ihres apologetischen charakters insofern sein, dass jede derselben, in der von uns beebachteten reihenfolge, die vertheidigung eben in dem stadium haupt sächlich aufnimmt, wo die zunächst vorausgehende dieselbe unter concessionen an die gegner hat fallen lassen.

Nach diesen vorbemerkungen kehren wir nochmals zu. 3 (Hampke) zurück. Angelegt auf eine untersuchung über wesse und werth der aristotelischen eudämonie, hier nur die erste hälfte (p. 63: differimus etc.). Nach rechtfertigung des vom Avinteteles hier festgehaltenen anthropologischen standpunktes und nach erklärung des wortes εὐδαίμων p. 12 folgt eine dreifache hamptbetrachtung: erstens, über die subjectiven, zweitens, über sie etjectiven merkmale der εὐδαίμων, sowie endlich drittens eine er-

40) Unter diesen heben wir nur hervor, die wie früher bei Anton (not. 36) so gleichmässig 3, p. 10, 4, p. 8, 5, p. 110 in ansprüch genommene übersetzung von EthN. 1, 5 , ξω δε πάντων αξεκαντίων μη συναφιθμουμένην, συναφιθμουμένην δὲ δῆλον, ὡς αξοξιεντίων μετά τον έλαχίστου τῶν ἀγαθῶν κ. τ. λ.", wie dieselbe sich bei Brandis II, 1344 findet. "Sie (die glückseitgkeit) ergiebt sich daher ala — das im höchsten grade, ohne dass ein andres hinzu käme, anzustrebende, und durch jedes ihr hinzukommende, wenn auch noch so klaines gut anwachsende, wenn auch des anwachses nicht bedürftig".

41) Nach den obigen beschränkt sich 3 natürlich auf die benutzung von Ethn. 1 und X, 4 benutzt auch den aufatz VII, 12—15 s., p. 36; 5 spricht sich nirgends über das verhältniss von VII, 12 und X, 1—5 bestimmt aus. — Ferner, die erste derselhen concentrirt um eine untersuchung über das wesen des aristotelischen endämonie, die zweite gerichtet auf die erörterung einer wenge mit ihr eng verbundener begriffe; die dritte endlich ihrer titelaufgehe nach am meisten beschränkt, (einheit der e.) dabei aber nach alles seites der peripherie hin am meisten anregend, am reichstem an weuen, leitenden grundgedanken, und am meisten beslissen "eine reihe von miesverständnissen" zu widerlegen.

42) Nur in 4 (Lass) p. 8 einmal rücksicht auf 3, and einmal mit

wägung ihrer vereinbarkeit und einstimmigkeit unter einander. Hierbei ein genau an X, 1-5 angeschlossener, auf des Aristoteles metaphysischer grundanschauung basirter nachweis, wie in völlig allseitiger consequenz von Aristoteles des menschen höchstes gut in die vollkommene vollendung der dem menschen eigenthümlich zugewiesenen wirksamkeit gesetzt werde p. 26, und dass namentlich in der lehre von der lust Aristoteles eben derjenige 80i, qui scopulum eum, ad quem — omnia fere ethices systemata fracta sunt, solus vitet, p. 38. Die concessionen beziehen sich daneben auf die lehre von den aussern gutern. Hier p. 43: turbabatur eudaemonia; hier non tota pendet a bonis actionibus, p. 45; hier erhält Wehrenpfennig gewissermaassen recht in der behauptung: die eudämonie sei keine sittliche, keine mögliche that! 43).

Als wesentliche einschränkung dieses eingeständnisses tritt nun eben in 4) (Laas), wir meinen zum erstenmal mit rechtem nachdruck betont, die behauptung ein, dass die äussern güter überhaupt nicht zu den bestandtheilen der evdaiuoria dürfen gerechnet werden 44). Ausserdem beachtenswerth durch genaue interpretation fast der ganzen betreffenden terminologie des Aristoteles, durch fleissige bezugnahme auf seine metaphysik und politik und eine eingehende ergründung des eigentlichen lehrgehalts. Wir heben als beleg §. 10 und 13 (verhältniss der tugenden zu den fehlern, wechselverhältniss der φρόνησις und ἀρειή ήθική) hervor. Dabei haftet aber auch hier der aristotelischen ethik die schwäche an, dass sie den äussern schicksalen zuweilen zuviel einfluss einräumt, p, 53, 54. Ihr hauptmangel aber, und zwar veranlasst durch den einfluss der metaphysik 45), besteht darin, dass die glückseligkeit ihr doch eine art von summe bleibt. Denn heisst es: duplex homini proponitur finis, quo facto quid singulis

44) L. c. p. 36: Semper eiusmodi bona actionibus aut subiecta mate-

<sup>43)</sup> Hieran schliesst sich von p. 46 bis zu ende eine kritische beurtheilung der von Schleiermacher, Herbart, Kruhl, Wehrenpfennig gegen diese lehre sonst noch vorgebrachten ausstellungen. Ausserdem bemerken wir noch aus dieser schrift p. 55: über den selbstständigen werth der gesinnung, als einer conditio sine qua non. Ferner: die übersetzung jener stelle EthN. 1, 5 (cf. not. 39) lautet hier: non ita comparatam (eudaemoniam) ut cum aliis coniungi possit, (!) quia si cum minimo bono coniungeretur hoc — optabilius esset. Ausserdem zieht sich durch diese dissertation ein gegen Spengel gerichteter beweis, dass EthN. X, 1-5 hauptsächlich des Platon Philebus berücksichtige. Endlich hier p. 2, ebenso wie 1 (Pansch) p. 21 eine verwerfung der von Jelf (und Grant: s. note 26) ausgesprochenen ansicht, dass VII, 12 u. s. w. in näherer beziehung stehe zur lehre von der εγκράτεια, X, 1 - 5 zur εὐδαιμονία.

ria aut instrumenta sunt: p. 37: Possessio non est beatitudinis pars.
45) Concession an Wehrenpfennig. Dabei aber gegen die zumuthung der Herbartschen schule: Itaque dissolve tandem moralem doctrinam ab iis, quae in Metaphysica statuenda sunt, als antwort ein: Numquam hercle, nisi forte mentem ipsam dirimi iubebis, p. 57.

temporibus stat admodum est incertum, p. 56; so dans der lehre die rechte einheit mangelt.

Aber gerade für diese, hier selbst von apologetischer seite vermisste einheit ist es eben, dass 5 (Teichmüller), wie durch den titel der obengenannten schrift, so durch ihren gedankenreichen inhalt vor allem in die schranken tritt. Schon oben haben wir auf die vielseitigen anregungen und kritischen bemerkungen hisgedeutet, mit welchen diese scharfsinnige untersuchung von je nem einem centralpunkte aus überall hin in die ethischen lebren des Aristoteles und deren bisheriges verständniss oder angeb liches missverständniss unter der leitung einiger wesentlich neuer oder doch hier zuerst mit entschiedenheit vertretener grundgedanken binübergreift. Ueber den grössten theil derselben bier nur auf den unten mit ihren eigenen worten gegebenen conspectus verweisend 46), beschränken wir uns auf eine andeutung der letztgenannten. Als solche bemerken wir aber erstens, die betrachtung der EthN. als eines, der politik in der ganzen anlage insefern verwandten werkes, dass, wie hier ganz offenbar, so auch dort die bestimmte unterscheidung eines vor- und urbildlichen besten lebens von dem vielfarbigen bilde des sittlichen lebens unter gegebenen bedingungen durch die ganze untersuchung hindurchgehe, und dem entsprechend eben so die unterscheidung eines absolut und eines durchschnittlich besten lebens, p. 103; zweitens, dass in derselben überhaupt und namentlich bei der endimonie von durchgreifendem einfluss und von der allergrösstes wichtigkeit der "der aristotelischen philosophie eigenthümliche begriff einer teleologischen einheit" p. 110 sei, d. h. der einheit zwischen äussern bedingungen, als dienender mittel, mit den herrschenden zwecken, als ihren wesentlichen bestandtheilen, a. 119. Die eudämonie besteht nun aber dem Aristoteles in handlungen, die handlung aber in einer rein innerlichen, unsichtbaren thätigkeit; und wenn auch die äussere jenen namen führt, so doch nie im eigentlichen höchsten sinn, p. 139. Also auch die gesie-

<sup>46)</sup> Die vorliegende aufgabe p. 101—103 (nämlich die (teleologische) einheit der bestimmungen nachzuweisen, die man sich im ethischen princip des Aristoteles bisher entweder summarisch oder tumultuarisch versammelt dachte): S. 1. Massgebende gesichtspunkte, p. 103—120: a) das beste leben und die bedingten formen; b) teleologische einheit im gegensatz zur einheit der summe, der art, des geschlechtes, der idee und der proportion; §. 2 unterscheidung der bestandtheile und äusseren bedingungen, p. 120—122; S. 3. Die bestandtheile der eudämonie, p. 122—142. a) gliederung innerhalb des sittlichen. Das vollendete leben, schöne und schönste handlungen, theil und ganzes, mittel und zwecke; b) ethische tugend und weisheit, handeln und theorie; c) lust. S. 4: Die äussern güter, p. 142—168; a) in wiefern sie güter sind, b) ihr mass; c) teleologie und belohnungssystem; S. 5, p. 168—176, die eudämonie als gauzes. Ihre formales prädicate. Ihre gliederung und idealität. §. 6, p. 176—180: das leben unter gegebenen bedingungen.

nung ist eine handlung. Demzufolge alle tugend, als bestandtheil der eudämonie an sich begehrt, p. 130; ihr lohn immanent, p. 168; die lust ihre unzertrennliche selbstfolge. Alle menschlichen tugenden aber teleologisch so untereinander verknüpft, dass, je weniger sie als wegen anderer handlungen und zustände nothwendig und nützlich sind, sondern nur um ihrer selbst willen vollendet werden, sie um so schöner erscheinen. Da nun auch der νοῦς (als πρακτικός und θεωρητικός) die spitzen des lebens nach beiden seiten hin umfasst, p. 136, ergiebt sich hieraus auch zwischen tugend und weisheit eine "teleologische einheit", p. 141, und es bleibt "kein dualismus der zwecke", p. 134. Die ausseren güter aber (wesentlich verschieden von dem vollendeten leben) sind nur mittel, die nicht den geringsten anspruch machen dürfen auf den namen eines bestandtheils der eudämonie, p. 121 47). Dabei sind dieselben aber doch keine αδιάφορα, "weil dem in tiefsinniger richtung immer auf die verknüpfung aller dinge gerichteten geist des Aristoteles die ganze erde für den menschen da ist, die dinge für einander gedacht sind und in einem teleologischen zusammenhang stehen", p. 143. Zur darstelllung des urbildes menschlicher glückseligkeit, als des "incarnirten und vollendeten zweckes" müssen die äussern güter demnach als substrat vollständig, d. h. ihrem zweck entsprechend vorhanden sein, p. 145. In der autarkie demnach ein fest und bestimmt, wenn auch nur typisch gegebener maasstab, in welchem aber für alle individuellen lagen der menschen die ausreichende richtschnur, p. 159. Da aber die einheit des begriffs noch nicht die einheit der thatsache, so wendet sich Aristoteles wegen der schranken der sittlichen begabung und choregie der einzelnen menschen auch zu der frage nach dem durchschnittlich besten, p. 177. Zu diesem gehört denn auch das theoretische leben, "welches man so oft an den platz des musterbildes hat setzen wollen," wofür aber, so gewiss das praktische leben neben ihm werth haben soll "das grundmass über beiden liegen muss" p. 179. Wenn aber vollständige eudämonie auch ein ideal oder ein kurzer höhenstand der geistigen lebenssonne, eine blüthenzeit und weihestunde für die edelsten und gesegnetsten geschlechter der menschheit, und kein allerweltsgut, - so soll sie doch jedem menschen in jeder lebenslage als vorbild dienen, dass, durch dasselbe "der gegebene lebensstoff, sei er welcher er wolle, die möglichst beste form erhalte" p. 177. — Diess etwa die wichtigsten der theils durch ihre neubeit, theils durch ihre klarheit überraschenden gedanken in dieser überaus anregenden schrift.

<sup>47)</sup> Ueber die mehrsach oben erwähnte stelle: EthN. 1, 5 heisst es hier: die ungezwungene erklärung dieser stelle würde hier etwa so heissen: ferner halten wir die glückseligkeit für das begehrungswertheste, wenn sie nicht summirt wird: summirt aber (d. h. als summe betrachtet) würde sie offenbar begehrungswerther sein mit dem kleinsten der güter dazu, p. 111.

So sehr dieselbe uns aber durch jene grundanschauung eines zwischen ethik und politik vorausgesetzten parallelismus der behandlung, und durch ihre tendenz angesprochen, einer schrift, die wohl manchen leser, wie einst Nikolovius "mit ehrfurcht zu erfüllen geeignet ist vor dem vermögen des menschlichen geistes" — ihre verdiente ehre zu vindiciren, so können wir doch die besorgniss nicht unterdrücken, dass der hier versuchte beweis noch vielfacher limitationen <sup>48</sup>) bedürftig sein wird, um zu einer allgemeineren anerkennung durchzudringen. Da dieselbe sich aber selbst nur als einen prodromus für eine anzahl verwandter untersuchungen ankündigt <sup>49</sup>), suspendiren wir auch in dieser hinsicht unser urtheil um so lieber.

Verglichen aber mit dem engen zasammenhang zwischen den drei zuletzt genannten schriften schliesst sich endlich 6) (Munier) nur lose an die vorausgehenden an, sowohl was den gegenstand <sup>60</sup>) als die ganze haltung der schrift betrifft. Erstere umfassender, letztere mehr bestimmt zur darstellung, als zur rechtfertigung eder zur widerlegung von gegnern. Insofern eine wohlgelungene skizze. Ohne derselben auf ihrem gefälligen gange hier weiter zu folgen, bemerken wir nur über den inhalt ihrer einleitung, dass im gegensatz zu jener über unsern meister neuerdings von Peris aus verbreiteten besorgniss vor den in's gebiet der allgemeinen moral verderblich einwirkenden übergriffen seiner sagesse politique

48) Wir erinnern hier nur an die der hier benutzten hauptstelle der politik VII, 3, p. 139 über den begriff des πράττων fast geradeza entgegengesetzte EthN. VI, 7, 1116, 29: μόνοι γὰρ πράττουσι εδταν δίχειρο εί χειροτέχναι, an die EthN., V, 1, 1129 b 17 angedeuteten πουτικά καὶ φυλακτικά τῆς εὐδαιμονία καὶ τῶν μο ρίων αὐτῆς τῆ πολιτικῆ κουσικής an die τελεία εὐδαιμονία als eine θεωρητική X, 7, 1177a 17; sowie an die beim Aristoteles selbst in den viel einfachern lehrstücken, z. b. über die φιλία, die χρηματιστική, ja in der beziehung der ἐθική ἀπιστήμη selber, nicht seltenen, unverkennbaren ungenauigkeiten und schwankungen des ausdrucks. Darum so geneigt wir auch sind, den eigentwinden, so sehr scheint es nach unserer meinung vor allem des heweises zu bedürfen, dass das abweichende eben nur hülfe sei.

49) Als solche unter anderen genannt: 1) über das ethische princip des Aristoteles nach seiner ableitung, (methode); 2) nach seinem wesentlichen inhalt p. 103; 3) über den unterschied des vorund urbildlichen lebens von dem unter gegebenen bedingungen p. 104; 4) über das wesen der lust p. 142; 5) über teleologie und belohnungssystem des Aristoteles p. 168, u. a. w. Ueber eine die politik betraf-

fende schrift desselben v. vom jahre 1859 später.

50) Einleitung p. 1—4. Angabe des verhältnisses der EthN. zur politik. II, die glückseligkeit p. 4—10. Thätigkeit ihr wesen, die materielle grundlage nur eine condisio sine qua non. Dabei bedenklichkeit in betreff des aristotelischen πολύχοινον. Nur die thätigkeit des reinen, theoretischen geistes, "als abglauz des seligen daseins der gottheit" den gestellten bedingungen gewachsen. "Die wonne des denkens selbst von Plato und Spinoza nicht gepriesen, wie von Aristoteles." III, die ethische tugend p. 10—17. IV, die klugheit p. 17—23.

(cf. not. 12), hier von der deutschen bundesfestung Mainz aus. trotz der vielen grenzberührungen jener beiden gebiete dennoch ohne anerkennung einer einseitigen superiorität zwischen beiden die natürlichen gränzen und freundnachbarlichen beziehungen ihrer gegenseitigen über - und unterordnung glücklich sind revindicirt worden. So wenig die genannten örtlichkeiten, als solche, für die missverständnisse des griechischen verantwortlich sind, so liegt doch in solchen spielen des zufalls manchmal eine art methode. Und insofern verweisen wir hier zugleich auf einen zweiten ähnlichen gegensatz in der neuesten interpretation unserer schrift. Nämlich bei der lehre von der freundschaft. In betreff dieser vernehmen wir nämlich gegenwärtig aus der alten, freien, deutschen reichs - und hansestadt Lübeck: Aristoteles habe in jenen büchern als das in seiner art fast einzige ideal eines wahrhaft ebenbürtigen, fürstlichen freundschaftsbundes niemand anders im grunde andeutend bezeichnet, als - eben sich selbst in eigner person, und seinen "an tugend ihn noch überragenden zögling" Alexander den grossen von Macedonien; während jene französische kaiserstadt an der Seine fast im selben jahr und aus demselben capitel herausliest: gekrönte häupter und herren hätten überhaupt - gar keine freunde 51).

Doch mit der erwähnung dieser differenz gehen wir über unsre erste abtheilung der betreffenden monographien zur zweiten über. Als solche fassen wir noch folgende sechs auf die EthN. bezüglichen schriften zusammen.

- 1) Fr. Breier, De amicitia principum. Explicatur locus Arist. Eth. Nicomach. VII, p. 1158 sq. Lübeck. 1857, 17 S. (45) 4.
- · 2) Bojesen, Om den 8d og 9d Bog of den N. Eth. tilligemed en Oversaettelse af disse Böger og oplysende Anmaerkninger. Progr. Soröe, 1858, p. 30 (62) 8 und 1859. 92 S. (126) 8.
- 3) Schrader, über die unsterblichkeitslehre des Aristoteles. (jahrb. für philol. und pädag. bd. 81. 82. heft 2. p. 89—104). 1860.
  - 4) Spicilegium criticum. Vindobonae. 1858.
  - 5) Rassow, Observationes crit. in Aristotelem. Berlin. 1858.
- 6) Rieckher, Ueber die drei den beiden ethiken gemeinsamen bücher, in der zeitschrift für alterthumskunde von Bergk und Cäsar, 1856, nr. 15 flg.
- 7) Ueber das fünfte buch der nikomachischen ethik des Aristoteles, von H. Hampke: Philol. XVI, p. 60-85 (s. unten anm. 97).,

Von den drei unter diesen besonders der interpretation zugewandten untersuchungen behandeln 1 und 2 die lehre von der freundschaft; 1 nur eine einzelne stelle, 2 beide bücher im ganzen. Es handelt sich in 1 (Breier) um die interpretation der worte: ἡδὸς δὲ καὶ χρήσιμος ἄμα εἴρηται ὅτι ὁ σπουδαῖος, ἀλλ' ὑπερέχοντι οὐ γίνεται ὁ τοιοῦτος φίλος, ἀν μὴ καὶ τῷ ἀρετῷ ὑπερέχηται. Subject für ὑπερέχηται soll hier nämlich gleichfalls der ami-

51) Barth. St. Hil. l. I. p. CXLVI.

cus principis, nicht der vir princeps selber sein (so auch Giphanius). Also: viro 52) praestanti non erit amicus vir bonus, nisi etiam virtute sit inferior, quemadmodum inferior est opibus, p. 10. Diese interpretation wird gerechtfertigt aus der grammatik 55), und dem zusammenhang 54); dann erläutert aus dem verhältniss des poetischen Don Carlos zum Marquis Posa und des historischen Alexander zum Aristoteles. Aber erstlich, alle diese instanzen zugegeben, dann müsste Aristoteles ja in dieser rundschau eben derjenigen art ganz und gar vergessen haben, welche als geknüpft zwischen jugendlich raschen fürsten und ihren durch gereifte besonnenheit und weisheit hervorragenden berathern und väterlichen freunden im alterthum unzähligemal ist verherrlicht und gepriesen worden 55): und das, obgleich eben diese art der freundschaft nach dem ausdrücklichen zeugniss des alterthums wirklich eine weile zwischen ihm und seinem königlichen zögling bestanden 56). Aber auch die obigen instanzen scheinen uns feat alle mehr oder weniger hedenklich. Wir müssen wenigstens gleichmässig hezweifeln, sowohl dass Schiller bereit sein würde, trotz jenes federballs, in seinem Carlos gewissermassen einen sittlichen vormann für den jungen Posa anzuerkennen, oder dass Owen geneigt sein sollte, in betreff seines bekannten distichons die im verse: Magnus Alexander, major Aristoteles dann nöthige umstellung der angegebenen rangordnung sich gefallen zu lassen, oder dass überhaupt mancher unter den ursprünglichen lesern oder hörern der aristotelischen ethik, die zugleich zeitgenossen, wenn nicht gar zeugen geworden "der stufenweisen entartung", in welche der macedonische welteroberer späterhin versank 57), ob also unter diesen wirklich mancher, oder auch nur ein einziger im stande gewesen, jenes glänzende sittenzeugniss des philosophischen lehrmeisters über seinen königlichen jugendfreund aus oder zwischen jenen zeilen in der vorausgesetzten weise mit den nöthigen consequenzen heraus zu vernehmen. Denn die ehen da-

53) Bei der gewöhnlichen übersetzung müsste der text heissen:

αν μη και υπερέχηται, εc. τη άρετη.

55) Im abendland seit Ilias XI, 787; im morgenland seit Genes. 45, 8. Dort bis jetzt ehrentitel der grosswürdenträger.

57) Stahr, Aristot. I, p. 126.

<sup>52)</sup> Alle übrigen interpreten mit Aspasius: dummodo vir bonus tanto sit superior virtute, quanto est inferior potentia et bonis externis.

<sup>54)</sup> Obgleich dieses eine freundschaft geben soll: ir isomus, wie es gleich danach heisst; entgegengesetzt der 223 υπερόχην: als ob die doppelte inferiorität, wie eine zweifache negation, sich aufhöhe und die parität herstellig machte.

<sup>56)</sup> Plut. Alexand. 8, 15: ᾿Αριστοτέλει δὲ θανμάζων ἐν ἀρης καὶ ἀγαπῶν οὐγ ἡττον — τοῦ πατρὸς κτλ. Ja, diese freundschaft der εἰσροποϊλίστε hochachtung scheint beim Alexander sich anfänglich sogar vom oheim noch auf dessen später so unglücklichen neffeu Kallisthenes übertragen zu haben: Stahr Aristot. 1, p. 122.

selbst versuchte herabstimmung der danach berechtigten ansprüche: In tanto enim humanarum rerum fastigio non defici, id ipsum est superiorem esse: hilft nur wenig über die schwierigkeit, und beruht ausserdem keinesweges auf einem so liquiden aristotelischen kanon, dass die erwähnung desselben hier hätte fehlen können 58). So bleibt denn nur die immerhin schwierige stellung des xai übrig. Doch den obigen bedenken gegenüber, können wir diese nicht für gross genug halten, um nicht die annahme einer, bei Aristoteles auch ja sonst vorkommenden versetzung von partikeln 59), oder die verbindung des άρετῆ ὑπερέχηται gewissermassen zu einem begriff an dieser stelle dem gar zu theuer erkauften beweis eines schon von Aristoteles gepflegten cultus des Alexandergenius vorzuziehen 60).

Ueber 2 (Bojesen) bemerken wir nur, dass in dieser schrift uns die erste, fliessende übersetzung dieser bücher ins dänische vorliegt: heft I bildet zu derselben nur die einleitung (§. 1. Die stellung beider bücher zu, und ihr vielseitiger zusammenhang mit dem übrigen werke. §. 2. Verschiedene bedeutung des wortes gilia in der Ethn.). Bei den anmerkungen ist das neueste umsichtig benutzt; in kritischer hinsicht bat sich Bojesen mehrfach an Fritzsche angeschlossen. Daneben finden sich manche gute, eigne bemerkungen, z. b. gegen Zellers behauptungen, Aristoteles erkenne noch keine pflichten des menschen gegen sich selber an (dagegen EthN. IX, 8, 1168), über die schwankungen der aristotelischen lehre von der freundschaft, u. s. w.

Dieses lob aber eines durchaus selbstständigen standpunkts und urtheils kann besonders 3 (Schrader) mit vollem rechte für sich in anspruch nehmen. Denn der seele sterblichkeit beim Aristoteles ist ja schon längst eine für alle welt, und noch immer durch ganz Europa ausgemachte sache. Parce qu'il n'y croit pas, sagt vom leben nach dem tode Barthélemy in Paris 62), und in Petersburg baut Teichmüller auf diese aristotelische resignation die gewagtesten interpretationen 63). Und dennoch wird hier die frage nach der längst verschollenen aristotelischen unsterblichkeit nicht nur wieder aufgeworfen, sondern am ende sogar von dem,

<sup>58)</sup> M. M. II, 3 wenigstens eher das gegentheil: οὖτε σ' ἡ τιμή

οὖτε ἡ ἀρχὴ ποιήσει τὸν σπουδαῖον χείρω.
59) S. Schwegler zur metaphysik, zu I, 9, \$. 4. Dazu vergl.
das πολλάκις Pol. 1, 6, 1255b 3; das καί Pol. II, 4, 1202a 36. EthN. V, 1135b 2.

<sup>60)</sup> Ueber die monarchie daselbst: quod imperium non omnium optimum declarasset, nisi in Alexandro vidisset unum illum virtute omnibus superiorem, qui quasi deus esset inter homines, p. 17.

<sup>61)</sup> Uebereinstimmend mit Nickes und Brandis. 62) La morale d'Arist. T. I, p. CXI.

<sup>63)</sup> S. einheit der aristotelischen eudämonie, p. 176, in der deutung von EthN. 1, 11 auf das "in der erinnerung der lebenden fortlebende bild des abgeschiedenen."

als scharfsinnigen interpreten des Aristoteles längst bekannten vf. mit einem entschiedenen: ja! beantwortet. Und eben so selbsständig ist der standpunkt, nämlich durch die anerkennung, dass Aristoteles noch etwas andres sei und gewesen sei als sein system, und durch den versuch, vermittelst der auslegung seiner schriften nicht nur in den geist seiner philosophie, sondern auch in das gemüth und "die religiöse natur" des philosophen einen blick zu werfen. Dengemäss hier die doppelfrage: 1) was die consequens des systems, 2) was der persönliche glaube des Stagiriten gewesen: in betreff der persönlichen fortdauer des menschen nach dem leiblichen tode? Diese frage wird dann natürlich verneint, insofern es sich um die ψυχή, als die "natürliche lebensform eines bestimmten organischen Aber der mensch des Aristoteles ist nun einmal nicht ein so einfaches, an sein leibliches substrat gebundenes we-Der rove ist vielmehr die brücke zwischen dem sterblichen menschen und dem göttlichen wesen, der übergang ins reich der In dieser freiheit ist er ewig und unfreiheit und des denkens. sterblich, p. 100. Wie dies möglich? Ein räthsel, vom Aristoteles selber fast ausdrücklich in jenem θύραθεν eingestanden. Aber wenn denn auch nicht bewiesen, auf jeden fall persönlich geglaubt und gelehrt, wofür hauptbeweisstelle EthN. l, 11 ist 64). Und "dass Aristoteles, als schöpfer der psychologie schon hemüht gewesen, das allgemeine mit dem einzelwesen innerlich zu verbinden, ist ein ruhm, welcher ihm durch keine späteren fortschritte der wissenschaft wird geschmälert werden".

Von den drei folgenden, wesentlich kritischen arbeiten unfasst 4) (Bonitz), so weit sie hier in betracht kommt, nur einen kleinen theil der von Linker, Hoffmann und Bonitz für die philologenversammlung in Wien 1858, bestimmten, kurzen begrüssungs- und bewillkommnungsschrift (27 s. 4.). Uns gehen eigentlich nur drei emendationen zur EthN. und EE. an. Nämlich EthN. 1097 a 27:  $\alpha i \lambda o \tilde{v} \varsigma$  zu verändern nach 1099 a 33 und 1099 b 1 in pilovs. (Wenn nur die flöte als stereotypes beispiel in den schriften des Aristoteles nicht ein so wohl erworbenes hausrecht hätte, dass ihr der ein - und zutritt, so zu sagen, überall freistände, s. gleich 1097 b 25: αὐλητῆ, und diese neuen gilos, durch ihre directe (δλως) subsumtion unter die δργανα nicht in eine wenig freundliche und freundschaftliche gesellschaft bineingeriethen); ferner EthN. VIII, 1156 a 16 και οὐγ ἡ ὁ φιλούμεvos soriv. Aus dem gleich a 17. 18 folgenden erhellt, dass hiernach die beiden worte: ὄσπερ ἐστίτ, wegen des homoioteleuton, wie so oft beim Aristoteles ausgefallen. Endlich zu EE. VII, 1238 b 38 wird sehr glücklich statt διὸ εύρημέναι νείκος geschrieben διὸ είρηχεν έχείνος.

<sup>64)</sup> Um dieser begründung willen haben wir die schrift in unsere umschau hineingezogen.

Ueber 5 (Rassow) versparen wir das nähere auf den folgenden abschnitt, und bemerken hier nur, dass von seiner kritik auch aus der EthN. drei stellen berücksichtigt werden: V, 8. 1133a lies't er άνηροῦντο γάρ αν, εί μη δ έποίει το ποιοῦν, sehr gut: VI, 10, 1142 b, 7 soll οδ προτίθεται ίδειν statt ό, VII, 13, 1153a 15 richtig nach anleitung der paraphrase vioir statt donei de yérsoic vic sivai gelesen werden.

. . . .

Zuletzt nennen wir 6 (Rieckher), die von allen obigen zuerst abgefasste untersuchung, weil verwandte arbeiten desselben verf. uns den bequemsten übergang zum zweiten theil (EE. und MM.) zu bilden schienen. In dem obigen aufsatz haben wir eine untersuchung aus der höheren kritik. Die vielen unebenheiten jener drei bücher (EthN. V. VI. VII.) werden hier nämlich aus dem umstand erklärt, dass dieselben höchst wahrscheinlich erst durch die redaction von schülern aus vorträgen, die zu verschiedener zeit gehalten, wären zusammengetragen, oder vermittelst solcher beihülfe bedeutende lücken der ursprünglichen handschrift wären ergänzt worden. Daher die vielen harten übergänge, wiederholungen u. s. w.: ähnliche erscheinungen zeige die ausgabe von Hegels vorlesungen. Was nun die spezielle begründung dieses gedankens betrifft, müssen wir erstlich den aus der vielfach oben besprochenen behandlung der lust im b. VII entlehnten hauptbeweis aus des Aristoteles eignem citat dieser stelle für binreichend widerlegt halten 65). Aber auch die aus b. VI entlehnten beispiele wollen uns für den unternommenen beweis nicht von hinreichender stärke zu sein, sondern bei nachsichtigen ansprüchen auch ohne solche hypothese erklärbar scheinen, im entgegengesetzten falle aber auch nicht einmal vermittelst derselben 66). Daneben

65) S. not. 36, oder Pol. IV, 11, 1295a 36.

<sup>66)</sup> Nach einem aufmerksamen einblick in dieses buch soll es sich nämlich als wahrscheinlich herausstellen, dass wir von seinem ursprünglichen inhalt, von der nach zusammenfassung der fünf wege des άληθεύειν und deren zurückführung auf die beiden tugenden der σοφέα und φρόνησες erfolgten, ausführlichen erörterung dieser beiden nur die erste hälfte ganz und von der zweiten nur den letzten abschnitt übrig haben, und zwar so, dass die beiden abschnitte c. 3-7 und 8-11 zwei verschiedenen redactionen angehören, deren keine ganz erhalten ist. Die indicien hierfür sollen aber liegen theils in der c. 3-7 veränderten auseinandersolge (!) der (c. 2) angegebenen wege des ἀληθεύειν, in dem "wundersam schwankenden, widersprechenden (?) verhältniss von der φρόνησις zur τέχνη, vom νοῦς zur ἐπιστήμη; in dem mangel an aller eigentlichen aufklärung über das verhältniss jener fünf wege des άληθεύειν zur σοφία und φρόνησις, so wie endlich in dem missverhältniss von 8 - 11 zu c. 5. Hierzu kommt, dass Schleiermachers bekannte klage über die schwankende stellung der ganzen untersuchung dieses buches sich näher dahin bestimmen lasse, dass c. 1 jenen untergeordneten standpunkt derselben vertrete, c. 2 ihren selbstständigen werth behaupte; sowie dass die art, wie c. 6 der άρετη φυσική erwähne, dasselbe nicht als unmittelbare fortsetzung von b. IL. eracheinen lasse (!).

erscheint uns das über b. V gesagte als sehr beachtungswerth <sup>67</sup>) und der beweis darin enthalten, dass dieses buch in seiner gegenwärtigen gestalt unmöglich so vom Aristoteles selber habe kerausgegeben, oder wenigstens nicht zur allgemeinen lectüre eines s. g. gebildeten lesepublicums bestimmt sein können <sup>68</sup>). Oh aber zwischen jener gewagten hypothese des vf. und dieser anerkennung nicht noch ein ausweg liege, vermittelst dessen sich wenigstens bedeutende schäden durch ein wirkliches heilmittel aus dem buch entfernen lassen, darüber später. Vorläufig verlassen wir mit jener anregenden untersuchung jene frage und gehen unter der leitung desselben verfassers zu unserm zweiteu theil, oder zu den schriften über:

## b) Die eudemische Ethik und die Magna Moralia.

- 1) Die eudemische ethik, übersetzt von dr. J. Rischker. Stuttgart, 1858.
- 2) Grosse ethik, nebst der schrift über tugenden und laster, übersetzt von dr. J. Rieckher. Stuttgart, 1859. (2 bändchen, 249 u. 269 s. der übersetzung griechischer prosaiker von Osiander und Schwab).
- 3) Rassow, Observationes criticae in Aristotelem. Berlin, 1858. 32 s. (60) 4. Programm.
- Zur texteskritik der eudemischen ethik und magna moralia, von Bosits, in neue jahrb. für philol. und pädag., 1859, p. 15—31.
- 5) Ramsauer, zur charakteristik der aristotelischen magna moralia. Oldenburg. 1858. progr. 77 S. (86) 8.

Zunächst die beiden übersetzungen 1) und 2). Wir haben uns bei derselben der frage nicht erwehren können: wess doch eigentlich mit solchen übertragungen solle gedient sein? und was

67) Obgleich wir daselbst eine berücksichtigung von Trendelenburgs emendationen vermisst haben.

68) Als anstössig hier besonders hervorgehoben: 1, dass zweimal dieselben gegenstände an verschiedenen stellen ohne verweisung der einen stelle auf die andere abgehandelt werden. So c. 9 am ende: τοῦ δὲ ἀδιχήματος — ἀδιχεῖν; verglichen mit dem schlinsespital φανερὸν δὲ καὶ — ἀποθανεῖν. Ebenso anfang von c. 10: ἐπεὶ — ἐπιὰ τῶν ἄλλων — im verhältniss zu der die zweite hälfte dieses capitels einnehmenden untersuchung, von ὅντων δὲ τῶν δικαίων an. — Zweitens, dass die natürliche ordnung mehrmals seltsam gestört ist: so c. 10: πῶς μὲν οὖν ἔχει τὸ ἀντιπεπονθός κτλ. ausser allem zusammenhang; chenso c. 12 der unvermittelte, mit den anfangsworten des capitels nicht vereinbarliche absatz von: ἔπι ἐπεὶ πολλαχῶς τὸ ποιεῖν λίγκτω κτλ., ebenso c. 15 der absatz: φανερὸν δὲ καὶ — ἀποθανεῖν, der die stellung von c. 15 unverständlich, und kann mit der ersten hälfte vos c. 12 nicht zusammen bestehen. Als zeichen gestörter ordnung gikt endlich auch noch der bekannte c. 7 und 8 wiederholte gieiche setz.

von griechischen büchern, bis zu den paraphrasen und scholiasten hinab ins deutsche nicht solle übersetzt werden, wenn es bei obigen werken mit recht geschehe? Und das um so viel mehr, da trotz der etwa verheissenen gesammtübersetzung aller Aristotelea, von dem kritischen standpunkt des herrn übersetzers <sup>69</sup>) die auslassung dieser blossen variationen des in der EthN. gegebenen themas sich vollkommen durch die erklärung hätte rechtfertigen lassen, dass schülerarbeiten eines Eudemus u. s. w. bekanntlich keine meisterwerke des Aristoteles. Sehen wir aber von dieser frage ab, so können dieselben immer für im ganzen treu und mit fleiss und unter benutzung der zugänglichen hülfsmittel abgefasste übersetzungen gelten, wenn uns gleich hier häufiger, als in der EthN. spuren von missverständnissen und eilfertigtigkeit vorgekommen <sup>70</sup>). Sollten dieselben aber einmal übersetzt

69) Ganz die ansicht von Spengel. Wenn derselbe daneben in seiner einleitung zur EE. p. 738 gegen die vom unterzeichneten geltend gemachten bedenken in betreff einer eigentlichen autorschaft des Eudemus (Philol. XI, p. 544) bemerkt: Eudemus sei ein schüler, der sich nur für einen schüler ausgebe: so steht diese letzte auffassung mit der ganzen behandlung der Spengelschen hypothese, wie sie bisher von Fischer bis Brandis vertreten ist, in vollem widerspruch. Dort erscheint bekanntlich Eudemus bei aller ausseren condescendenz als ein seinem lehrer, wenigstens im eignen sinn, über den kopf gewachsener corrector, so dass B. St. Hilaire l. l. mit recht fragt: Quel rôle lui fait-on jouer? Et que nom donner à cette hypocrisie, qui cache une sorte de trahison, p. CCXII. Wenn dann aber das buchstäbliche zusammentreffen der EE. und anderer aristotelischen schriften sogar gegen die annahme ihres gleichen ursprungs soll geltend gemacht werden, so erinnern wir, ohne uns auf die zahlreichen beim Aristoteles vorhandenen beispiele solcher übereinstimmung hier weiter zu berufen, nur an die bisherige erfolglose berufung auf solche verdächtigungsgründe in betreff des letzten capitels in b. V der EthN. und gegen die "bloss lebhaften reminiscenzen" aus früherer lectüre der politik an die ungewissheit, ob diese damals schon bekannt ge-wesen, und an den im archiv für das studium neuerer sprachen XXVII neulich auf zahlen reducirten grad einer unglaublich geringen wahrscheinlichkeit des völligen zusammenfallens aller ausdrücke in zwei nicht ganz trivialen sätzen, wenn dieselben nicht vom selben verfasser herrühren, oder aus einander abgeschrieben sind. - Uebrigens liegt freilich auch uns, wie B. St. Hilaire die hauptbedenklich-keit wie im verwandten inhalt, so in der vorausgesetzten citationsweise fremder werke als eigner schriften. Zur widerlegung derselben aber wird es wenigstens einiger belege aus dem alterthum bedürfen, dass sich in solchen schriften je solche berufungen, wie Met. 1, 9 έν τῷ Φαίδωνι λέγομεν, anders als durch spätere schreibsehler eingeschlichen.

70) Zu den schlimmsten der art rechnen wir den irrthum, welcher über die bedeutung des δμονύμως hier statt zu finden scheint: cf. EE. I, 1236a 17. p. 834: M. M. II, 11, p. 1003: EE. II, 11, 1227b 14, p. 800 .,als ob dies, wie einige meinen, die vernunft thue". Die übersetzung M. M. II, 3, p. 969 τοῦτο μὲν γὰο καὶ κόλακος ,,des gegentheil wäre ja ein kennzeichen." E. E. VII, 5, p. 853, 1240a

werden, so wäre es auf jeden fall wünschenswerth gewesen, wenn solches nicht vor, sondern erst nach dem erscheinen von

3 (Rassow) und 4 (Bonitz) geschehen wäre. Dezn was zu seiner zeit der wackre Jenisch im vorwort zu seiner nikemachischen ethik p. 15 halb scherzend und doch mit gar guten grund bemerkt: wie gut es sei, wenn ein übersetzer seinen schriftsteller auch selber verstehe: dieser gedanke wird sich einen übersetzer der beiden genannten schriften gewiss noch immer und an gar mancher stelle aufdrängen. Und was hilft da denn eine übertragung de ces fragments in intelligibles, wie B. St. Hilaire selber (III, p. 455) eine partie seiner arbeit nennt? Und we abhülfe gegen solchen nothstand, als in einer weiteren, glücklichen anwendung der conjecturalkritik? Und für diese, vor allem nothwendige vorarbeit haben wir in jenen beiden schriften sehr dankenswerthe beiträge. Von denselben scheint 3 (Rassow) wenigstens zum theil veranlasst durch Torstriks aufsatz im Philol. XII, p. 494; so wie 4 (Bonitz) durch das erscheinen von 3. Nämlich als weitere bestätigung zu den von Torstrik gemachten bemerkungen wird in der dritten schrift zunächst noch aus der E. E. und M. M. eine zweifache stelle hervorgehoben, wo die Berliner ausgabe nicht mit Bekkers handschriftlichen bemerkungen übereinstimmt, E. E. 1220 b 11, M. M. 1197 a 26. Diesen bemerkungen folgen zahlreiche eigne emendationen, p. 1 - 10 zur & E., von p. 14-24 zu den M. M., p. 24-27 zu Stobaei ecleg. ethic., p. 27-28 zu EthN., p. 28-31 zur politik, p. 31-32 zur rhetorik, p. 32 zum l. de memoria. An diese höchst schätzenswerthen beiträge namentlich zur emendation unsrer heiden ethiken schliesst sich aufs engste:

6. 7: "und zwar so, dass auch ohne lieben von freundschaft die rede sein kann." E. E. VII, 6, p. 855: wenn dieser in einer krankheit übel aufgelegt ist", p. 1240a 34; VII, 11, p 871 "falls man nicht den einen moment — ein grosses gewicht beilegt (tàν μή τις — αδξίσε). Auch das παραβάλλων — τὸν πτύελον, καὶ τὰς τρίγας καὶ τοὸς ἐνυχας VII, 2, 1235a 38 erscheint hier noch immer, wie bei B. St. Hilaire, Fritzsche und überall, als ein "sich entledigend" (en erschaft as salive!), und nicht, was bei den beispielen so nahe liegt: in vergleichender rede: s. Pol. II, 5, 1264 b 5. Dazu nicht wenig grobe nachlässigkeiten des abdrucks, wovon in der EthN. kein beispiel, z. b. p. 759, p. 843; neben vielen stellen, wo wir die wahl des ausdrucks eine nicht glückliche nennen müssen, z. b. zu 1235 a 27: keine hermonie ohne scharfes und schweres; 1215 a 29 τὰς πρὸς δόξαν πραγματινεμένας — denen es um eine art von ehre zu thun ist; M. M. 1, 31 εὐτραπελία witz, M. M., 913: das beste vermögen (!) ist die staatskunst z. s. w. Dabei hat diese übersetzung sich andrerseits freilich von B. St. Hilsire's verschönerungen des textes freigehalten, der bald durch eingeschobene bestimmungen Tom. II, p. 245 en detoil, p. 445 bisarre des härte des ausdrucks zu beseitigen unternimmt, bald wie M. M. 1, 9 pour éviter la monotonie et la négligence eine reihe von capitela durch eine variation eigner übergänge unter sich verbindet.

4 (Bonitz) an, theils mit grosser anerkennung beistimmend, theils mit einigen eigenen, und einigen wenigen gegenbemerkungen des um den aristotelischen text schon früher hochverdienten verfassers. Der letzteren darstellung zufolge finden sich aber bei Rassow erstlich acht unsere bücher betreffende conjecturen, auf welche schon früher auch Bonitz gefallen war <sup>71</sup>); daneben dreizehn stellen, an welchen die von Rassow vorgeschlagene emendation sich durch einleuchtende klarheit empfiehlt <sup>72</sup>); bei vier andern stellen findet dann weder der text noch das heilmittel billigung <sup>75</sup>); worauf denn endlich nur an drei stellen eine verschiedene emendation empfohlen wird.

An diese werthvollen leistungen schliesst sich dann nicht unwürdig an 5) (Ramsauer). Eine allgemeine, kritische untersuchung über die M. M.; wenn wir nicht irren, eine gründliche, scharfsinnige erstlingsarbeit des verfassers. Zur lösung ihrer unten mit den worten desselben angegebenen aufgabe <sup>74</sup>) schlägt sie den gang der untersuchung ein, dass sie von den eigenthüm-

- 71) Diese sind: 1215 b 5 leg. ἔτερος ἔτερον εὐδαίμονα. 1217 a 33 statt οὐδὲ τῶν ἀγαθῶν leg. οὐδὲ πράξεως. 1225 b 13 vor ἀγνοῶν ist ᾶν einzuschieben. Ebenso etwa 1191 a 27. 1190 b 20 M. M. nach ἐν οἰς ein γάρ, nach ἀρετήν kein blosses komma. 1198 a 26 statt τῶν ἐπαινετῶν ᾶν τις leg. ἄν τι 1201 a 14 leg. εἰ ἀγε σφοθρὰς ἔξει ἐπιθυμίας οὐχέτι ἔσται σώφιρων ος γὰρ σώφοων.— 1202 a 33 statt: καὶ οἰον αὶ σωματικαί leg. ἡδοναὶ σωματικαί; und umzustellen gleich hinter γεῦσις. 1205 a 13 statt καὶ ἡδονὴ ᾶν εἰη ἀγαθόν leg. ἐν ἀπάσαις.
- 72) 1217b 13 änderung der interpunktion 1218a 14: nach ωστε fehlt: οὐθὲ τὸ ἀγαθὸν μᾶλλον ἀγαθὸν τῷ ἀτθιον εἰναι ibid. a 15 fehlt τὸ νοι κοῖνον. 1223 a 39: umstellung nöthig von τὸ ἀθικεῖν ἐκούσιον (nach 1223 b 1: ἐπιθυμίαν). 1121 b. 15: statt ἐπεὶ leg. ἔπ θέ. 1224 b 29 statt ἄρχων leg. ὑπάρχει. 1184 a 14: leg. τὰ ἀγαθόν ἔστι. ibid. statt τὸ ἀγαθόν leg. τῶν ἀγαθῶν. 1195 a 31 statt αἴτιος leg. ἄθικος. 1198 b 30 statt τῷ leg. καί. 1200 a 30 statt ῶσπερ leg. ῶστ'. 1205 b 33 statt τὰ ἀγαθὸν leg. ἀγαθόν. 1209 b 5 statt τ᾽ ἀγαθα leg. τὰ ἀγαθόν, ohne komma. 1210 a 21 nach φθείρεσθας mit Sylburg ein ποιήσει einzuschieben. 1213 b 4 statt θεῖ ἀεὶ leg. θέοι ᾶν.
- 73) Dieselben finden sich 1218 a 8, 1196 b 26, 1197 b 37. Die zuletzt angedeuteten drei stellen sind 1217 a 20: aus ἐπί kein ἔπειτα sondern καί; 1219 b 36 leg. οὐσία τὸ αὐτό (gewiss richtig!). So auch 1221 b 39 statt ἡδονή nach anleitung der parallelstelle ἡ ἔξες.
- 74) Ein bild der M. M. zu entwersen, dass der mit dem Aristoteles irgend yertraute leser in den stand gesetzt werde, ein urtheil darüber zu gewinnen, ob er hier den Aristoteles sprechen höre, oder einen anderen p. 4, und daneben "die praktische erkenntniss zu fördern, welche bedeutung das vorliegende buch für diejenigen beanspruchen darf, denen daran liegt, eine einsicht in das aristotelische system zu gewinnen. Resultat p. 77. "darin scheint vorläufig ihre hauptbedeutung zu liegen, dass sie ein hülfsmittel darbiete, die echte aristotelische ethik und in zweiter linie die E. E. in ihrem inhalt und ihrer zusammensetzung lebendiger zu erkennen."

lichkeiten des sprachgebrauchs, p. 1-1475), zu der methode der entwickelung und argumentation im einzelnen (nanberkeit der syllogistischen form) p. 14-20, von da zur ordnung der gedankenpartien (beeinträchtigung des systematischen zusammenhangs) p. 20 - 47, und endlich zur modification des ethischen stoffes (lehre von der gerechtigkeit und freundschaft) selber übergeht. Unter zugrundlegung der Spengelschen ansicht ergiebt dieser gang der untersuchung als verfasser der M. M. dann auch hier einen spätern peripatetiker, der, - die aufgeschlagene EthN. zu seiner rechten, die E. E. zu seiner linken - in völliger abhängigkeit ohne wahres verständniss" p. 27, unter dem ginfluss von "bestimmten tendenzen" p. 60, unter allerlei schriftstellerischer "besorgniss" p. 56, "absichtlichkeit" p. 30, "scheu" p. 60, "polemischer richtung", und unter versuchen von allerlei mehr oder minder misslungenen "wagestücken" p. 76, aus jenen beiden büchern dann ein drittes zusammengestoppelt, welches um ein sehr merkliches schlechter geworden, als jedes von beiden! Wir verkennen nicht die eingehende gründlichkeit, und die oft besonnene berücksichtigung 76) des auf diesem glatten boden wirk-

75) Dieser sorgfältigen musterung hätte vielleicht noch beigefügt werden mögen der in den M. M. ganz auffallend häufige gebrach des pluralis verbi beim neutrum. Indem man sonst die fälle beider constructionen beim Aristoteles einander ziemlich gleich stellt, und in den zehn b. der EthN. sich etwa sieben fälle dieser verbindung nachweisen lassen (E. E. entsprechend), findet sich neben wenig fäller des gegentheils in den beiden büchern der M. M. dieser plural web

nigstens sechszehn mal gesetzt.

76) Wie gewagt aber dabei doch die schlüsse der natur des gegenstandes nach hier ausfallen, dafür zum belege nur die am die im b. I der M. M. ausgelassene lehre von der ἐπιείκεια geknüpften folgerungen. Weil diese nämlich fehlt, soll erstlich die bisherige felge der bücher geändert werden, und M. M. b. I his zum c. 4 des b. Il gehen. Zweitens soll sich daraus ergeben, dass E. E. eine ganz andere behandlung der δικαιοσύνη mit völliger auslassung der ἐπιείκεια werde gehabt haben. Endlich drittens soll dann der verfasser der M. M. in b. VI der EthN. bei der erwähnung der εδηνωμοσύνη die herücksichtigung des ἐπιείκείς gefunden, und sich deshalb entschlossen haben tigung des ἐπιείκείς gefunden, und sich deshalb entschlossen haben tigung des ἐπιείκείς gefunden, und sich deshalb entschlossen haben tigung des ἐπιείκείς gefunden, und sich deshalb entschlossen haben tigung des ἐπιείκείς gefunden, und sich deshalb entschlossen haben tigung des ἐπιείκείς βείνοι discrimina rerum geht es aber manchmal in dieser "genetischen entwickelung." In betreff des obigen beimiels erinnern wir aber schliesslich noch daran, dass EthN. V, 12: δ γλο ἐπιείκείς ἡ ἐλα ττωτικός ἐσιν eigentlich schon, und nicht erst e. 14 der übergang zur lehre von der ἐπιείκεια angebahnt wird, nud dass gehörigen ort in den E. E. müeste gefunden haben: M. M. I, 33 (ib πάλιν οἱ τὸ ἔλαττον λαμβάνοντες κτλ. 1195 b 17) was dann wieder voraussetzt, dass E. E. jenen übergang und jene erste bälfte vom Atistoteles ἐλαττωτκός (EthN. V, 12: οὐχ ἀπλοῦν 1136 b 21, 22) muste conservirt, die andere, eng damit verbunden, und das eigentliche ziel der erörterung müsste aufgegeben, und dennoch mit dem letzten septelichte und system der rechtsphilosophie p. 318.

lich erreichbaren, mit welchem jenes ergebniss ist angebahnt worden; ja wir möchten sagen, das verdienst und die aus der zum grunde gelegten anschauung sich ergebende nothwendigkeit der hier einmal gezogenen consequenzen. Und wenn dann nur die anwendung so vieler in anspruch genommener und in bewegung gesetzter schriftstellerischer hebel und motive auch wirklich im stande wäre, die genannte schrift ihrer form, gestalt und ihrem inhalt nach aus den beiden andern abzuleiten, so würde sich jene obige, allgemein recipirte hypothese vom ursprung der M. M. ja noch immer trotz der vielen nöthigen voraussetzungen durch den reiz empfehlen, der in der lösung eines schwierigen problems nun einmal enthalten liegt. Wenn dies aber nicht der fall, wenn eine menge der in den M. M. vorhandenen eigenthümlichkeiten gar nicht berührt, geschweige erklärt wird 77), und wenn auch die

77) Wir erinnern hier nur erstens an den wechsel- und widerspruchsvollen charakter in der ganzen darstellungsweise der M. M., vermittelst dessen dieselbe bald an der ärgsten unbeholfenheit und an nackten widersprüchen leidet, (s. die repetitionen M. M. I, 4 und I, 7; die widersprüche 1, 5 οὐτε γὰρ σόφος οὐθεὶς ἐπαινειται οὐτε ὁ φρόνιμος, mit 1, 35 έπαινετοί γάρ είσιν οί φρόνιμοι, eben so I, 5, 1185 b 9 mit I, 33, 1193 a 38) bald wiederum durch logische sauberkeit, neue begriffsbestimmungen (z. b. bei der σου ία, der δικαιοσύνη), sowie durch einzelne, freie bemerkungen und vergleichungen vor beiden auszeichnet (z. b. schluss des b. l, der ἐπίτροπος, b. ll, 7 das gleichniss vom nektar): zweitens an die wunder- und sonderbare art der abhängigkeit von jenen beiden ethiken, welche hier insofern vorausgesetzt werden müsste, als die M. M. von der E. E. wesentlich den gedan-kengang soll entlehnt haben, und dabei doch im wörtlichen ausdruck bei weitem mehr und häufiger mit der EthN. als mit der E. E. übereinzustimmen scheint (s. M. M. I, 5, 1185 b 16-23 fast buchstäblich mit EthN. II, 2; M. M. I, 6, 1186 a, 1-8 fast wörtlich mit EthN. II 1, ausserdem s. Barth. S. Hilaire I. I. I, CCCXXIII), während eben diejenige stelle, wo nach unserer meinung die M. M. am nächsten an den ausdruck der E. E. anstreift (M. M. I, 35 anfang s. E. E. VII, 15, 1248 b 8 sq. und 1249 a 21), in der ganzen wendung des gedankens und lehrgehalts (χαλοχαγαθία, θεοῦ θεραπεία) von deren s. g. hauptlehre wieder abweicht; drittens an die eigenthümliche vorliebe, mit welcher die M. M. sowohl historische als physikalische rückblicke, beziehungen, vergleichungen in jene ihre betrachtung häufiger als jene beiden hineinzieht (s. ersterer art: M. M. I, 1; I, 35, 1197 b 21. II, 6, 1205a 23. II, 12, 1112 a 6; physikalischer art: M. M. I, 4, 1185 a 15 sq. 1188 b 6. 1196 b 18. 1199 a 32. b 28 sq. 1205 a 30. 1208 a 24. 1210 a 16 1218 b 8); und zwar dieses in der weise, dass dennoch ihr verfasser, der s. g. spätere peripatetiker, trotz der wichtigen, ethischen controversen der nächsten folgezeit, selbst in seinen selbstgewählten historischen beispielen und beziehungen nie über die zeit des Aristoteles hinausgeht; viertens an die überaus grosse menge von wenn auch kleinen, doch unleugbaren abweichungen im speciellen lehrgehalt, ausdruck, der aufeinanderfolge der ethischen tugendlehren der M. M., selbst in demjenigen theile, der sich der E. E. am engsten anzuschliessen scheint (so dass z. b. die M. M. nur da Aristoteles schriften im eignen namen citiren, wo die E. E. es eben unterlässt: II, 6 1201 b 25: Equier er tois araduticois, und nur de en den weiangeregten, trotz aller mikroskopischen betrachtung und der beliebigen heranziehung der mannigfaltigsten, denkbaren ab - und rücksichten sich dennoch zu wiederholten malen und durch die berufung auf "den einmal überlieferten festen gang der lehre" l. 1. p. 36, und auf "eine methode, welche hier, mit dem inhalt zugleich als ein festes, überliefertes erscheint", p. 63, erklärt finden; so glauben wir, dass dieser tüchtige versuch, aus einer hypothese, welche von Spengel selbst, ihrem ersten begründer, nur als eine der wahrscheinlichkeit sich nähernde, bezeichnet worden, die nöthigen consequenzen zu ziehen, eben vermittelst des grossen, zu ihrer vertretung nöthigen apparates beliebiger annahmen, und des dabei immer noch sehr ungenügenden resultats sein theil dazu beitregen werde, jene, gegenwärtig freilich allgemein recipirte, annahme auf ihren wahren werth einer precaren probabilität zu reduciren und auch andere geneigt zu machen, bei jener letzten instanz einer festgewordenen schulüberlieferung und zwar in einen viel weitern umfange, als bei Ramsauer geschehen, bei dieser ganzen frage sich zu beruhigen.

Wenigstens scheinen die leistungen der letzten vier jahre nichts wesentliches dazu beigetragen zu haben, die Spengelsche hypothese über den ursprung und die verfasser jener drei ethiken in ein helleres licht zu stellen, oder von neuen seiten zu be-Und bei der grossen zahl der schüler des Aristoteles gründen. und der grossen wichtigkeit, welche gleich nach ihm die ethische wissenschaft für das geistige leben und bedürfniss der gebildeten welt gewann, sowie bei der eigenthümlichen, theils durch die tradition des alterthums, theils durch neue gelehrte dem Aristoteles selber zugewiesenen, schriftstellerischen wirksamkeit 78), sowie der ohne zweifel zahlreichen menge von schriftlichen, durch seine anhänger zum privatgebrauch aufgezeichneten lehrvorträge des meisters 79), erscheint uns wenigstens die zahl der möglichen tern, metaphorischen gebrauch einer ethischen hezeichnung erinnert, wo die E. E. solches gerade nicht thut: I, 27, 1197 b 14: πλείους μεγαλοπρέπειαι), sowie endlich fünftens daran, dass sich von den ganzen M. M. nicht mehr als etwa die eine hälfte (28 c. von 51) einer vergleichung mit der E. E. überhaupt unterziehen lässt. Bedenkt man aber noch, dass mit gleichem rechte die rückführung der ethik unter die politik bei diesem "späteren" peripatetiker ihre motivirte erklärung verlangt, und der ganze, nun einmal vorausgesetzte, cento der M. M. in der mosaikarbeit seiner composition, wenigstens mit gleicher probabilität, wie auf die E. E. zugleich auf die schriften des Theophrast hinweist (s. Theophr. charact. ed Eug. Petersen, Lipsiae, 1859. Pracf. p. 66 sq.), so dürften, such vom standpunkte des verfassers aus, die obigen leistungen, statt zu einem abschluss geführt zu haben, immer noch nur als vorarbeiten für die bauptaufgabe anzuseben sein.

78) Valerius Maximus VIII, 2 (Theodectea), Gell. Noct. Att. XX, 5. A. Stahr, neue jahrb. 4 suppl., 1836, p. 241; Grashof, neue jahrb. 10, 3, p. 260. 1829.

79) S. Bournot, Platonica Aristotelis opuscula, Progr., Putbes

entstehungsarten von schriften, die einander ähnlich, wie unsere drei ethiken, so gross, das aufspüren aber der wirklichen, historisch einst in der that vorhandenen communicationswege zwischen den einzelnen, in der "litterarischen wüstenei", die nach Niebuhrs ausdruck hier eintritt und alles verschüttet hat, so überaus schwierig, und die bisherige beweisführung für die gegenwärtig beliebte lösung des räthsels wenigstens so fragmentarisch 80), dass wir die gegenwärtig übliche, gänzliche ignorirung cines damals unleughar vorhandenen, wenn auch seinem umfang nach schwer zu ermessenden factors, nämlich der in der schule ohne anspruch auf eigentliche autorschaft, nachwirkenden, schriftlichen tradition aristotelischer vorträge nicht für völlig berechtigt halten können. Aus einer zeit, von der Cicero sagt: Eadem dicuntur a multis, ex quo libris omnia referserunt, dürften vielmehr jene wenigen, aus einem grossen schiffbruch geretteten litterarischen trümmer, zu ihrer gegenseitig erschöpfenden erklärung ebensowenig ausreichen, wie - auf einem andern gebiet, - die denkmäler der römischen litteratur zur genetischen erklärung der romanischen sprachen. Und in diesem sinne schliessen wir den ersten theil unsres jahresberichts mit einem rückblick auf seinen ausgangspunkt, und dem urtheil und den worten des dort erwähnten französischen kritikers: Ce serait déjà quelque chose que de savoir qu'on ne peut dissiper complètement l'obscurité, qui les couvre: St. Hilaire Tom. I, p. CCLVI.

1853. Man denke nur z. b. an die 40 aristotelischen Analytica der ersten zeit.

80) Denn sehe man nun auf die titel, oder die zeugnisse, oder den sonst bekannten charakter der angeblichen verfasser, oder die unleugbaren aussagen der schriften selber; überall noch anstoss. Νικομάγεια, Εὐδήμια; so gleichmässig der titel bei beiden. Gegenwärtig aber soll ersteres so gut, wie nichts bedeuten; letzteres so gut wie alles beweisen. Das zeugniss des ganzen alterthums nennt ferner sie alle drei aristotelisch; bis auf den einen Εὐδημος beim Aspasius, und den einen Νεχόμαχος beim D. L. Dennoch hat letzteres gar keine, ersteres eine sehr grosse bedeutung. Und dann drittens dieser Eudemus selbst. Nach dem urtheil des alterthums ein dem Theophrast wenigstens ebenbürtiger denker; vermittelst dieser hypothese aber seines meisters langweiliger nachtreter, als verfasser eines werkes: dont pas une pensée, pour ainsi dire, ne lui appartient en propre: B. St. Hi-laire l. l. l, CCCXI. Und das, obgleich unter den gleichzeitigen peripatetikern, wie bei Aristoxenus, das streben: ὅπως τις αν σόξη τι καινον λέγειν (Procl. in Plat. Tim. 3, p. 192) unter den begabteren so gut wird geherrscht haben, wie sonst irgendwo. Und dann endlich diese, den meister wie es heisst, meisternde schülerarbeit, einherfahrend und stolzierend mit ihren aristotelischen titeln oder titulaturen: oaρούμεθα έν τοῖς έξωτεριχοῖς λόγοις u. s. w.; gerade als ob im alterthum nicht etwa nur, "wenn die könige bauten, auch die kärrner zu thun gehabt," sondern als ob es damals mode gewesen, jene karren auf-zuputzen mit den wappenschildern der staatscarossen und hofequipagen!

## B. Diè aristotelische politik.

- 1) Göttling, De loco quodam Aristotelis in prime libre Politiae. Jenae. 1858. 7 S. (18) 4, nebst E. v. Leutsch, im Philol. XV, p. 434 zu Pol. II, 2, 5.
- 2) Glaser, De Aristotelis doctrina de divitiis. Regien. 11 S. 4.
- 3) Bluntschli, staatslexicon. bd. I, 1857; nebat Welcher: staatslexicon, 2. aufl. 1845. Im ersteren ein aufsats von Prentl, im letzteren von C. Welcker. Daneben Robert Blukey: The history of political literature. London 1855.
- 4) Teschmüller: a) die aristotelische eintheilung der verfassungsformen. Petersburg. 1859. 30 S. 8. Programm der st. Annenschule. Von demselben b) zur frage über die reihenfelge der bücher in der aristotelischen politik, Philol. XVI, p. 164—166. cf. anmerk. 102.
- 5) P. W. Forchkammer, die ordnung der bücher der aristotelischen politik. Philol. XVI, p. 50-68.
- Unter 1) verbinden wir zunächst zwei specielle textesemendationen. Göttling verbessert l. l. 1253a 1 die worte: ἄτεπες ἄζυξ ὅσπες ἐν πεττοῖς ών, welche er früher nach Histor. anim. VI, 7 auf den kukuk bezogen, jetzt mit Bekker: ἄζυξ ών ἄσπες ἐν πεττοῖς: letzteres sei nämlich eine sprichwörtliche redensart: Eurip. Suppl. 409. Anthol. Palat. VIII, 482, v. 29 = isolirte steine bei einem aus würfel und bretspiel combinirten spiel der alten zeit.
- E. v. Leutsch schlägt vor, Pol. II, 5, 1263 a 35 sq. mach ἐφοδίων zur ergänzung eines offenbar fehlenden begriffs etwa ταμείοις, oder ταμιείοις einzuschalten.
- 2) (Glaser) besteht aus zwei theilen: einem kritischen, gegen den aristotelischen ursprung auch des ersten buches der ökonomik gerichteten 81), und einer, an Pol. 1, 8—11, der eigentlichen
- 81) Wenn dieses buch nur den äussern zeugnissen widerstand leistet, (cf. edit. Göttl. Praef. p. 13 sq.), so werden die hier vorgebrachten, inneren gründe ihm schwerlich etwas anhaben. Erstlich nämlich sollen die worte: ἡ μὲν πολιτικὴ ἐκ πολλῶν ἀρχόντων ἐστὶν, ἡ ολονομικὴ σὰ μεναρχία: 1343 a 13 auf einer verwechselung der institutionen selber mit den wissenschaften beruhen (?); zweitens verrathe sich der nachabmer in der hier gestellten aufgabe der politik: καὶ πόλιν ἐξ ἀρχῆς συστήσασθαι καὶ ὑπαρχούση χρήσασθαι καλῶς; da doch Aristoteles ihre wirksamkeit auf das χρήσασθαι beschränke (!). Drittens steht die erklärung der πόλις als ολκιῶν πλῆθος in widerspruch gegen Aristoteles (?), ebenso die μέρη ολκίας (ἄνθρωπός τε καὶ κτῆσες), sowie das πρέτερον ολκονομικὴ πολιτικῆς (sic! mit auslassung der beiden hauptbegriffe); sowie denn endlich das: βέλπιστον καὶ ἡ γε μονικώ τατο ν πῶν κτημάτων durch jenen zweiten superlativ auf den einfluss der stoischen schule deuten soll, und eben deshalb lange nach Theophrast geschrieben sein müsse! (S. dagegen Pol. I, 12, 1259 b 2, IV, 5 u. s. w.). Auch scheinen diese zweifel bisher ihren einfluss nicht weit verhrei-

aristotelischen ökonomik, angeschlossenen, kurzen erörterung theils über den zusammenhang dieser doctrin mit den übrigen theilen der praktischen philosophie, theils üher ihre eignen, wichtigsten lehrsätze. In ersterer hinsicht die ökonomik nicht der ethik und politik coordinirt, sondern der politik untergeordnet, und zwar nicht als ebenbürtiger theil neben andern, sondern, so weit sie den erwerb von reichthum betrifft, nur als mittel, als eine έπιστήμη ύπηρετική. Hierauf nach einigen bemerkungen über den "natürlichen" und "künstlichen" reichthum des Aristoteles, eine kurze kritik dieser lehre, welche den missbrauch der menschen in einen mangel, oder makel der sache an sich umgewandelt habe, während grade im widerspruch zu tener theorie in den jahrhunderten des christlichen mittelelters die erwerb - und betriebsthätigkeit jener letztgenannten, im alterthum als sklavisch verachteten art vermittelst des europäischen städtelebens den völkern den zugang zur allgemeinen freiheit angebahnt und eröffnet habe.

Mit 3) gehen wir von den specialfragen auf die neuesten darstellungen in der politik im allgemeinen über, und knöpfen bier an die von Prantl (l. l. artikel Aristoteles p. 342 - 369) gegebene eine kurze berücksichtigung von Blakey und nachträglich von C. Welcker. Von diesen stimmen aber die beiden ersten für die neue, letzterer für die alte ordnung der bücher. Prantl schliesst sich dabei im allgemeinen an Spengels bekannte auffassung. Deshalb heben wir hier nur die einzelnen abweichungen von derselben und einige nähere bestimmungen derselben hervor. Als solche demnach erstens: dass es im idealstaat (VII. VIII, bei Prantl IV. V) völlig gleichgültig sein soll, ob der souverän einer oder mehrere 82), indem hier, wie in Platon's gesetzen, ein versuch vorliege, abgesehen von der regierungsform bloss durch ocsetzliche bestimmungen den höchsten zweek des staates zu verwirklichen 83). Weiter muss sich des Aristoteles politik hier dann noch die lebre gefallen lassen, dass "nach wegfall der monarchie im transcendentalen (!) sinn die aristokratie allerdings dem begriff nach mit dem idealstaat am meisten verwandt, für die ausführung aber die politeia (b. IV alter ordnung) am geeignetsten sei". Daneben

tet zu haben. Wenigstens eitirt noch in diesem jahre und das gleichfalls aus Königsberg selber Drumann in seinem "arbeiter und communisten in Griechenland und Rom "" diese ökonomik als ein werk des Aristoteles. Ebenso bedenklich endlich steht es mit der dort unternommenen correctur von Stahr's übersetzung: εἰς πᾶσαν ἡμέραν ει nach dem französischen journée: res quae per diem aguntur: p. 8, da doch das gleichfolgende χεήσεως ἔνεκα μή ἐψημέρου die übersetzung von St. hinreichend rechtfertigt (1252 b 16).

82) Wenn dies nur nach III, 17 nicht ganz verschiedene staats-

bürger voraussetzt!

<sup>83)</sup> Wenn nur Aristoteles zur würdigung tächtiger staatsmänner des: νομοθετήσαι περί ων βουλεύονται: nicht selber εν των άδυνάτων genannt hätte! Pol. III, 16, 1287 b 22.

klage über des Aristoteles "doctrinären, ethischen aristokratismus" u.s.w. - Uebrigens würden wir uns nicht erlaubt haben neben dieser, wenn auch vielleicht zum theil irrigen, auffassung eines tüchtigen, gelehrten kenners des Aristoteles die obige schrift von Blakey zu nennen, wenn man nicht doch schon in Deutschland, und zwar von seiner ansicht und partei aus, angefangen sich auch auf ihr zeugniss und urtheil in den uns betreffenden fragen zu berufen. Nur zur beseitigung dieses brauchs bemerken wir hier, ohne uns über den sonstigen werth der schrift ein urtheil anzumassen, dass es den deutschen philologen vollkommen gleichgültig sein und bleiben kann, in welcher reihenfolge die bücher der aristotelischen politik dort aufgezählt und gerechnet werden. Es handelt sich bei ihr nämlich um eine schrift, welche Zeno von Elea zu den stoikern rechnet, p. 37, den Thales als einen of the most distinguished political authors of his time bezeichnet p. 36, dem Sokrates die tiefste kennerschaft der vollständigen staatssysteme und regierungstheorien des in- und auslandes zuschreibt p. 47, den Carneades dann wieder unter die steiker zählt und das b. II der aristotelischen politik abschliessen lässt: with the political speculations of Zaleucus, Charondas, Philolous, Diviles (sic!), Phaleas and Androgamas (sic!) p. 55 .u. s. w. u. s. w. Dagegen haben wir eine schuld abzutragen gegen die im verigen jahresbericht aus unkenntniss übergangene darstellung von C. Welcker l. l. p. 644 — 667. Diese trifft nämlich in manchen hauptpunkten nach unserer ansicht vollkommen das richtige. Die neue französische ordnung wird p. 661-667 genauer besprochen "um trotz aller Scaliger nicht nur die alte ordnung der bacher, sondern, was ungleich wichtiger, die grundgedanken dieses gressen so vielfach gemissdeuteten werkes des alterthums gegen die vorgeschlagene umkehr desselben zu schützen." Jene neue ordnung der dinge wird dann wohl nicht mit unrecht als eine "wahre unordnung" characterisirt, und die staatsverfassung, "welche all zu legitime philologen ihm als seine beste unterschieben wellen", heisst, insofern sie als eine realisirbare angeschen werden sell. eben "die allerschlechteste" nach dem urtheil des Aristoteles, p. 664. Aus dem weitern inhalt bemerken wir nur, dass nach dieser darstellung "auf die lehre von der eintheilung und betrachtung der regierungsformen und verfassungen den staaten bis IV. 14, die regierungspolitik für ihre erhaltung und verwaltung felgt: b. V, VI, in den nicht gebilligten, b. VII, VIII in der gebilligten verfassung. Endlich gilt auch hier dem Aristoteles als das höchste staatsideal die wahre aristokratie, in der die 54) besten und weisesten herrschen, p. 658.

<sup>84)</sup> Die neulich von Lewis erschienene, auch für die alte ordnung der bücher eintretende schrift: On the method of observation and reasoning in politics, kenne ich nur aus fremder anfährung.

Während nun aber unter diesen darstellungen eben diejenige, welche der wahrheit am nächsten kommen dürfte, (Carl Welcker), von den philologen und philosophen unter uns bisher grade am wenigsten scheint beachtet zu sein, hoffen wir dass die unter 4a (Teichmüller) und 5 (Forchhammer) aufgeführten kritischen untersuchungen jede nach ihrem theile dazu beitragen werden, auch in diesen kreisen einer richtigen ansicht mehr und mehr bahn zu brechen. In der grundanschauung wenigstens über den hauptzweck und das höchste ziel des ganzen werkes stimmen diese beiden, fast gleichzeitig erschienenen erörterungen so genau, fast bis auf den wörtlichen ausdruck mit einander zusammen, dass schon dieser umstand etwas dazu mitwirken möchte, gar manchen, noch immer herrschenden vorurtheilen ein ende zu machen 85). Dabei beschränkt sich jedoch auch hier, wie in der oben genannten, ethischen untersuchung, Teichmüller (4a) auf eine verhältnissmässig specielle untersuchung, nämlich auf die frage nach der eintheilung der verfassungsformen. Nach verwerfung des bisher fast traditionell gewordenen, blos numerischen fachwerks des entweder guten oder schlechten, entweder von einem, oder von vielen, oder von allen geführten regiments, nimmt dieselbe den gang, dass sie aus dem begriff der menschennatur sowohl, als des staatswesens beim Aristoteles das resultat ableitet: der staat, als ewiger zweck der natur könne nur einer sein, und so könne es auch nur eine einzige, richtige staatsform geben, p. 7 86). Die-

85) Wir meinen die anerkennung eines auch dem werke des Aristoteles vorschwebenden idealstaats, und dessen unterscheidung vom platonischen. Hierüber Teichmüller a, p. 5: "zunächst müssen wir nun das vorurtheil zerstören, als dürfe Aristoteles um seines gegensatzes zu Plato willen durchaus keinen idealstaat bauen. Wunderbarer weise lässt sich dieses vorurtheil auch durch keine einzige stelle des Aristoteles vertheidigen, es beruht lediglich auf einigen kritischen bemerkungen, wodurch unser autor den naturwidrigen platonischen güter - und weibercommunismus - mit ein wenig salz durchprüft. - -Man übersah, dass Aristoteles nirgends den versuch, ein vollkommen gerecht eingerichtetes und schönes gemeinwesen in gedanken auszuarbeiten, für überflüssig oder gar widersinnig erklärt, und zweitens, dass er die platonischen einrichtungen nicht deshalb verwirft, weil sie vom herkömmlichen abweichen, sondern weil sie im widerspruch mit der ganzen menschlichen natur stehen, also auf einer unkenntniss über die im staat zu verwendenden kräfte beruhen". - Forchhammer l. l. p. 51: "Es scheint unbegreiflich, wie jemand, der die ethik und politik des Aristoteles ohne vorgefasste meinung und mit einigem verständniss der aristotelischen philosophie gelesen hat, daran zweiseln kann, dass Aristoteles in der that eine beste verfassung, wie sie bis dahin nirgends bestand, wie sie aber möglich ist, habe aufstellen wollen, eine ideale versassung, wenn man will, so bald man darunter nicht eine phantastische, nicht eine unvernünstige, wie die platonische, sondern eine an sich ausführbare versteht", u. s. w.

86) Wenn aber allerdings nach Aristoteles der mensch auf der einen seite eine "untheilbare, individuelle art-substanz" nach Metaph. 8, p. 1034a 4 heissen mag, so sind die von natur ihm mitgege-

sen idealstaat soll Aristoteles dann in der politik nach der idee der eudämonie construiren. In diesem sind dann "alle bürger ähnlich, und eben deshalb verdienen alle in ihm zu herrschen", p. 11: diess "der nach wunsch vollendete, absolut beste staat", "die wahre aristokratie". In ihm kann jedoch "zeitweilig" die reglerung auf einen übergehen, p. 12, und während der lebenszeit eines solchen herren findet dann ein "aristokratisches königthum" statt. Die menge und mannigfaltigkeit der staaten tritt daneben in die wirklichkeit durch das merkmal der - contingenz, p. 12. Durch ihren einfluss verfehlte bildungen und mangelhafte formen überall. Die eintheilung dieser parekbatischen formen findet dans ihre begründung in den qualitäten der, vom staat wesentlich verschiedenen, gesellschaft 87). Wird da nämlich die regierung nach der qualität der bildung (tugend) ertheilt, so entsteht, wenn die innern und äussern bedingungen alle vorhanden sind, der obige idealstaat; sonst, wenn nach der qualität der freiheit die demokratie, nach der des reichthums die oligarchie; in ihrer äussersten spannung führen beide zur tyrannis, vermittelst einer gewissen ausgleichung zur politeia, die als staat des mittelmaasses, wiederum dem rechte und nicht nur der parteileidenschaft des, eigennutzes gehör gibt, und wo es eben deshalb möglich ist, dass durch politische constituirung eine art aristokratie entateht, p. 25, welche sich dann entweder auf eine mischung von tugend, freiheit und reichthum, oder von tugend und freiheit gründet 88).

benen klassenunterschiede bekanntlich doch so gross, dass wie es unter ihnen φύσει δοῦλοι giebt, Pol. 1, so andre φύσει βασιλευτοί, andre φύσει ἀριστοχρατικοί, andre endlich πολιτικοί heissen, Ill, c. 17. Es geht mit der staats – wie mit der rechtsidee; auch hier bekanntlich, trotz des gleichen menschengeschlechts, bald ein δίκαιεν πολιπικόν, bald für die kleinen und grossen kinder unter den menschen ein δίκαιεν ολιστομικόν. Die stelle: EthN. V, 10, 1135: μέα μόνον (πολιπικό) πανταχοῦ κατὰ φύσεν ἡ ἀρίστη, besagt nach dem ganzen zusammenhangetwas ganz anderes; so dass dieser obige grund – und hauptsatz des verfassers noch ganz seines beweises bedarf. Ausgesprochen findet er sich bei Aristoteles wenigstens nirgends.

87) Hier begegnet uns beim Aristoteles zum erstenmal eine betanung dieses unterschiedes, p. 14. 15. Die anerkennung desselben schon in unsrer politik wird trotz des gleichen, für beide gebrauchten namens daraus erwiesen, dass der πόλες daselbst gradezu entgegengesetzte prädicate, als gleich nöthige requisite zugesprochen werden, 1277a 5: ἐξ ἀνομοίων, 1295b 25: ἐξ ὁμοίων. Ohne dem zu widersprechen, erinnern wir gegen zu grosse betonung dieses unterschiedes an

sein έπει σιαφέρει βέλτιον όνομα έχειν ίσιον, EthN. III, 1.

88) Dabei zeigt der verfasser wie die arten der so gesetzten statten sowohl den verschiedenen arten der von Aristoteles anerkannten liebe und freundschaft, als auch den verschiedenen formen der im hause stattfindenden herrschaft, und endlich den verschiedenen arten des gerechten eben sowohl entsprechen, als den bisher fast allein geltend gemachten differenzen der zahl. Im übrigen zerfällt die schrift in §. 1: idealstaat (aristokratie, resp. königthum); §. 2: parek-

Indem wir endlich die <sup>89</sup>) erwähnung von 4b, sowohl, wie einige punkte, in welchen wir dem gedankengange des selbstständigen forschers in der obigen darstellung nicht haben folgen können, auf später verschieben, bemerken wir hier über letztere nur schliesslich, dass während sie überall wenigstens die zahlen der alten bücherfolge in frieden lässt, sie die frage nach ihrer berechtigung mit keinem worte berührt.

Dagegen bildet grade diese frage den hauptgegenstand der untersuchung in 5) (Forchhammer). Wir haben diese abhandlung mit vieler freude gelesen. Denn, gleichfalls hauptsächlich gegen Spengels bekannte darstellung und kritik geschrieben, trifft dieselbe nicht nur mit unsrer gleichzeitig angestellten untersuchung 90) in der auffassung und beurtheilung des einzelnen so oft völlig zusammen, dass wir für die meisten derartigen behauptungen uns auf ihre gewähr berufen können; sondern dabei bezieht sie sich wiederholt auf jene unsre erörterung mit so freundlicher zustimmung, dass wir uns gegenwärtig als berichterstatter über dieselbe in einer gewissen verlegenheit befinden würden, wenn dieselbe ihrem haupttheile nach andrerseits nicht auf einem wesentlich verschiedenen grundgedanken beruhte und eben deshalb auf einem ganz andern gedankengange mit uns zum gleichen ziele führte. Denn aus dem innersten kern der aristotelischen ethik wird hier die einheit und mit innerer nothwendigkeit sich entwickelnde consequenz eines beide gebiete, das der ethik sowohl wie das der politik, beherrschenden hauptgedankens mit überzeugender klarheit nachgewiesen: nämlich des gedankens, dass wie des menschen wahre, volle eudämonie nur durch wahre, volle tugendübung zu erreichen sei, so natürlich "nur derjenige staat der wahrhaft beste sein könne, in welchem der tugendhafte mann und der tugendhafte staatsbürger (d. h. menschen · und bürgertugend) völlig identisch sind", p. 51, in welchem demnach jeder einzelne "sein höchstes ziel, die thätigkeit des geistes in übereinstimmung mit der höchsten tugend in einem vollkommenen leben erreichen könne", p. 52. Und wie schon im jahre 1849 der geistvolle verfasser in seinem demokratenbüchlein unter "dem unruhigen getriebe der damaligen chaotischen bewegungen" hauptsächlich von diesem grundgedanken aus mit eben so viel geschick als humor es unternahm, die geister und gemüther der aufgeregten aus dem qualm und dunst des tages in den reinen äther der tiefsinnigen aristotelischen ideen zu erheben, und die damals über den markt des lebens schallenden kraft - und stichwörter vor des Stagiriten wohlverdienten "präsidentenstuhl" zu ziehn; in ganz ähnlicher weise wird hier das gemüth jenes nach unsrer überzeugung unwiderlegbar wahren und

batische formen; §. 3: mischformen (politien und aristokratien); §. 4: die vielen eintheilungsgründe.

<sup>89)</sup> S. anmerk, 102.

<sup>90)</sup> S. Philol. XIII, p. 264-301.

klaren fundamentalsatzes als gegenprobe in die wage gelegt zur würdigung all der, dass ich so sage, kritischen staatsstreiche, vermittelst deren der staat des Aristoteles in unsern tagen hat reformirt und restaurirt werden sollen, und nach dem wenig be friedigenden ausfall dieser prüfung in "bestimmter sprache" verlangt, dass auch von den freunden jener neuerungen "der wabrheit die ehre gegeben werde", p. 51. Nämlich von jenem fundamentalsatze aus erscheint es hier als eine einleuchtende selbstfolge, dass die am ende des b. III aufgestellte pambasileia und aristocratia unmöglich gelten können als die typen des eigentlichen, absolut besten staats. "In einer solchen verfassung verhalten sich nämlich die unterthanen zum könig, wie die ethischen tugenden zur dianoetischen. Der könig vertritt die poornois, zu der σωφροσύμη, ανδρεία, und δικαιοσύνη der unterthanen. Die tugend des mannes und staatsbürgers ist in dem könig dieselbe, in den unterthanen aber nicht. — Wenn sie auch als menschen an der (dianoetischen) tugend theil haben, entbehren sie derselben als staatsbürger, und zwar immer und gänzlich, weil sie stets nur regierte, nie regierende sind", p. 54. "Grade eben so verhält es sich in der Aristokratie, nur dass hier die zahl derer, für welche die tugend des mannes mit der tugend des staatsbürgers zusammenfällt, und welche in beiden beziehungen das höchste erreichen können, grösser ist", p. 54. So dass es vollkommen klar ist, dass auch jene beiden (in ihrer art) "besten verfassungen" noch sehr verschieden sind von der in b. VII und VIII dargestellten absolut besten, die als das eigentliche ziel der ganzen aufgabe mit recht 91) am ende steht, p. 59.

## C. Darstellungen der aristotelischen Ethik und Politik, oder der praktischen philosophie des Aristoteles im allgemeinen.

- 1) Feuerlein, die philosophische sittenlehre in ihren geschichtlichen hauptformen. Bd. I, die sittenlehre des alterthums. Tübingen, 1857, p. 113—147.
- Karl Hilden brand, geschichte und system der rechtsund staatsphilosophie. Bd. I, das klassische alterthum. Leipzig, 1860, p. 250—496.
- 91) Indem wir gleichfalls das obige urtheil des verfassers unter völliger beistimmung zu seinem inhalt am ende dieses zweiten theils unserer übersicht stehen lassen, machen wir aus dem anderweitigen inhalte dieser gedankenvollen, scharfsinnigen untersuchung nur noch auf die interpretation vom ende des b. Ill besonders aufmerksam, p. 58: "Aristoteles sagt" u. s. w., und heben endlich noch hervor das allgemeine urtheil über die vollendung der darstellungsform in der politik: "Je mebr ich mich mit der politik beschäftige, desto mehr überzeuge ich mich, dass dieselbe auch der form nach eins der vollendetsten und durchdachtesten werke des grossen mannes ist" p. 51.

Bei diesen beiden darstellungen neuerer und neuester zeit, in welchen die ganze praktische philosophie des Aristoteles, eingerahmt in das grosse bild allgemein geistiger cultur- und lebensrichtungen des ganzen menschengeschlechts in ihrer, wenn auch untergeordneten, doch überaus bedeutungsvollen stellung und wirksamkeit gezeichnet wird, haben wir zuerst gleichmässig bei beiden den wesentlichen fortschritt anzuerkennen, welchen, trotz des sehr verschiedenen hauptinteresses, dem jede derselben zunächst ihren ursprung zu verdanken scheint, die gerechte schätzung sowohl des werthes als des inhalts jener philosophischen lehre im unterschiede von ihren vorgängerinnen hier gemacht hat.

So haben wir denn bei Feuerlein eine, wenn auch immer concise, doch in allen wesentlichen punkten gerechte darstellung aller, namentlich die ethik des Aristoteles betreffenden hauptgedanken. Nirgends in derselben eine spur mehr der vielen seit Kants tagen, oder seit Schleiermachers kritik über dieselbe in umlauf gesetzten, absprechenden, zur zeit ihrer abfassung zum theil ja noch mancher controverse unterworfenen schlagwörter; ja zuweilen sogar eine ausdrückliche widerlegung derselben p. 144. Daneben eine, selbst bei den intricaten lehrpunkten, wie über den inhalt und die bestandtheile der eudämonie, über die stellung des rovę πρακτικός, über das verhältniss der lust, den werth der gesinnung durchweg correcte betrachtung, und die sichere hand eines überall, wie z. b. durch die psychologischen schwierigkeiten bei der lehre von der imputation, des weges kundigen führers 92). Die allgemeine anordnung unten angebend 95), nennen wir hier

- 92) Wir haben hier nur alle andeutungen vermisst über die seit Zeller angeregten fragen über des Aristoteles lehre von der menschlichen willensfreiheit.
- 93) Eintheilung. S. 12, die glückseligkeit und die tugend; S. 13, der formelle willensakt und das concrete handeln. Haupttheile des ersteren: die erörterung über die eudämonie, die doppelte stellung der lust (folgend und vorausgehend der that), die frage nach der genesis der tugend, so wohl ihrer subjectiv-empirischen, als ihrer objectiv-begrifflichen seite nach. Dieser S. 13 fängt folgendermassen an: die innere gesinnung und die äussere regelmässigkeit, die im aristotelischen begriff der tugend, als eines vorsetzlichen, dessen ausführung fertigkeit erfordert, zusammen sind, vertheilen sich in der jetzt folgenden analyse der akte des formellen willens und des materiellen handelns so, dass jene der thätigkeit im innern der seele, diese der seelenanlage und der äusserung dieser anlage zufällt. Erstens muss in betracht kommen die erzeugung der willensakte; sie geschieht durch jenes innere thun, das in einer combination des willens und der intelligenz besteht. Diese combination ist nur von formellem werthe im vorsatz, aber von materiellem in der maxime. Zweitens: beide, wille d. h. affectsleben und intelligenz treten auseinander, sobald sie ihren beitrag zum concreten handeln zu liefern haben. Sie liefern diesen beitrag jede mit ihrer anlage. Drittens: sobald sie aber ihren beitrag geliefert haben, zeigt es sich, dass ihre anlagen im grunde doch nicht qualitativ so weit auseinander sind, um nicht zusammengebracht zu werden in der äu-

klaren fundamentalsatzes als gegenprobe in die wage gelegt zur würdigung all der, dass ich so sage, kritischen staatsstreiche, vermittelst deren der staat des Aristoteles in unsern tagen hat reformirt und restaurirt werden sollen, und nach dem wenig be friedigenden ausfall dieser prüfung in "hestimmter sprache" verlangt, dass auch von den freunden jener neuerungen "der wahrheit die ehre gegeben werde", p. 51. Nämlich von jenem fundamentalsatze aus erscheint es hier als eine einleuchtende selbstfolge, dass die am ende des b. III aufgestellte pambasileia und aristocratia unmöglich gelten können als die typen des eigentlichen, absolut besten staats. "In einer solchen verfassung verhalten sich nämlich die unterthanen zum könig, wie die ethischen tugenden zur dianoetischen. Der könig vertritt die opornou, zu der σωφροσύμη, ανδρεία, und δικαιοσύνη der unterthanen. Die tugend des mannes und staatsbürgers ist in dem könig dieselbe, in den unterthanen aber nicht. — Wenn sie auch als menschen an der (dianoetischen) tugend theil haben, entbehren sie derselben als staatsbürger, und zwar immer und gänzlich, weil sie stets nur regierte, nie regierende sind", p. 54. "Grade eben so verhält es sich in der Aristokratie, nur dass hier die zahl derer, für welche die tugend des mannes mit der tugend des staatsbürgers zusammenfällt, und welche in beiden beziehungen das höchste erreichen können, grösser ist", p. 54. So dass es vollkommen klar ist, dass auch jene beiden (in ihrer art) "besten verfassungen" noch sehr verschieden sind von der in b. VII und VIII dargestellten absolut besten, die als das eigentliche ziel der ganzen aufgabe mit recht 91) am ende steht, p. 59.

## C. Darstellungen der aristotelischen Ethik und Politik, oder der praktischen philosophie des Aristoteles im allgemeinen.

- 1) Feuerlein, die philosophische sittenlehre in ihren geschichtlichen hauptformen. Bd. I, die sittenlehre des alterthums. Tübingen, 1857, p. 113—147.
- 2) Karl Hilden brand, geschichte und system der rechtsund staatsphilosophie. Bd. I, das klassische alterthum. Leipzig, 1860, p. 250—496.
- 91) Indem wir gleichfalls das obige urtheil des verfassers unter völliger beistimmung zu seinem inhalt am ende dieses zweiten theils unserer übersicht stehen lassen, machen wir aus dem anderweitigen inhalte dieser gedankenvollen, scharfsinnigen untersuchung nur noch auf die interpretation vom ende des b. III besonders aufmerkaam, p. 58: "Aristoteles sagt" u.s. w., und heben endlich noch hervor das allgemeine urtheil über die vollendung der darstellungsform in der politik: "Je mehr ich mich mit der politik beschäftige, desto mehr überseuge ich mich, dass dieselbe auch der form nach eins der vollendetsten und durchdachtesten werke des grossen mannes ist" p. 51.

Bei diesen beiden darstellungen neuerer und neuester zeit, in welchen die ganze praktische philosophie des Aristoteles, eingerahmt in das grosse bild allgemein geistiger cultur- und lebensrichtungen des ganzen menschengeschlechts in ihrer, wenn auch untergeordneten, doch überaus bedeutungsvollen stellung und wirksamkeit gezeichnet wird, haben wir zuerst gleichmässig bei beiden den wesentlichen fortschritt anzuerkennen, welchen, trotz des sehr verschiedenen hauptinteresses, dem jede derselben zunächst ihren ursprung zu verdanken scheint, die gerechte schätzung sowohl des werthes als des inhalts jener philosophischen lehre im unterschiede von ihren vorgängerinnen hier gemacht hat.

So haben wir denn bei Feuerlein eine, wenn auch immer concise, doch in allen wesentlichen punkten gerechte darstellung aller, namentlich die ethik des Aristoteles betreffenden hauptgedanken. Nirgends in derselben eine spur mehr der vielen seit Kants tagen, oder seit Schleiermachers kritik über dieselbe in umlauf gesetzten, absprechenden, zur zeit ihrer abfassung zum theil ja noch mancher controverse unterworfenen schlagwörter; ja zuweilen sogar eine ausdrückliche widerlegung derselben p. 144. Daneben eine, selbst bei den intricaten lehrpunkten, wie über den inhalt und die bestandtheile der eudämonie, über die stellung des rove nearische, über das verhältniss der lust, den werth der gesinnung durchweg correcte betrachtung, und die sichere hand eines überall, wie z. b. durch die psychologischen schwierigkeiten bei der lehre von der imputation, des weges kundigen führers <sup>92</sup>). Die allgemeine abordnung unten angebend <sup>95</sup>), nennen wir hier

<sup>92)</sup> Wir haben hier nur alle andeutungen vermisst über die seit Zeller angeregten fragen über des Aristoteles lehre von der menschlichen willensfreiheit.

<sup>93)</sup> Eintheilung. S. 12, die glückseligkeit und die tugend; S. 13, der formelle willensakt und das concrete handeln. Haupttheile des ersteren: die erörterung über die eudämonie, die doppelte stellung der lust (folgend und vorausgehend der that), die frage nach der genesis der tugend, so wohl ihrer subjectiv-empirischen, als ihrer objectiv-begrifflichen seite nach. Dieser §. 13 fängt folgendermassen an: die innere gesinnung und die äussere regelmässigkeit, die im aristotelischen begriff der tugend, als eines vorsetzlichen, dessen ausführung fertigkeit erfordert, zusammen sind, vertheilen sich in der jetzt folgenden analyse der akte des formellen willens und des materiellen handelns so, dass jene der thätigkeit im innern der seele, diese der seelenanlage und der äusserung dieser anlage zufällt. Erstens muss in betrackt kommen die erzeugung der willensakte; sie geschieht durch jenes innere thun, das in einer combination des willens und der intelligenz besteht. Diese combination ist nur von formellem werthe im vorsatz, aber von materiellem in der maxime. Zweitens: beide, wille d. h. affectsleben und intelligenz treten auseinander, sobald sie ihren beitrag zum concreten handeln zu liefern haben. Sie liefern diesen beitrag jede mit ihrer anlage. Drittens: sobald sie aber ihren beitrag geliefert hahen, zeigt es sich, dass ihre anlagen im grunde doch nicht qualitativ so weit auseinander sind, um nicht zusammengebracht zu werden in der äu-

nur die wichtigsten resultate der mit jener darstellung verbundenen kritik. Dieselben sind aber erstlich dass "der absolutismus der aristotelischen intelligenz seine nothwendige schranke an ihrer ethischen inhaltlosigkeit finden muss," p. 140, dass ferner sich die anfängliche scheidung beider seelenanlagen (ethisch, dianoetisch) überhaupt nicht durchführen lässt, ibid., dass endlich "der tiefaristokratische charakter dieser sittenlehre dem kinde allen selbstzweck, dem weibe die sittliche festigkeit und jede gleichheit mit dem manne abspricht." Dabei ist der erst eben vor dem erscheinen dieser schrift neu erhobene streit über den werth jener ethik nicht berührt, und in der deutung des einzelnen manches, was der verfasser nach den neuesten untersuchungen vielleicht modificiert <sup>94</sup>) haben würde.

Die letzte schrift endlich, deren wir hier erwähnung zu thun haben (Hildenbrand), gehört unbedingt zu den gediegensten und erfreulichsten erscheinungen der ganzen betreffenden neugeren literatur, und führt uns, verglichen mit den verwandten arbeiten eines Julius Stahl und andrer, in einem sprechenden, schlegenden beispiel den bedeutenden aufschwung, welchen in neuester zeit die aristotelischen studien in weiterem kreise unter uns gemacht haben, zum schluss noch recht vor die augen. Denn in diesem, zunächst dem allgemeinen studium der rechts- und staatsphilosophie gewidmeten, trafflichen werke, wird nicht etwa nur einem leserkreise, der bis dahin mit diesen studien im ganzen ziemlich unbehelligt geblieben, in einer sehr umfassenden und ansprechenden behandlung aller einschlagenden lehren des Aristoteles die vielseitigste belehrung und anregung zum eigenen einblick und forschen in jenen werken geboten, sondern dasselbe

sserung ihrer anlage, a) bei dem sittlichen handeln in concreto, b) bei dessen nächsten motiven, c) in dem demselben zugehörigen gebiet. Wir erhalten hiemit im ersten punkte die grundsätze der imputation, im zweiten die lehre von den seelenanlagen, und im dritten eine aufklärung über deren verwendung bei dem tugendhaften werke.

94) Wir nennen hier nur eine seiner ersten und seine letzte erklärung einzelner, der ethik entlehnter stellen. P. 115 finden wir hier nämlich zu EthN. I, 7 die im obigen vielfach in anspruch genommene übersetzung von Brandis wieder: desswegen ist ale (die glückseligkeit) schon ohne alle zusammensetzung höchst wünschenswerth, wiewohl das hinzuthun des kleinsten gutes sie noch wünschenswerther macht. Und auf den letzten seiten p. 145 und 147 die erklärung, dass "wenn in der politischen gemeinschaft freilich die ganze einrichtung darauf abzielen soll, das ganze und die einzelnen glieder für sich gut und glücklich zu machen — so hat doch der scirkliche herrscher die einsicht vor dem beschränkten unterthanenverstande, d. h. vor der richtigen vorstellung der beherrschten voraus. — "Bezeichnend ist es, dass Aristoteles die frage aufwirft, ob die tugend des guten menschen und des tüchtigen bürgers dieselbe sei, und diese frage nur bei den regierenden, deren intelligenz sie zu ihrem bürgerberufe befähige, bejaht".

nimmt zugleich auch für alle freunde des Aristoteles durch eigenthümliche vorzüge vor allen bisherigen behandlungen seinen eignen werth mit gutem recht in anspruch 95), und dabei beruht dasselbe auf einem so gründlichen studium und geht mit solcher sorgfalt auf die in jenem systeme noch vorliegenden, schwierigen fragen ein, dass es sich an mehr als einer stelle durch selbstständig glückliche lösung zum theil sehr verwickelter probleme um das verständniss desselben wesentlich verdient gemacht hat. Indem wir so aber dasselbe im allgemeinen als eine höchst willkommene erscheinung begrüssen, bedauern wir zugleich, hier am abschluss einer so schon umfangreichen übersicht dem reichen inhalt desselben nicht nach allen seiten gerecht werden zu können, uns vielmehr unter kurzer angabe seines hauptinhalts 96) auf die besprechung und erwägung einiger charakteristischer partien aus dieser im ganzen gediegenen darstellung beschränken zu müssen. Im allgemeinen über das verhältniss der ethik zur politik, den eigenthümlichen standpunkt der ersteren, die wesentlich spätere abfassung der letzteren, und die unvollendete gestalt, in welcher die politik vom Aristoteles wahrscheinlich hinterlassen worden ist, freuen wir uns da zunächst auf eine reihe von urtheilen hinweisen zu können, welche den in unserm letzten jahresbericht (Philol. XIV, p. 332 sq.) geäusserten meinun-

95) Namentlich durch eine sehr vollständige nachweisung der

ganzen, betreffenden, neuesten literatur. 96) Von den fünf büchern, in welche dieser erste band (637 s.) eingetheilt ist, gehört dem Aristoteles das dritte von p. 250-497 (Peripatetiker, anhang, 497-499). Erster theil: Aristoteles ethik, p. 258-342; eingetheilt in vier capitel: I. Die allgemeinen grundlagen der aristotelischen ethik und politik. Il. Die hauptsächlichsten auf das gemeinleben und seine ordnung bezüglichen einzelnen lehren der aristotelischen ethik. 111. Die lehre von der gerechtigkeit. Anhang: über die ächtheit und integrität des b. V. der nikomachischen ethik. IV. Die lehre von der ethischen lehensgemeinschaft. — Zweiter thest. Die politik des Aristoteles, p. 342—494: einleitung: über die äussere und innere structur der aristotelischen politik, p. 342—389. Erster abschnitt. Die allgemeinen voruntersuchungen der aristotelische politik: 1. von dem begriff und den entwickelungsstufen des staats überhaupt und insbesondere seiner grundlage, der familie. II. Von den früheren theoretischen reformprojecten und praktischen musterverfassungen. III. Von den grundzügen der versassungslehre, namentlich den wahren und falschen berechtigungsgründen zur bevorzugung und herrschaft im staate. Zweiter abschnitt: das aristotelische staatsideal. IV. Das vorhandene bruchstück desselben. V. Ueber den fehlenden theil des aristotelischen staatsideals. Dritter abschnitt: von den staatsformen des wirklichen lebens. Vl. Von den relativ besten verfassungen. VII. Von der verfassungsbildung überhaupt und zunächst von den einzelnen elementen der verfassung. VIII. Die momente, welche auf den lebensprocess der verfassungen heilsam und störend einwirken, und die umwandlungen der verfassungen. IX. Von der verbindung der einzelnen momente der verfassungen zu lebensfähigen verfassungsgebilden. Die einzelnen capitel zerfallen in paragraphen, von S. 51-110.

gen wesentlich zur bekräftigung dienen. Auch hier die enge zusammengehörigkeit beider werke im allgemeinen zwar zugestanden (§. 54), aber dabei (gegen Nickes) sowohl der individuell
persönliche standpunkt der sittenlehre, p. 271, als auch die wahrscheinlichkeit anerkannt, dass "wegen der nicht unerheblichen
verschiedenheit zwischen" der darstellung und dem inhalt beider
werke zwischen ihrer abfassung "ein bedeutender zeitraum liege"
p. 338, und auf die (§. 74) genau motivirte annahme, dan
werk sei vom Aristoteles nie vollendet worden, eine reihe neuer
vermuthungen gestützt zur erklärung der gestalt, in welcher es

vorliegt.

In der ethik näbert sich dann der standpunkt der heurtheilung, unter ausdrücklicher bezugnahme, wesentlich dem von Dr. Wehrenpfennig vertretenen. Die äusserlichkeit der that, der sehr bedingte werth der gesinnung mehrfach betont; als hauptmangel derselben aber geltend gemacht "dass in ihr die idee der personlichkeit nicht zum vollen bewusstsein gekommen," dass ihr "der wille kein einheitliches princip ist," ja dass bei dessen zusammensetzung aus vernunft und sinnlichkeit "der sieg nothwendig dem durch die lust bestimmten theil bleiben müsse"! p. 266. - Unter den speciellen theilen der ethik ist es dann natürlich das b. V = die lehre von der gerechtigkeit, welcher hier die eingehendste betrachtung zufällt, p. 281 - 332. Als wichtigster genichtspunkt in ihr mache sich geltend die sittliche beschaffenheit des subjects. daher die rechte mitte und freiwilligkeit als deren hauptmomente. Daneben werde vom Aristoteles allerdings auch das objectio, corechte in den kreis seiner erörterungen 97) gezogen. (Mit dieser lehre von der gerechtigkeit sei an einer wenig passenden stelle eine betrachtung über das wesen der billigkeit verknüpft worden: dass solches aber nach dem zeugniss des ganzen eben vorausgehenden und gleich nachfolgenden gedankenzusammenhangs von Aristoteles selber geschehen, auch darin freuen wir uns, auf sein beistimmendes urtheil uns berufen zu können p. 288). Das ofjective princip für die gerechtigkeit = die gleichkeit. Die lehre von der vertheilenden gerechtigkeit finde ihre ergänzung in der politik, welche ihr hauptaugenmerk darauf richte, die bedeutung desselben für das staatsleben zu zeigen 98). Die daselbet erwähnte: ἰσότης κατ' ἀξίαν in mehrfacher hinsicht oft missverstanden. Nicht nur sittliche würdigkeit, sondern jedes moment, welches einer person eine besondere bedeutung für das staatele-

<sup>97)</sup> Diese seite, heisst es daselbst, sei von den rechtsphilosophen von je mit dem meisten interesse ins auge gefasst: wobei man aber entschieden vermeiden müsse, den allgemein ethischen gerechtigkeitsbegriff des Aristoteles mit unserm specifischen rechtsbegriff zu identificiren.

<sup>98)</sup> Es gehört nicht zu den geringsten verdiensten des denkers von Stagira das weltbewegende princip der bürgerlichen gleichkeit durch eine umfassende erörterung beleuchtet zu haben. 1. 1. 293.

ben gebe, sei es tugend oder vermögen u. s. w., begründe damit zugleich einen anspruch auf eine einflussreichere stellung im stuat. Am schwächsten die lehre von der ausgleichenden gerechtigkeit, p. 295. Diess theils daher, weil Aristoteles den formallen willen der persönlichkeit als das allein gleiche im συνάλλαγμα nicht gehörig würdigend, allgemeine regeln geben will über die materielle gleichheit bei den verkehrsberührungen, die sich nun einmal der natur der dinge nach nicht geben lassen. Theils aber führt der umstand, dass Aristoteles "offenbar bei dieser lehre die verhältnisse der einzelnen συμβόλαια nicht erschöpfend behandeln wolle," sowie die höchst mangelhaft ausgeführte, oder angedeutete strafrechtstheorie des Aristoteles (theils prävention, theils heilung) zu den einflussreichsten dem gebiet der höheren kritik angehörenden resultaten oder conjecturen über das verhältniss der auf uns gekommenen aristotelischen politik zu dem ihr von ihrem verfasser eigentlich zugedachten umfang. Zuvor aber ververdankt b. V der EthN. selber seinem kritischen scharfsinn eine eben so wesentliche, als einleuchtend richtige emendation; p. 324 -331 wird nämlich die reihe der grossentheils schon früher, auch von Rieckher bemerkten unebenheiten, schwierigkeiten, klaffenden fugen u. s. w., die sich durch die cc. 9. 10 ziehen, einer eingehenden prüfung unterzogen, und wie wir glauben, durch das einfache mittel einer umstellung des ganzen abschnitts von den worten: πῶς μὲν οὖν ἔχει τὸ ἀντιπεπονθός (c. 10, p. 1134 a 23) bis zu den worten: νοτερον ἐπισκεπτέον incl. (c. 10, 1135 a 15), und dessen unmittelbare anreihung an das ende des achten capitels eben so glücklich als gründlich gehoben 99). Je weniger wir aber in der politik zu einem ähnlichen einverständniss mit den kritischen resultaten des verfassers haben gelangen können, um so mehr glauben wir, bei der vorausgehenden empfehlung des werkes nach all seinen haupttheilen im allgemeinen, auf eine weitere darstellung seines inhalts verzichten, und uns an einer

99) Sollte das gewicht der inneren gründe, welches jene emendation so dringlich empfiehlt, noch eines äusseren anhalts zu ihrer beglaubigung hedürfen, so scheint auch dieser ihr gegenwärtig in dem eben von H. Hampke erschienenen aufsatze: über das fünfte buch der nikomachischen ethik des Aristoteles (Philol. XVI, p. 60) geboten zu werden. Diese durchaus der texteskritik dieses "höchst verderbten" buches gewidmete arbeit verfolgt ihr ziel mit vielem scharfsinn nämblich in einer doppelten richtung: auf der einen seite durch kleine veränderungen und durch interpretation manchen stellen ihren geeigneten sinn, auf der andern seite durch umstellung grösserer partien dem buche seine ursprüngliche anordnung zu vindiciren. In diesem zweiten theile bildet dann die erwägung der im c. 10 liegenden schwierigkeiten eine hauptaufgabe. Aus dem ersten theile scheint die behandlung von 1129 b 31. 1132 a 5. 1138 a 29 besonders gelungen. — Eine über dasselbe buch in Turin erschienene schrift: Luigi Ferri, della filosofia del diritto presso Aristotele 1855 haben wir bisher trotz wiederholter bemühung nicht erhalten können.

gen wesentlich zur bekräftigung dienen. Auch hier die enge zusammengehörigkeit beider werke im allgemeinen zwar zugestanden (§. 54), aber dabei (gegen Nickes) sowohl der individuell
persönliche standpunkt der sittenlehre, p. 271, als auch die wahrscheinlichkeit anerkannt, dass "wegen der nicht unerheblichen
verschiedenheit zwischen" der darstellung und dem inhalt beider
werke zwischen ihrer abfassung "ein bedeutender zeitraum liege"
p. 338, und auf die (§. 74) genau motivirte annahme, dan
werk sei vom Aristoteles nie vollendet worden, eine reihe neuer
vermuthungen gestützt zur erklärung der gestalt, in welcher es

vorliegt.

In der ethik nähert sich dann der standpunkt der heurtheilung, unter ausdrücklicher bezugnahme, wesentlich dem von Dr. Wehrenpfennig vertretenen. Die äusserlichkeit der that, der sehr bedingte werth der gesinnung mehrfach betont; als hauptmangel derselben aber geltend gemacht "dass in ihr die idee der personlichkeit nicht zum vollen bewusstsein gekommen," dass ihr "der wille kein einheitliches princip ist," ja dass bei dessen zusammensetzung aus vernunft und sinnlichkeit "der sieg nothwendig dem durch die lust bestimmten theil bleiben müsse"! p. 266. - Unter den speciellen theilen der ethik ist es dann natürlich das b. V = die lehre von der gerechtigkeit, welcher hier die eingehendste betrachtung zufällt, p. 281 - 332. Als wichtigster gesichtspunkt in ihr mache sich geltend die sittliche beschaffenheit des subjects, daher die rechte mitte und freiwilligkeit als deren hauptmomente. Daneben werde vom Aristoteles allerdings auch das objectio. rechte in den kreis seiner erörterungen 97) gezogen. (Mit dieser lehre von der gerechtigkeit sei an einer wenig passenden stelle eine betrachtung über das wesen der billigkeit verknüpft worden: dass solches aber nach dem zeugniss des ganzen eben vorausgehenden und gleich nachfolgenden gedankenzusammenhangs von Aristoteles selber geschehen, auch darin freuen wir uns, auf sein beistimmendes urtheil uns berufen zu können p. 288). Das cojective princip für die gerechtigkeit = die gleichheit. Die lehre von der vertheilenden gerechtigkeit finde ihre erganzung in der politik, welche ihr hauptaugenmerk darauf richte, die bedeutung desselben für das staatsleben zu zeigen 98). Die daselbet erwähnte: ἰσότης κατ' άξίαν in mehrfacher hinsicht oft missverstanden. Nicht nur sittliche würdigkeit, sondern jedes moment. welches einer person eine besondere bedeutung für das staatele-

<sup>97)</sup> Diese seite, heisst es daselbst, sei von den rechtsphilosophen von je mit dem meisten interesse ins auge gefasst: wohei man aber entschieden vermeiden müsse, den allgemein ethischen gerechtigkeitsbegriff des Aristoteles mit unserm specifischen rechtsbegriff zu identificiren.

<sup>98)</sup> Es gehört nicht zu den geringsten verdiensten des denkers von Stagira das weltbewegende princip der bürgerlichen gleichkeit durch eine umfassende erörterung beleuchtet zu haben. 1. 1. 293.

ben gebe, sei es tugend oder vermögen u. s. w., begründe damit zugleich einen anspruch auf eine einflussreichere stellung im stuat. Am schwächsten die lehre von der ausgleichenden gerechtigkeit, p. 295. Diess theils daher, weil Aristoteles den formellen willen der persönlichkeit als das allein gleiche im συνάλλαγμα nicht gehörig würdigend, allgemeine regeln geben will über die materielle gleichheit bei den verkehrsberührungen, die sich nun einmal der natur der dinge nach nicht geben lassen. Theils aber führt der umstand, dass Aristoteles "offenbar bei dieser lehre die verhältnisse der einzelnen συμβόλαια nicht erschöpfend behandeln wolle," sowie die höchst mangelhaft ausgeführte, oder angedeutete strafrechtstheorie des Aristoteles (theils prävention, theils heilung) zu den einflussreichsten dem gebiet der höheren kritik angehörenden resultaten oder conjecturen über das verhältniss der auf uns gekommenen aristotelischen politik zu dem ihr von ihrem verfasser eigentlich zugedachten umfang. Zuvor aber ververdankt b. V der EthN. selber seinem kritischen scharfsinn eine eben so wesentliche, als einleuchtend richtige emendation; p. 324 -331 wird nämlich die reihe der grossentheils schon früher, auch von Rieckher bemerkten unebenheiten, schwierigkeiten, klaffenden fugen u. s. w., die sich durch die cc. 9. 10 ziehen, einer eingehenden prüfung unterzogen, und wie wir glauben, durch das einfache mittel einer umstellung des ganzen abschnitts von den worten: πῶς μὲν οὖν ἔγει τὸ ἀντιπεπονθός (c. 10, p. 1134 a 23) bis zu den worten: ὖστερον ἐπισκεπτέον incl. (c. 10, 1135 a 15), und dessen unmittelbare anreihung an das ende des achten capitels eben so glücklich als gründlich gehoben 99). Je weniger wir aber in der politik zu einem ähnlichen einverständniss mit den kritischen resultaten des verfassers haben gelangen können, um so mehr glauben wir, bei der vorausgehenden empfehlung des werkes nach all seinen haupttheilen im allgemeinen, auf eine weitere darstellung seines inhalts verzichten, und uns an einer

99) Sollte das gewicht der inneren gründe, welches jene emendation so dringlich empfiehlt, noch eines äusseren anhalts zu ihrer beglaubigung hedürfen, so scheint auch dieser ihr gegenwärtig in dem eben von H. Hampke erschienenen aufsatze: über das fünfte buch der nikomachischen ethik des Aristoteles (Philol. XVI, p. 60) geboten zu werden. Diese durchaus der texteskritik dieses "höchst verderbten" buches gewidmete arbeit verfolgt ihr ziel mit vielem scharfsinn nämlich in einer doppelten richtung: auf der einen seite durch kleine veränderungen und durch interpretation manchen stellen ihren geeigneten sinn, auf der andern seite durch umstellung grösserer partien dem buche seine ursprüngliche anordnung zu vindiciren. In diesem zweiten theile bildet dann die erwägung der im c. 10 liegenden schwierigkeiten eine hauptaufgabe. Aus dem ersten theile scheint die behandlung von 1129 b 31. 1132 a 5. 1138 a 29 besonders gelungen. Eine über dasselbe buch in Turin erschienene schrift: Lwigi Ferri, della filosofia del diritto presso Aristotele 1855 haben wir bisher trotz wiederholter bemühung nicht erhalten können.

möglichst kurzen zusammenstellung unsrer zweifelsgründs gegen dieselben genügen lassen zu müssen 100). Die aufgabe der kritik wird dort aber im allgemeinen ihrer vollen bedeutsamkelt nach gewürdigt, und derselben eine "sehr detaillirte untersuchung" gewidmet, um vermittelst derselben "eine wahre und gültige 15sung der höchst schwierigen und materiell einflussreichen" freuen zu erzielen, p. 344. Die ergebnisse derselben concentriren nich aber um zwei punkte, um die frage nach der vollständigkeit, und um die nach der bücherfolge in der aristotelischen politik: die erste untersuchung führt aber zu einem in der gegenwart eben so originellen resultat, wie die zweite zu einem zwischen den bekannten herrschenden gegensätzen vermittelnden compromiss. Wir betrachten dieselben hinter einander und zwar zuerst die erstere. Hier ergiebt sich, dass unsre politik ein torso, eder eigentlich ein embryo ist, verkrüppelt an haupt und gliedern, dem fast, oder wohl gur reichlich die eine ganze hälfte, "ein ganzes thema", nämlich die ganze lehre von den gesetsen zu ihrem projectirten ausbau fehlt; eine zahl von 7 oder 10 ganzen bilchers neben den zum theil nicht einmal vollständig uns überlieferten acht. Ausser dem zum ersten buche der ethik bemerkten werden für diese annahme vier gründe geltend gemacht: erstens die schlusserklärung der EthN. l. X, zweitens eine Pol. IV, 1 etneuerte verheissung dieser untersuchung, drittens eine despelte in der politik vorhandene verweisung auf diese behandlung 101),

100) Ueber das system der aristotelischen politik wird daselbst folgende gliederung aufgestellt. I. Allgemeiner theil: 1. Von dem begriff und den entwicklungsstufen des staats überhaupt und insbesondere von seinen grundlagen, der familie und dem vermögen, b. 1. 2. 2. Von den früheren theoretischen und praktischen musterverfassungen, b. 2. 3. Von dem begriff und den arten der verfassungen und den berechtigungsgründen zur herrschaft, und die hauptsache, dass keine ineopoyn zur herrschaft im staate berechtige, b. 3. — II. Specieller theil. A. Von dem besten staat. a) von den grundlagen der besten verfassung überhaupt: jetzt b. 7; b) von der erziehung; jetzt b. 8: beide etwa von drei büchern (oder auch von sechs hüchern, p. 457). — B. Von den übrigen staatsformen. 1) Lehre ven der verfassunges a) von den relativ besten verfassungen; b) ven der verfassungen: b. 4;  $\beta$ ) von den umständen, welche auf den lebensprocess der verfassungen schädlich oder heilsam wirken und den umwandlungen der verfassungen, b. 5;  $\gamma$ ) von der verbindung der pelitischen grundelemente zu lebensfähigen verfassungsphilden; b. 6. — 2) Lehre von den gesetzen — lücke von etwa vier büchern; p. 387. 388.

101) Die oben angedeuteten vier stellen lauten aber: Behlu X. 1181 b 20: Θεωρηθέντων γὰρ τούτων — συνίδοεμεν καὶ κοὶν πολιτεία ἀρίστη καὶ πῶς ἐκάστη ταχθεῖσα καὶ τίσι νόμοις καὶ ἔθοις γραμμέν. Pol. IV, 1, 1289a 11 μετὰ τῆς αὐτῆς φρονήσεως ταὐτης (β. (δίονεετει: mit derselben einsicht hat er auch u. s. w.) καὶ νόμους weis ἀρίστους ἰδεῖν (δεῖ). "Diese verheissene untersuchung fehlt". "Meichwohl auf sie verwiesen". Pol. III, 15, 1286a 2: τὸ μὰν εῖν καμέ τῆς

Pol. II, 5. V, 9; sowie viertens die natur der sache und der von Aristoteles selber sich gesetzten aufgabe. Wir aber finden sämmtliche fäden dieses gewebes, offen gestanden, viel zu dünn, um als solide unterlage für solchen ausbau zu dienen. Denn die der politik entlehnten drei stellen scheinen theils ungenau übersetzt, theils finden sie sich in dem vorhandenen werke selbst schon hinreichend berücksichtigt, und stehen theils nach unserer meinung in einem directen widerspruch zu dem, was sie hier beweisen sollen. Was aber die EthN. am schlusse verheisst, und was die natur der aufgabe heischt, das findet, einige längst anerkannte lücken abgerechnet, nach unserm dafürhalten sich in der auf uns gekommenen politik wesentlich erfüllt und geleistet 102).

τοιαύτης στρατηγίας έπισχοπεῖν νόμων ἔχει μᾶλλον είδος ἢ πολιτείας · ἐν ἀπάσσαις γὰρ ἐνθέχεται γίνεσθαι τοῦτο ταῖς πολιτείαις. ὥστ' ἀφεἰσθω τὴν πρώτην, und V, 9, 1309 b 14: ἀπλῶς σέ, ὅσα ἐν τοῖς νόμοις ὡς συμφέροντα λέγομεν ταῖς πολιτείαις, ἄπαντα ταῦτα σώζει τὰς πολιτείας. Dazu endlich noch der rationelle grund, dass er nach dem schluss der ethik: "die gesammte gesetzgebungskunst, die ihm noch nicht vollkommen ausgebildet schien, neu hat begründen wollen. Dazu aber gehören selbstverständlich ausser der versasungsfrage, die verwaltungsnormen, die regelung der privatverhältnisse, und das strafrecht. Von dem allen nur in den letzten büchern die bestimmungen über die erziehung, und vielleicht als fragment das capitel über die ämter am schluss des b. VI.

102) Denn erstens Pol. IV, 1: μετά της αὐτης φορνήσεως ταύτης kann nicht heissen: mit (oder vermittelst) derselben einsicht muss nachher betrachtet werden: sondern (wie Schnitzer) "denn diese einsicht ist es vermittelst welcher - er muss" d. h. sie bietet zugleich den schlüssel für jene erkenntniss (wie der folgende satz deutlich zeigt); sweitens aber: Pol. III, 15 findet VI, 8, 1322a 39 seine befriedigende berücksichtigung und damit das νόμων είδος, welches man hier erwarten darf, einen bedeutsamen fingerzeig: drittens V, 9: ὅσα-ἐν νόμοις λέγομεν auf bücher beziehen, die erst nach b. VI hätten folgen sollen (s. anm. 100), geht, beim Aristoteles nicht an, ohne das präsens ins futurum zu verwandeln. Daneben bringt aber die eben daselbst vom verfasser versuchte widerlegung derjenigen, welche die stelle auf IV, 12 u.s. w. beziehen, ihn in eine sehr bedenkliche stellung zu seiner eignen, über die reihenfolge der bücher vertretenen theoric. Denn wenn die dort geltend gemachte instanz "müssiger bemerkungen" gegen die richtigkeit einer in diesem werke des Aristoteles gehandhabten kritik oder interpretation soll geltend gemacht werden dürsen, woher dann doch einmal eine rechtfertigung herbeischaffen für die manchen unsäglich müssigen bemerkungen, welche nach dem vorausgesetzten eintritt der ganzen lehre vom idealstaat den anfang des buch IV verunzieren würden? Noch schlimmer aber dürste es, - wenn es wirklich eine "müssige bemerkung" ist, "dass alles, was die verfassungsgesetze gut macht, auch der verfassung frommt" mit der ganzen theorie des verfassers über das verhältniss der bücher 4,5,6 zu einander stehen. Doch davon später. Was aber, sagten wir endlich, am schluss der EthN. und in Jer politik in betreff der gesetze verheissen wird, das findet sich in derselben dem wesentlichen theile nach auch gehalten, und wir glauben, dass der hinblick auf die platonischen gesetze, auf welche hier nochmals hingewiesen wird, mehr schuld am missverständniss trage, als irgend ein wort des Aristoteles selber. Daneben dürfte dann der Die nähere begründung dieser ansicht in eine anmerkung verweisend, gehen wir jetzt noch zu dem zweiten, oder dem eigentlich ersten hauptproblem der hier durchgeführten kritischen untersuchungen, nämlich der frage nach der ordnung und ur-

uns in einem Laches, Charmides u. s. w. und den entsprechendes lehrstücken der EthN. gebotene maassstab für die verschiedene behandlung des gleichen themas von beiden denkern aus den augen ge-setzt, und die vom Aristoteles zu anfang der ethik für beide discipli-nen aufgestellten cautelen und limitationen bei dieser beurtheilung vergessen sein: jenes παχυλώς z. b. καὶ τύπφ, 1094 b 20, was hier sh maassstab gelten muss, und die hier vorliegende aufgabe: э́логины́сы πρώτον 1098 a 21, weil: πᾶς περὶ τῶν πρακτῶν λόγος τύπφ καὶ εἰκ ἀκριβῶς ὀφείλει λέγεσθαι 1104 a 1, und es nach vorausgehender guter grundlegung jedermanns ding sei, wie es dort heisst: προσθείναι τὸ ελλείπον. Unter dieser voraussetzung müssen wir aber trotz des vielen vermissten selbst eine gewisse mässigung in den anforderungen des verfassers anerkennen. Denn von solchem standpunkt aus, scheint es uns, hätte er die zahl der nicht liquidirten ansprüche leicht auf das doppelte steigern, und z. b., da die weiber nach des Aristoteles oft wiederholtem urtheil die eine volle hälfte des staats ausmachen, zwischen ihrer sittlichkeit aber und der der männer ein überaus grosser unterschied stattfindet, und doch auf ihre gesittung zum wohl des gan-zen sehr viel ankommt, alles in sich schwache aber grösserer pflege und sorgfalt bedarf, als das an sich starke - so hätte er wohl von oder zu den geforderten sieben bis zehn fehlenden büchern schon eine beträchtliche zahl für eine als seitenstück zur nikomachischen ethik abgefasste weiberethik in anspruch nehmen können. Statt dessen gilt als fester maassstab für das vermisste das vorhandene. Die erziehung in VII. VIII, die amter in VI, die sklaven - oder gesindeordnung in I geben den maassstab. Wohl; aber, wenn man mit diesen und keinen grösseren anforderungen daun an die andern bücher der politik herantritt, und da die unendlich oft erwähnten gesetze und einrichtungen des in - und auslandes, der gegenwart und vergangenheit nirgends bloss im referirenden tone des erzählers aufgerechnet, sondern überall von einer *praktischen* perspective aus in betrachtung gezogen findet (cf. Pol. II, 2, 1261b 14. c. 4, 1262b 36. c. 5, 1262b 37. 38. c. 5, 1263a 24. 1263b 36. c. 6, 1265a 20. 32. c. 7, 1266b 8. 1267a 23. 25. 28. 29. c. 8, 1267b 16. 17 mit ihrem immer wiederkehrenden dei, zalüs Eyes, swozaστέον, βελτίων όρος u. s. w.), und wenn man dann bedenkt, wie in der zweiten hälfte des b. II von c. 9 bis zu ende, auf den acht spalten von 1270a bis 1274b allein an 30mal der νόμοι und des νομοθέτης über die serschiedensten lebensverhältnisse, überall unter anlegung des gleichen praktischen maasses gedacht wird, und wenn man sich dazu dann endlich gegen das ende des b. III, c. 11 sqq., die untersuchung über das verhältniss guter gesetze und guter regenten für das gedeihen des staats, und in IV, 8 die gesetze zur bildung der s. g. politeia, c. 14 für die gründungen der andern staatsverfassungen bis zu jenem gesetze des Oxylus und der Aphytäer in b. VI und der fülle gesetzlicher bestimmungen in den letzten zwei büchern recht vergegenwärtigt, dann wird man nach unserm dafürhalten die vom Aristoteles wirklich übernommenen verpflichtungen ihrem wesentlichen haupttheil nach auch wirklich erfüllt und in jener klage "über ein ganzes fehlendes thema" p. 351 nur das verlangen sehen nach der repetition einer cantilens iem decantata. Carlotta Barre

sprünglichen aufeinanderfolge der einzelnen bücher unserer politik Hier nimmt das werk nun einen durchaus vermittelnden standpunkt zwischen den bisherigen anhängern der alten und der neuen ordnung ein, und das sowohl, was die stellung der bücher VII und VIII, als was die reihenfolge der b. IV, V, VI betrifft. Mit Barthélemy, Spengel u. s. w. erklärt sich es "durch die unwiderleglichen" gründe dieser männer bewogen, für den unmittelbaren zusammenhang von b. III, VII, VIII, mit uns lässt es die letzteren beiden erst nach IV, V, VI geschrieben sein; mit unsern gegnern findet es IV, 2, am ende, das gesetz für die gedankenfolge der nächsten drei bücher, und lässt dabei doch V und VI in der bisherigen reihe bestehen; mit uns stimmt es endlich, zu unserer freude, auch darin vollkommen überein, dass die vorletzte der dort angeregten fragen (IV, 2, 1289 b 20: μετά δέ ταυτα τίνα τρόπον δεί καθιστάναι ... τας πολιτείας) selber und nicht nur ihre einleitung (wie Spengel) zur sprache komme und behandelt werde, als es dieselbe mit unsern gegnern wesentlich erst in b. VI beantworten lässt. Kurz, dasselbe stimmt fast überall mit gleicher entschiedenheit für das gute, rationelle recht der von den neueren vorgebrachten und befürworteten motionen, als es sich mit uns für ein conservatives beharren in statu quo ausspricht.

Diese combination scheinbar widersprechender urtheile gelingt unserer schrift aber durch folgende annahmen: erstens: die politik des Aristoteles sei eines seiner letzten, im alter allmählig ausgearbeiteten werke; zweitens, nachdem im dritten buch derselben die frage, wer im staate herrschen solle, zu dem wichtigen ergebniss geführt, dass kein vorzug, keine ὑπεροχή irgend einer art einen anspruch gebe zu herrschen (p. 422), behandle er eben daselbst noch eine "wichtige ausnahme" von dem aufgestellten grundsatz: nämlich, wenn sich in einem staate ein mann oder eine mehrzahl durch überlegenheit an politischer tugend und politischem einfluss so sehr vor den übrigen hervorthue, dass das vereinigte machtgebiet der letztern im stande sei ihm das gleichgewicht zu halten. Im besten staate bleibe da nichts übrig, als sie als könige anzuerkennen. "Doch werde dies königthum nur tolerirt, weil man königliche naturen ohne inconsequenz nicht aus dem tugendstaat ostrakisiren lassen könne." "Unverkennbar dachte Aristoteles dabei an seinen schüler, Alexander den grossen," p. 426. Drittens, hiernach hätte zwar eigentlich unmittelbar eine schilderung seines staatsideals folgen sollen "in welchem alle in angemessener weise zur theilnahme an der staatsgewalt gelangen" p. 438, und wo ,alle in gleicher weise am herrschen und beherrscht werden antheil haben", p. 442, aber sowohl die natur der aufgabe, als die "methode der aristotelischen philosophie", sowohl "die rücksicht auf die schwierigkeiten, die zeit und mühe", welche "die begründung eines auf ganz neuen grundsätzen beruhenden idealen staatsgebäudes" in anspruch nahm, als die richtung und vorliebe "des praktischen geistes" seiner philosophie, macht es "einleuchtend", dass Aristoteles gewiss erst diejenigen bücher seiner politik wirklich "ausarbeitete, die sich auf sein gesammeltes historisches material stützten" und darauf sich erst an die aufgabe wandte "seine ideale verfassung zu entwerfen", p. 380. Viertens, bei der schilderung dieser "idealen aristokratie" ist er dann aber vom tode überrascht worden; und so hat er selber das werk in gegenwärtiger gestalt hinterlassen. So bleibe es denn auch in dieser gestalt 103), und das um so viel mehr, da hei den grossen vorhandenen lücken zahlreicher bücher keine umstellung den schaden zu heilen im stande sei, und das jetzige b. IV eben so wenig b. VI zu heissen berechtigt sei, als die bisherige nummer zu führen. Hieran schliessen sich dann allerlei literarhistorische bemerkungen und vermuthungen über diese unvollendete urhandschrift der politik, ihre vieljährige verborgenheit in jenem bücherkeller zu Skepsis, ihre wahrscheinlich "unter der grossen masse dortiger handschriften mehr geschützte lage", wodurch sie von "nässe und würmern" verhältnissmässig wenig 104) gelitten u. s. w., u. s. w., p. 361.

So haben wir hier denn aus neuester zeit neben Pranti, ei-

103) Die rechtlertigung der folge IV. V. VI wird hier aber so durchgeführt: "die lehre von der gründung der verfassungen zerfällt dem Aristoteles in zwei haupttheile: in die lehre von der beschaffenkeit der elemente an sich, und in die lehre von der verbindung dernelben. Dabei spricht er es wiederholt aus, dass diejenigen verfassungen, welche ganz aus homogenen, scharfen formationen der einzelnen elemente zusammengesetzt sind, die keime eines schnellen verfalls in sich tragen (s. aber oben anm. 101 das über "die müssigen bemerkungen" gesagte). - Erst, wenn man beides zugleich ins auge fasst, die natur der einzelnen elemente der verfassung und die bildung des lebensprocesses wird man jene grundbestandtheile zu einem haltbaren, gesunden ganzen verbinden können. — Diess der grund, warum Aristoteles zwischen dem ersten und zweiten theile von der gründung der verfassungen die lehre vom gedeihn und verderben der staaten einschaltet, b. V, p. 374. Hierbei bleibt aber dennoch jene ankundigung des b. IV in ehren, und der dort zuletzt angeführte theil wirklich der letzte. "da ihm ja nur ein zum vorletzten theil gehöriger nachtrag (das ganze, noch dazu höchst "defecte" buch VII) folgt, der ja kein selbstständiges thema mehr bildet, p. 374.
104) Von den einzelnen kritischen bemerkungen, die sich im ver-

104) Von den einzelnen kritischen bemerkungen, die sich im verlauf der untersuchung an die behandlung jenes bauptproblems anschliessen, nennen wir hier noch folgende: 1) das schlusscapitel des b. Ill müsse bei dessen (wohl nur auf einer sehr ungenauen übersetzung desselben beruhendem, p. 367) widerspruch zu VII, 1 ein von Aristoteles "verworfenes" und darum abgebrochenes concept des c. 1 von b. VII sein! p. 370. — 2) Dass Aristoteles an mehreren stellen (1) des b. IV auf das jetzige b. VII in seinen citaten sich beziehe (?), stehe natürlich mit des verfassers ansicht nicht in widerspruch, da die citate natürlich abgefasst wären gemäss der gestaltung, welche die einzelnen bücher dereinst im wirklich vollendeten werk hätten einneh-

nen zweiten mit viel scharfsinn durchgeführten versuch, jene von St. Hilaire zuerst wieder angeregte, dann von Spengel, Brandis u. s. w. vertretene theorie ihrem wesentlichen theile nach, wenn auch unter mancherlei concessionen aufrecht zu halten. Aber auch hier wiederum rücksichtlich der hieraus resultirenden hauptund grundlehre des Aristoteles über das wesen des besten staats mit einem den ansichten aller jener gleichgesinnten diametral widersprechenden endergebniss! Was bei Spengel das wesen desselben, ist bei Hildenbrand eben nur "eine wichtige ausnahme"; was bei ihm ausnahme, ist für Brandis so sehr hauptsache, dass ihm die regel (der staat 7, 8) ganz aus dem gesicht verschwindet, und für Prantl (s. oben) sich wenigstens die eine hälfte derselben (die regierungsform) in dunst verflüchtigt. Kurz noch immer gleicht jene theorie einem kaleidoskop oder vexirspiegel, durch deren perspective ein und derselbe gegenstand bei jeder neuen berührung, von jedem verschiedenen stande aus auch dem schärfsten auge ein ganz neues gesicht zeigt; und noch immer unter den anhängern derselben die gleiche, schon früher besprochene, concordia discors omnium contra omnes. Auch müssen wir sehr zweifeln, dass durch den obigen versuch die "wahre endgültige lösung" der betreffenden frage wirklich werde "erzielt werden," p. 344, und können weder der obigen "genetischen entwicklungs - und entstehungsgeschichte" der politik noch ihrer "ausnahmen" - und regeltheorie in der lehre vom besten staat ein solches verdienst zuschreiben. Denn während erstere ganz und gar auf der "einleuchtenden" voraussetzung beruht, dass am abschluss des b. III die mit dem entwurf eines idealstaates verbundenen "schwierigkeiten" den Aristoteles zu einem vorläufigen ablenken in das geleise mehr historisch kritischer untersuchungen (b. 4 u. s. w.) leicht hätten bewegen könner, ist dem wirklichen sachverhalte nach, wie wir überzeugt sind, nichts einleuchtender als grade das gegentheil. Wir haben nämlich schon Philol. XIV, p. 367 sq. darauf hingewiesen, wie genau die im b. II

men sollen (also b. VII vor b. IV), p. 381.— 3) Die stelle Pol. VII, 4, 1325 b 33: ἐπεὶ — περὶ τὰς ἄλλας πολιτείας ἡμὶν τεθεώρηται πρότερον beziehe sich nicht, wie man bisher angenommen auf den inhalt der hücher IV—VI, sondern auf die im b. Il geschilderten verfassungen, p. 366. Diese erklärung hat neuerdings auch in der heft I, p. 164 flgg. dieses jahrgangs stehenden abhandlung von Teichmüller "zur frage über die reihenfolge der bücher in der aristotelischen politik" ihre selbstständige vertretung gefunden. Wir können weder der frage an sich ein sehr grosses gewicht, noch dem zusammentreffen der ausdrücke: περὶ πολιτείας τεθεώρηται 1325 b 34 und ἐπεὶ προαιφούμεθα θεωρήσου 1260 b 27 irgend eine beweiskraft beilegen, da jenes verbum in diesen büchern zu den allergewöhnlichsten gehört, und sich allein 1288 b schon viermal gebraucht findet. Vielleicht ist die vermuthung richtig, vielleicht geht die bezugnahme auf beide partien: in beiden fällen bleibt die sachlage für das hauptproblem völlig dieselbe.

masslose überragung und überhebung der einzelnen unmöglich machen? Oder, will man sagen, Alexander der grosse war aber nun einmal da, und, wie die halbe welt, hat auch des Aristoteles staatssystem sich seinem welterobernden einfluss nicht entziehen können. Und so wäre er denn gleichsem jener deus ex machina gewesen der im politischen system des Stagiriten den unentwirrbaren knoten nicht etwa nur, wie in einer schlechten tragödie gelöst, sondern sogar geknüpft hätte! Aber als dieses werk geschrieben wurde, war jener einst grosse Alexander längst wieder klein, und das einst warme verhältniss zwischen beiden kalt, und Aristoteles alt geworden, und da soll er dennoch jenem priester des Jupiter Ammon gleich als echter hofrepublikaner in seinem werke vom freien gleichberechtigten bürger- und tugendstaat das königliche παιδίον seiner früheren schule als παί Διὸς apostrophirt 105) haben! Man lese doch nur, welchen könig er 106) verlangt, und man wird eingestehen, dass da weit eher als von jenem könig Macedoniens, von einem könig der könige, und dem herrn der herren die rede ist, so dass wer in diesen aussprüchen des Stagiriten ebenso wie in der bekannten stelle der platonischen republik b. II auch die stimme eines propheten hören will, von unserer seite wenigstens keinem widerspruch begegnen wird. Aber wer mit der ausnahme gemeint ist, einerlei; wo steht aber geschrieben, dass es sich hier überhaupt um eine ausnahme handelt? Solches steht nirgends; wohl aber mit ausdrücklichen worten an mehreren stellen das gegentheil. Statt um eine ausnahme handelt es sich nach den dürren worten des meisters um eine zwiefache annahme 107) und alles was zum lobe des königthums gesagt wird gilt nur unter der voraussetzung, es finde sich irgend wo in einem lande ein  $\pi \lambda \tilde{\eta}$ θος βασιλευτόν, hat also mit Griechenland gar nichts zu thun.

Mit übergehung mancher anderen hier eben so nahe liegenden frage jetzt nur noch ein wort über die hier, wie bei Teichmüller, Prantl, Welcker und fast überall noch gleichmässig übliche bezeichnung des idealstaates mit dem namen einer aristokratie. Dieser ausdruck scheint so unverfänglich, dass er sich zur charakteristik des geschilderten musterstaates wie von selber empfiehlt. Wie kann auch ein staat besser regiert werden als den besten! Dennoch wheint Aristoteles selber jene be-



zeichnung zu vermeiden, und an der einzigen stelle, wo er VII, 11 die bezeichnung αριστοκρατικόν anwendet, bezieht sie sich auf einen ganz anderen staat als den dort geschilderten. Vielleicht kommt dies daher, weil die erwähnung der besten einen gegensatz gegen schlechtere bürger involvirte und weil im zoasog, worauf jener name hindentet immer noch eine herrschergewalt gegen widerstrebende theile des staatsganzen zu liegen 108) schien. Demzufolge würde aber die aquoroxquria unter den staaten nur der έγκράτεια unter den sittlichen zuständen entsprechen, nicht aber, wie der freie staat guter bürger (ἐν ον πάντα ὁμοφωνεί) der σωφροσύνη; vgl. Platons gesetze. Von dieser allgemeinen erwägung aus unterscheiden wir hier aber zuerst zwei arten von aristokratien der politik, die vom idealstaat der letzten beiden bücher beide gleich sehr verschieden sind: nämlich erstens die aristokratie am 109) ende von b. III, zweitens die im geschichtlichen staatenleben so genannten aristokratien, die auf einer mischung von geburtsadel, wohlstand, intelligenz, sittlicher bildung beruhen, b. 4 flgg. Denn da beide in einer minorität der bürger ihre repräsentanten finden 110), so leuchtet beider grundverschiedenheit 111) von einem staate ein, in welchem, wie in dem idealstaat VII. VIII, es von den bürgern heisst: draynaior πάντας όμοίως χοινωνείν τοῦ χατὰ μέρος άργειν καὶ άργεσθαι. Dabei aher erwähnt Aristoteles schon b. Ill anticipirend mehrmals den möglichen fall, dass eine wenn auch nicht eben zahl-αὐτῶν, III, 13, und ein solcher staat sittlich und geistig gleich gebildeter freier männer ohne weitere anerkennung aristokrati-, scher excellenzen 112) in ihrer mitte scheint auch II, 6 in jenem άλλη τις άριστοκρατικωτέρα angedeutet zu sein. Und nur in diesem sinn kann denn auch jener meisterstaat, wenn man es denn so will, eine aristokratie heissen. Aber im gegensatz zu ihr würde, um hier noch einmal zu jener "wichtigen ausnahme" zurückzukehren, auch die am ende von b. III unter umständen völlig

108) Man vergleiche in betreff dieses wortes (zoarsiv) den vom Aristoteles in den büchern seiner politik überall festgehaltenen sprachgebrauch. I, 6, 1255 a 15 (=  $t\bar{r}$ ) $\nu$   $\beta i\alpha \nu$ ), II, 9, 1271 b 3. III, 3, 1276 a 13. IV, 11, 1296 a 29. 1296 b 2. V, 6, 1305 b 17. VII, 2, 1324 b 7 und b. 28: überall im sinn einer herrischen, feindlichen, bewaffneten oder

factiösen vergewaltigung.
109) c. 15: εἰ θὴ τὴν μὲν τῶν πλειόνων ἀρχὴν ἀγαθῶν ở ἀνθρῶν πάντων ἀριστοχρατίαν θετέον — αἰρετώτερον ᾶν εἰη ταῖς πόλεσων ἀρωστοχρατία βασιλείας. Cap. 17: ἀριστοχρατία βασιλείας.

στοκρατία ρασικείας. (ap. 11: αριστοκρατίκου σε πλητός αρχεσθαί συνα-μενον τὴν τῶν ἐλευθέρων ἀρχὴν ὑπὸ τῶν κατ' ἀ ρετ ἢν ἡγε μο νι κ ῶν κ.τ.λ. 110) S. III, 13: μὴ μέντοι θυνατοὶ πλήρωμα παρασχέσθαι πόλεως: 1V, 3. τὴν γὰρ ἀριστοκρατίαν τῆς ὁλιγαρχίας εἰδος τιθέασιν V, 7. — διὰ τὸ καὶ τὴν ἀριστοκρατίαν ὀλιγαρχίαν εἰναί πως. Ebenso V. 7. 111) Auch unter der wahren aristokratie IV, 7 mm² 8 am ende ist

offenbar die des b. III gemeint.

112) Etwa zu vergleichen dem ausgewanderten norwegischen adel bei seiner übersiedelung nach Island.

und nachdrücklichst anerkannte aristokratie gleichfalls eine eben so grosse und "wichtige ausnahme" bilden und das resultat dieser neuesten theorie dann sein, erstens dass der ideale musterstaat des Aristoteles der regel nach in einer πολιτεία, zweitens aber unter umständen als ausnahme in einer βασιλεία, drittens aber unter umständen als ausnahme in einer ἀριστοχράτεια bestehe, d. h. in allen sätteln gerecht sei.

Und nun zum schluss nur noch eine kleine, rein persönliche angelegenheit. Je mehr nämlich der unterzeichnete trotz der obigen einzelnen ausstellungen den bedeutenden werth der besprochenen schrift anerkennt, je mehr er derselben eine weite verbreitung wünscht und augurirt, und je mehr er gelegenheit gehabt hat sich an mancher stelle über die völlige übereinstimmung zwischen vielen urtheilen des verfassers und seinen eignen, in den vorausgegangenen zwei jahren in diesen blättern ausgesprochenen ansichten zu freuen, um so unangenehmer hat es ihn berühren müssen, dass er fast überall, wo dieselbe seiner namentlich und ausdrücklich erwähnung thut, nur höchst ungenauen angaben oder entstellenden missverständnissen 113) begegnet ist. Aus diesem grande hier denn nur noch die schliessliche beurtheilung des unterzeichneten von dem verfasser p. 497 und ein paar worte zu derselben: "was nämlich die meinung Bendixen's betrifft, so fällt zunächst in die augen, dass derselbe in den beiden sätzen, welche er zum ausgangspunkte nimmt (s. anmerk. 113) grade solche momente hervorhebt und betont, welche Aristoteles im ganzen verlauf seiner politik zurückstellt und bekämpft und höchstens ausnahmsweise und bedingt gelten lässt. Aristoteles ist nämlich weit entfernt, seiner politik im allgemeinen den satz zu grunde zu legen, dass der despotische (!) und patriarchalische charakter der verfassung ein eben so löblicher (!) sei, wie der dem verhältniss der freien und gleichen entsprechende 114), vielmehr

113) So gleich von der ersten erwähnung an, p. 363 "die hauptargumente des neuesten gegners dieser ansicht, Bendixen's u.s.w." und darunter die am ende unstes aufsatzes (über die reihenfolge u. s. w. Phil. XIII, 2) über die ideenentwicklung der aristotelischen bücher aufgestellten vermuthungen ausschliesslich verstanden, während wir sowohl dort, als auf der ersten seite des aufsatzes auf deren "beweiskraft völlig verzichtet" hatten, s. l. l. p. 291 und 264, und unsre hauptargumente aus dem speziellen textesinhalt nehmen zu wollen erklärten. Ebenso p. 369: "Bendixen erklärt diese stelle (schluss des b. III) chenfalls als übergang zu dem jetzigen b. VII., obwohl er die gegenwärtige stellung desselben vertheidigt"). Von diesem unsinn und widerspruch in einem und demselber athemzug steht kein wort in jenem aufsatz, sondern p. 300, dass dieselben vielleicht einmal einen übergang "zu VII. 1—3", und diese eine einleitung zu b. IV gebildet hätten.

114) Eben so entfernt aber sind wir davon, eine so eigenthümliche ansicht je ausgesprochen zu haben; l. c. p. 291 haben wir nach Pol. III, 6, 1278 b 30 die drei arten der herrschaft einmal gleichmässig löblich genannt, d. h. die eine sowohl an sich löblich wie die andere. Dass dies eine lehre des Aristoteles wird der verfasser nicht leugnen.

lässt er jene beiden charaktere nur höchst exceptionell und bedingt eintreten, während er den letzten, als den alleis naturaemässen erklärt 115). Eben so wenig ist es im geiste des Aristoteles, wenn man den nachdruck darauf legt, dass die einseitigen staatsformen alle von einer seite ein gutes recht vertreten, ihr unrecht aber in der einseitigkeit liegt, indem in der politik der hauptnachdruck umgekehrt darauf liegt, dass diese staatsformen an und für sich vollkommen (?) 116) unberechtigt sind, und nur nebenbei bemerkt wird, dass das wahre element von dem sie ausgehen, dass nämlich die socialen vorzüge einen grund von politischen vorrechten bildeten, keineswegs ihren anspruch auf herrschaft im staate rechtfertigen und diese vorzüge als grundlage von verfassungsformen legitimiren könne 117). Von diesen unrichtigen ausgangspunkten (?) muss Bendixen natürlich zu einer unrichtigen ansicht vom ideengange der politik gelangen, und in der that sind die beiden hauptmomente derselben gerade das gegentheil vom wirklichen gedankengange der politik. Anstatt nämlich, dass wie Bendixen annimmt im vierten (!) buche das patriarchalische königthum den hauptgegenstand bildet 118), kömmt es hier nur (?) in betracht als ausnahme von der in diesem buche aufgestellten regel, dass keine ὑπεροχή zur herrschaft berechtige,

115) Auch für die βάρβαροι Pol. I, 2, die τὸ φύσει ἄρχον ρόχ ἔχουσιν 1262 b 6, und für alle bewohner des Nordens und Asiens trotz deren VII, 7 gegebenen charakteristik? Und ist es dem verfasser an dieser stelle entfallen, dass die vergleichung mit nichthellenischen stämmen sich durch alle bücher und lehren der aristotelischen politik hindurchzieht?

116) Und doch leugnet er bekanntlich nur ein dizasov reparrate

unbedingt.

117) In unsrer untersuchung haben wir über die einzelnen momente des aristotelischen staatsrechts und deren gewicht und bedeutung nirgends ein urtheil aussprechen, sondern nur zur entscheidung einer literarisch kritischen frage, durch die alte ordnung der bücher einen rothen faden aufsuchen wollen, an welchen sich eine bestimmte reihe, sei's nun mehr oder weniger belangvoller, aristotelischer gedanken in fortschreitender entwicklung anreihe. Wir glaubten sie im obigen gedanken vom einseitigen recht jener mangelhaften staatsbildungen gefunden zu haben. Die belege für ihre übereinstimmung mit der lehre des Aristoteles haben wir in jenem aufsatz gegeben, und könnten sie aus der schrift des verfassers vermehren (470). Auch glauben wir noch immer, dass im gegensatz gegen den platonischen idealen ari-stokratismus Aristoteles das recht sowohl der freien menge als des äusseren besitzthums weit mehr habe betonen wollen, als der verfasser wort haben will. Uebrigens scheint hierauf wenig anzukommen; denn in jenem überwiegend kritischen theil (b. 4-6) könnte der gesuchte faden sich ja etwa eben so leicht in dem von der jedesmaligen kritik verschonten als von ihr gebilligten haben finden lassen.

118) Nirgends etwas auch nur ähnliches gesagt oder gedacht. Als die fast einzige antwort freilich im b. III auf die frage nach dem besten staat bleibt sie auch uns, wie ihm "eine wichtige", aber von uns näher motivirte und charakterisirte "ausnahme", l. l. p. 295.

und anstatt dass vom vierten buch an eine aufsteigende reihe von verfassungsbildungen aus dem gesichtspunkte der fortschreitenden vermittlung der extreme zu sehen wäre, beginnt sogleich das vierte buch mit einer niedergehenden stufenfolge 119). Die nähere motivirung jener angeblichen, fortschreitenden, bis zum besten staat hinaufgehenden vermittlung der extreme ist im einzelnen ganz misslungen. Namentlich ist es schwer begreiflich, wie Bendixen die demokratien und oligarchien des sechsten buches denen des vierten buches comparativ gegenüberstellen konnte, während doch offenbar (?) das verhältniss dies ist, dass im vierten buche die begriffe der verfassungen construirt und im sechsten die verwirklichung jener begriffe in lebensfähigen verfassungsgebilden gezeigt wird 120). Ebenso begreift es sich schwer, wie er die politeia des siebenten buches als homogen mit der des vierten buchs, und nur durch eine vollkommene mischung der extreme (?) von ihr unterschieden betrachten kann, während Aristoteles augenfällig bei der ersteren das dasein der extreme voraussetzt und sie nur vermittelt, während er bei der letzteren in seinem verfassungsbaue von anbeginn die extreme ausschliesst, und eine allgemeine befähigung und berechtigung zur theilnahme an der staatsgewalt erzielt" 121).

Ploen. Bendixen.

119) S. b. IV, c. 1. Allgemeine aufgabe des folgenden haupttheils; c. 1. 2. Allgemeine eintheilung der noch nicht in erwägung gezogenen staaten; c. 3. Gründe für die mannigfaltigkeit der staaten; c. 4. Wesen und arten der demokratie; c. 5 und 6 der oligarchie, c. 7 der gewöhnlich s. g. aristokratie; c. 8. der δνομαζομένη πολιτεία nebst den c. 9 gegebenen regeln zu ihrer möglichst guten mischung auch der aristokratischen elemente. Darauf nach kurzer erwähnung der τυραννίς, c. 10, mit dem c. 11. übergang zu der frage: τίς δ' ἀρίστη πολιτεία

καὶ τίς ἄριστος βίος κ. τ.λ.

120) Ich brauche mich bei diesem vorwurf kaum auf die angabe des Aristoteles zu berufen, der VI, 1 gradezu als eine etwa noch nachgebliebene aufgabe eben das hinstellt, was wir unter jener fortschreitenden vermittlung verstanden: ἔτι δὲ καὶ τὰς συναγωγὰς αὐτῶν τῶν εἰρημένων (πολιτειῶν) ἐπισκεπτέον πάντων τῶν τοίπων τῶν τοίπων ταῦτα γὰς συνδυαζόμενα ποιεί τὰς πολιτείας ἐπαλλάττειν, ὥστε ἀριστοκρατίας τε δλιγαρχεικὰς εἰναι καὶ πολιτείας δημοκρατικωτέρας, 1316 b 40. Denn der verfasser selber hat an dieser stelle nur vergessen, dass er im vorausgehenden dem b. IV nicht nur die begriffsentwichlung, sondern auch die durchmusterung und aufzählung der zu den einzelnen verfassungen gehörigen elemente zugeschrieben, und was wir oben anmerk. 103 aus seiner feinen deduction über den zusammenhang der b. 4 und 6, und über die composition der staaten aus homogenen und heterogenen elementen angeführt, stimmt so völlig mit der meinung unsrer behauptungen in jenem aufsatz überein, dass wir seine darstellung statt der unsrigen adoptiren möchten, wenn wir nicht glaubten der darstellungsweise des Aristoteles treuer gefolgt zu sein, als er, und uns nicht jene deduction im ganzen und grossen mehr fein als richtig schiene.

121) Ueber die angegebene lehre vollkommen einverstanden, glauben wir durch unsre darstellung jenen anstoss nicht veranlasst zu haDie nähere begründung dieser ansicht in eine anmerkung verweisend, gehen wir jetzt noch zu dem zweiten, oder dem eigentlich ersten hauptproblem der hier durchgeführten kritischen untersuchungen, nämlich der frage nach der ordnung und ur-

uns in einem Laches, Charmides u. s. w. und den entsprechenden lehrstücken der EthN. gebotene maassstab für die verschiedene behandlung des gleichen themas von beiden denkern aus den augen gesetzt, und die vom Aristoteles zu anfang der ethik für beide disciplinen aufgestellten cautelen und limitationen bei dieser beurtheilung vergessen sein: jenes παχυλώς z. b. καὶ τύπφ, 1094 b 20, was hier als maassstab gelten muss, und die hier vorliegende aufgahe: swormaan πρώτον 1098 a 21, weil: πᾶς περὶ τῶν πρακτῶν λόγος τύπο καὶ σόκ ἀχριβῶς ὀφείλει λέγεσθαι 1104 a 1, und es nach vorausgehender guter grundlegung jedermanns ding sei, wie es dort heisst: προσδείναι τὸ ελλείπον. Unter dieser voraussetzung müssen wir aber trotz des vielen vermissten selbst eine gewisse mässigung in den anforderungen des verfassers anerkennen. Denn von solchem standpunkt aus, scheint es uns. hätte er die zahl der nicht liquidirten ansprüche leicht auf das doppelte steigern, und z. b., da die weiber nach des Aristofeles oft wiederholtem urtheil die eine volle hälfte des staats ausmachen, zwischen ihrer sittlichkeit aber und der der männer ein überaus grosser unterschied stattfindet, und doch auf ihre gesittung zum wohl des ganzen sehr viel ankommt, alles in sich schwache aber grösserer pflege und sorgfalt bedarf, als das an sich starke — so hätte er wohl von oder zu den geforderten sieben bis zehn fehlenden büchern schon eine beträchtliche zahl für eine als seitenstück zur nikomachischen ethik abgefasste weiberethik in anspruch nehmen können. Statt dessen gilt als fester maassstab für das vermisste das vorhandene. Die erziehung in VII. VIII, die ämter in VI, die sklaven - oder gesindeord-nung in I geben den maassstab. Wohl; aber, wenn man mit diesen und keinen grösseren anforderungen daun an die andern bücher der politik herantritt, und da die unendlich oft erwähnten gesetze und einrichtungen des in - und auslandes, der gegenwart und vergangenheit nirgends bloss im referirenden tone des erzählers aufgerechnet, sondern überall von einer praktischen perspective aus in betrachtung gezogen findet (cf. Pol. II, 2, 1261b 14. c. 4, 1262b 36. c. 5, 1262b 37. 39. c. 5. 1263a 24. 1263b 36. c. 6, 1265a 20. 32. c. 7, 1266b 8. 1267a 23. 25. 28. 29. c. 8, 1267b 16. 17 mit ihrem immer wiederkehrenden dei, zalais Eyes, empaστέον, βελτίων ορος u.s. w.), und wenn man dann bedenkt, wie in der zweiten hälfte des b. II von c. 9 bis zu ende, auf den acht spalten von 1270a bis 1274b allein an 30mal der νόμοι und des νομοθέτης über die perschiedensten lebensverhältnisse, überall unter anlegung des gleichen praktischen maasses gedacht wird, und wenn man sich dazu dann endlich gegen das ende des b. III, c. 11 sqq., die untersuchung über das verhältniss guter gesetze und guter regenten für das gedeihen des staats, und in IV, 8 die gesetze zur bildung der s. g. politeia, c. 14 für die gründungen der andern staatsverfassungen bis zu jenem gesetze des Oxylus und der Aphytäer in b. VI und der fülle gesetzlicher bestimmungen in den letzten zwei büchern recht vergegenwärtigt, dann wird man nach unserm dafürhalten die vom Aristoteles wirklich übernommenen verpflichtungen ihrem wesentlichen baupttheil nach auch wirklich erfüllt und in jener klage "über ein ganzes fehlendes thema" p. 351 nur das verlangen sehen nach der repetition einer cantileta iam decantata. 

sprünglichen aufeinanderfolge der einzelnen bücher unserer politik Hier nimmt das werk nun einen durchaus vermittelnden standpunkt zwischen den bisherigen anhängern der alten und der neuen ordnung ein, und das sowohl, was die stellung der bücher VII und VIII, als was die reihenfolge der b. IV, V, VI betrifft. Mit Barthélemy, Spengel u. s. w. erklärt sich es "durch die unwiderleglichen" gründe dieser männer bewogen, für den unmittelharen zusammenhang von b. III, VII, VIII, mit uns lässt es die letzteren beiden erst nach IV, V, VI geschrieben sein; mit unsern gegnern findet es IV, 2, am ende, das gesetz für die gedankenfolge der nächsten drei bücher, und lässt dabei doch V und VI in der bisherigen reihe bestehen; mit uns stimmt es endlich, zu unserer freude, auch darin vollkommen überein, dass die vorletzte der dort angeregten fragen (IV, 2, 1289 b 20: μετά δέ ταύτα τίνα τρόπον δεί καθιστάναι ... τας πολιτείας) selber und nicht nur ihre einleitung (wie Spengel) zur sprache komme und behandelt werde, als es dieselbe mit unsern gegnern wesentlich erst in b. VI beantworten lässt. Kurz, dasselbe stimmt fast überall mit gleicher entschiedenheit für das gute, rationelle recht der von den neueren vorgebrachten und befürworteten motionen, als es sich mit uns für ein conservatives beharren in statu quo ausspricht.

Diese combination scheinbar widersprechender urtheile gelingt unserer schrift aber durch folgende annahmen: erstens: die politik des Aristoteles sei eines seiner letzten, im alter allmählig ausgearbeiteten werke; zweitens, nachdem im dritten buch derselben die frage, wer im staate herrschen solle, zu dem wichtigen ergebniss geführt, dass kein vorzug, keine ὑπεροχή irgend einer art einen anspruch gebe zu herrschen (p. 422), behandle er eben daselbst noch eine "wichtige ausnahme" von dem aufgestellten grundsatz: nämlich, wenn sich in einem staate ein mann oder eine mehrzahl durch überlegenheit an politischer tugend und politischem einfluss so sehr vor den übrigen hervorthue, dass das vereinigte machtgebiet der letztern im stande sei ihm das gleichgewicht zu halten. Im besten staate bleibe da nichts übrig, als sie als könige anzuerkennen. "Doch werde dies königthum nur tolerirt, weil man königliche naturen ohne inconsequenz nicht aus dem tugendstaat ostrakisiren lassen könne." "Unverkennbar dachte Aristoteles dabei an seinen schüler, Alexander den grossen," p. 426. Drittens, hiernach hätte zwar eigentlich unmittelbar eine schilderung seines staatsideals folgen sollen "in welchem alle in angemessener weise zur theilnahme an der staatsgewalt gelangen" p. 438, und wo ,alle in gleicher weise am herrschen und beherrscht werden antheil haben", p. 442, aber sowohl die natur der aufgabe, als die "methode der aristotelischen philosophie", sowohl "die rücksicht auf die schwierigkeiten, die zeit und mühe", welche "die begründung eines auf ganz neuen grundsätzen beruhenden ideaDie nähere begründung dieser ansicht in eine anmerkung verweisend, gehen wir jetzt noch zu dem zweiten, oder dem eigentlich ersten hauptproblem der hier durchgeführten kritischen untersuchungen, nämlich der frage nach der ordnung und ur-

uns in einem Laches, Charmides u. s. w. und den entsprechenden lehrstücken der EthN. gebotene maassstab für die verschiedene behandlung des gleichen themas von beiden denkern aus den augen ge-setzt, und die vom Aristoteles zu anfang der ethik für beide disciplinen aufgestellten cautelen und limitationen bei dieser beurtheilung vergessen sein: jenes παχυλώς z. b. καὶ τύπφ, 1094 b 20, was hier als maassstab gelten muss, und die hier vorliegende aufgahe: Snormanien πρώτον 1098 a 21, weil: πᾶς περὶ τῶν πρακτῶν λόγος τύπφ καὶ εἰκ ἀκριβῶς ὀφείλει λέγεσθαι 1104 a 1, und es nach vorausgehender guter grundlegung jedermanns ding sei, wie es dort heisst: προσθώνω τὸ ἐλλεῦπον. Unter dieser voraussetzung müssen wir aber trotz des vielen vermissten selbst eine gewisse mässigung in den anforderungen des verfassers anerkennen. Denn von solchem standpunkt aus, scheint es uns, hätte er die zahl der nicht liquidirten ansprüche leicht auf das doppelte steigern, und z. b., da die weiber nach des Aristoteles oft wiederholtem urtheil die eine volle hälfte des staats ausmachen, zwischen ihrer sittlichkeit aber und der der männer ein überaus grosser unterschied stattfindet, und doch auf ihre gesittung zum wohl des ganzen sehr viel ankommt, alles in sich schwache aber grösserer pliege und sorgfalt bedarf, als das an sich starke - so hätte er wohl von oder zu den geforderten sieben bis zehn fehlenden büchern schon eine beträchtliche zahl für eine als seitenstück zur nikomachischen ethik abgefasste weiberethik in anspruch nehmen können. Statt dessen gilt als fester maassstab für das vermisste das vorhandene. Die erziehung in VII. VIII, die ämter in VI, die sklaven - oder gesindeordnung in I geben den maassstab. Wohl; aber, wenn man mit diesen und keinen grösseren anforderungen daun an die andern bücher der politik herantritt, und da die unendlich oft erwähnten gesetze und einrichtungen des in - und auslandes, der gegenwart und vergangenheit nirgends bloss im referirenden tone des erzählers aufgerechnet, sonders überall von einer praktischen perspective aus in hetrachtung gezogen findet (cf. Pol. II, 2, 1261b 14. c. 4, 1262b 36. c. 5, 1262b 37. 38. c. 5. 1263a 24. 1263b 36. c. 6, 1265a 20. 32. c. 7, 1266b 8. 1267a 23. 25. 28. 29. c.8, 1267b 16. 17 mit ihrem immer wiederkehrenden dei, zaldis syes, erogaστέον, βελτίων όρος u.s. w.), und wenn man dann bedenkt, wie in der zweiten hälfte des b. II von c. 9 bis zu ende, auf den acht spalten von 1270a bis 1274b allein an 30mal der νόμοι und des νομοθέτης über die serschiedensten lebensverhältnisse, überall unter anlegung des gloichen praktischen maasses gedacht wird, und wenn man sich dazu dann endlich gegen das ende des b. III, c. 11 sqq., die untersuchung über das verhältniss guter gesetze und guter regenten für das gedeihen des staats, und in IV, 8 die gesetze zur bildung der s. g. politeia, c. 14 für die gründungen der andern staatsverfassungen bis zu jenem gesetze des Oxylus und der Aphytäer in b. VI und der fülle gesetzlicher bestimmungen in den letzten zwei büchern recht vergegenwärtigt, dann wird man nach unserm dafürhalten die vom Aristoteles wirklich übernommenen verpflichtungen ihrem wesentlichen baupttheil nach auch wirklich erfüllt und in jener klage "über ein ganzes fehlendes thema" p. 351 nur das verlangen sehen nach der repetition einer cantileta iam decantata. Service Contraction

sprünglichen aufeinanderfolge der einzelnen bücher unserer politik Hier nimmt das werk nun einen durchaus vermittelnden standpunkt zwischen den bisherigen anhängern der alten und der neuen ordnung ein, und das sowohl, was die stellung der bücher VII und VIII, als was die reihenfolge der b. IV, V, VI betrifft. Mit Barthélemy, Spengel u. s. w. erklärt sich es "durch die unwiderleglichen" gründe dieser männer bewogen, für den unmittelbaren zusammenhang von b. III, VII, VIII, mit uns lässt es die letzteren beiden erst nach IV, V, VI geschrieben sein; mit unsern gegnern findet es IV, 2, am ende, das gesetz für die gedankenfolge der nächsten drei bücher, und lässt dabei doch V und VI in der bisherigen reihe bestehen; mit uns stimmt es endlich, zu unserer freude, auch darin vollkommen überein, dass die vorletzte der dort angeregten fragen (IV, 2, 1289 b 20: μετά δέ ταῦτα τίνα τρόπον δεὶ καθιστάναι ... τὰς πολιτείας) selber und nicht nur ihre einleitung (wie Spengel) zur sprache komme und behandelt werde, als es dieselbe mit unsern gegnern wesentlich erst in b. VI beantworten lässt. Kurz, dasselbe stimmt fast überall mit gleicher entschiedenheit für das gute, rationelle recht der von den neueren vorgebrachten und befürworteten motionen, als es sich mit uns für ein conservatives beharren in statu quo ausspricht.

Diese combination scheinbar widersprechender urtheile gelingt unserer schrift aber durch folgende annahmen: erstens: die politik des Aristoteles sei eines seiner letzten, im alter allmählig ausgearbeiteten werke; zweitens, nachdem im dritten buch derselben die frage, wer im staate herrschen solle, zu dem wichtigen ergebniss geführt, dass kein vorzug, keine ὑπερογή irgend einer art einen anspruch gebe zu herrschen (p. 422), behandle er eben daselbst noch eine "wichtige ausnahme" von dem aufgestellten grundsatz: nämlich, wenn sich in einem staate ein mann oder eine mehrzahl durch überlegenheit an politischer tugend und politischem einfluss so sehr vor den übrigen hervorthue, dass das vereinigte machtgebiet der letztern im stande sei ihm das gleichgewicht zu halten. Im besten staate bleibe da nichts übrig, als sie als könige anzuerkennen. "Doch werde dies königthum nur tolerirt. weil man königliche naturen ohne inconsequenz nicht aus dem tugendstaat ostrakisiren lassen könne." "Unverkennbar dachte Aristoteles dabei an seinen schüler, Alexander den grossen," p. 426. Drittens, hiernach hätte zwar eigentlich unmittelbar eine schilderung seines staatsideals folgen sollen "in welchem alle in angemessener weise zur theilnahme an der staatsgewalt gelangen" p. 438, und wo ,alle in gleicher weise am herrschen und beherrscht werden antheil haben", p. 442, aber sowohl die natur der aufgabe, als die "methode der aristotelischen philosophie", sowohl "die rücksicht auf die schwierigkeiten, die zeit und mühe", welche "die begründung eines auf ganz neuen grundsätzen beruhenden idealen staatsgebäudes" in anspruch nahm, als die richtung und vorliebe "des praktischen geistes" seiner philosophie, macht es "einleuchtend", dass Aristoteles gewiss erst diejenigen bücher seiner politik wirklich "ausarbeitete, die sich auf zein gesammeltes historisches material stützten" und darauf sich erst an die aufgabe wandte "seine ideale verfassung zu entwerfen", p. 380. Viertens, bei der schilderung dieser "idealen aristokratie" ist er dann aber vom tode überrascht worden; und so hat er selber das werk in gegenwärtiger gestalt hinterlassen. So bleibe es denn auch in dieser gestalt 103), und das um so viel mehr, da bei den grossen vorhandenen lücken zahlreicher bücher keine umstellung den schaden zu heilen im stande sei, und das jetzige b. IV eben so wenig b. VI zu heissen berechtigt sei, als die bisherige nummer zu führen. Hieran schliessen sich dann allerlei literarhistorische bemerkungen und vermuthungen über diese unvollendete urhandschrift der politik, ihre vieljährige verborgenheit in jenem bücherkeller zu Skepsis, ihre wahrscheinlich "unter der grossen masse dortiger handschriften mehr geschützte lage", wodurch sie von "nässe und würmern" verhältnissmässig wenig 104) gelitten u. s. w., u. s. w., p. 361.

So haben wir hier denn aus neuester zeit neben Prantl, ei-

103) Die rechtsertigung der folge IV. V. VI wird hier aber so durchgeführt: "die lehre von der gründung der versassungen zerfällt dem Aristoteles in zwei haupttheile: in die lehre von der beschaffenheit der elemente an sich, und in die lehre von der verbindung derselben. Dabei spricht er es wiederholt aus, dass diejenigen versassungen, welche ganz aus homogenen, scharsen formationen der einzelnen elemente zusammengesetzt sind, die keime eines schnellen versalls in sich tragen (s. aher oben anm. 101 das über "die müssigen bemerkungen" gesagte). — Erst, wenn man beides zugleich ins auge sast, die natur der einzelnen elemente der versassung und die bildung des lebensprocesses wird man jene grundbestandtheile zu einem haltbaren, gesunden ganzen verbinden können. — Diess der grund, warum Aristoteles zwischen dem ersten und zweiten theile von der gründung der versasungen die lehre vom gedeihn und verderben der staaten einschaltet, b. V, p. 374. Hierbei bleibt aber dennoch jene ankündigung des b. IV in ehren, und der dort zuletzt angeführte theil wirklich der letzte, "da ihm ja nur ein zum vorletzten theil gehöriger nachtrag (das ganze, noch dazu höchst "desecte" buch VII) solgt, der ja kein selbstständiges thema mehr bildet, p. 374.

104) Von den einzelnen kritischen bemerkungen, die sich im verlauf der untersuchung an die behandlung jenes hauptproblems anschliessen, nennen wir hier noch folgende: 1) das schlusscapitel des b. III müsse bei dessen (wohl nur auf einer sehr ungenauen übersetzung desselben beruhendem, p. 367) widerspruch zu VII, 1 ein von Aristoteles "verworfenes" und darum abgebrochenes concept des c. 1 von b. VII sein! p. 370. — 2) Dass Aristoteles an mehreren stellen (1) des b. iV auf das jetzige b. VII in seinen citaten sich beziehe (?), stehe natürlich mit des verfassers ansicht nicht in widerspruch, da die citate natürlich abgefasst wären gemäss der gestaltung, welche die einzelnen bücher dereinst im wirklich vollendeten werk bätten einzelnen

nen zweiten mit viel scharfsinn durchgeführten versuch, jene von St. Hilaire zuerst wieder angeregte, dann von Spengel, Brandis u. s. w. vertretene theorie ihrem wesentlichen theile nach, wenn auch unter mancherlei concessionen aufrecht zu halten. Aber auch hier wiederum rücksichtlich der hieraus resultirenden hauptund grundlehre des Aristoteles über das wesen des besten staats mit einem den ansichten aller jener gleichgesinnten diametral widersprechenden endergebniss! Was bei Spengel das wesen desselben, ist bei Hildenbrand eben nur "eine wichtige ausnahme"; was bei ihm ausnahme, ist für Brandis so sehr hauptsache, dass ihm die regel (der staat 7, 8) ganz aus dem gesicht verschwindet, und für Prantl (s. oben) sich wenigstens die eine hälfte derselben (die regierungsform) in dunst verflüchtigt. Kurz noch immer gleicht jene theorie einem kaleidoskop oder vexirspiegel, durch deren perspective ein und derselbe gegenstand bei jeder neuen berührung, von jedem verschiedenen stande aus auch dem schärfsten auge ein ganz neues gesicht zeigt; und noch immer unter den anhängern derselben die gleiche, schon früher besprochene, concordia discors omnium contra omnes. Auch müssen wir sehr zweifeln, dass durch den obigen versuch die "wahre endgültige lösung" der hetreffenden frage wirklich werde "erzielt werden," p. 344, und können weder der obigen "genetischen entwicklungs - und entstehungsgeschichte" der politik noch ihrer "ausnahmen" - und regeltheorie in der lehre vom besten staat ein solches verdienst zuschreiben. Denn während erstere ganz und gar auf der "einleuchtenden" voraussetzung beruht, dass am abschluss des b. III die mit dem entwurf eines idealstaates verbundenen "schwierigkeiten" den Aristoteles zu einem vorläufigen ablenken in das geleise mehr historisch kritischer untersuchungen (b. 4 u. s. w.) leicht hätten bewegen könner, ist dem wirklichen sachverhalte nach, wie wir überzeugt sind, nichts einleuchtender als grade das gegentheil. Wir haben nämlich schon Philol. XIV, p. 367 sq. darauf hingewiesen, wie genau die im b. II

men sollen (also b. VII vor b. IV), p. 381.— 3) Die stelle Pol. VII, 4, 1325 b 33: ἐπεὶ — περὶ τὰς ἄλλας πολιτείας ἡμῖν τεθεώρηται πρότερον beziehe sich nicht, wie man bisher angenommen auf den inhalt der bücher IV—VI, sondern auf die im b. II geschilderten verfassungen, p. 366. Diese erklärung hat neuerdings auch in der heft I, p. 164 flgg. dieses jahrgangs stehenden abhandlung von Teichmüller "zur frage über die reihenfolge der bücher in der aristotelischen politik" ihre selbstständige vertretung gefunden. Wir können weder der frage an sich ein sehr grosses gewicht, noch dem zusammentreffen der ausdrücke: περὶ πολιτείας τεθεώρηται 1325 b 34 und ἐπεὶ προαιρούμεθα θεω ρῆσαι 1260 b 27 irgend eine beweiskraft beilegen, da jenes verbum in diesen büchern zu den allergewöhnlichsten gehört, und sich allein 1288 b schon viermal gebraucht findet. Vielleicht ist die vermuthung richtig, vielleicht geht die bezugnahme auf beide partien: in beiden fällen bleibt die sachlage für das hauptproblem völlig dieselbe.

der politik gegen die platonischen staatstheorien geltend gemachten ausstellungnn dem wesentlichen theile der von ihm selbst in den letzten beiden büchern gegebenen vorschriften entsprechen. Wir haben dort schon jene "gleichsam die matrizzen genannt, in welchen die einrichtungen der aristotelischen nodussia zoarsors schon präformirt" vorlagen. Und so gewiss dies wirklich der fall, eben so gewiss schwebt jene ganze fiction ohne allen halt in der luft; denn als das dritte buch fertig war, hätte nicht etwa nur ein Aristoteles, sondern jeder seiner schüler nach dem winke des meisters aus den rügen jener kritik die positiven resultate für die gestaltung des eigenen idealstaats, so weit er überhaupt uns fertig vorliegt, sofort fast ohne alle mühe niederschreiben können.

Aber, ob leicht oder schwer, ob früh oder spät, ob ganz oder halb vollendet, welcher art ist denn die staatstheorie, welche uns hier vom Aristoteles geboten wird! Wir haben es schon oben gehört: erst aufstellung allgemein gültiger grundsätze, dann anerkennung einer "wichtigen ausnahme", dann der ausgeführte entwurf seines eigenen idealen staats. Man verstehe: es handelt sich hier um eine "grossartige schöpfung" eines grossen denkers, um den freien entwurf eines möglichst vollkommenen ganz "nach wunsch" eingerichteten musterstaates! Und da tritt zwischen die eben frei anerkannte allgemeingültige regel und deren anwendung und ausführung "eine wichtige ausnahme" und zwar eine "ausnahme", welche die ganze regel wieder über den haufen wirft. Nämlich die ausnahme einer absoluten monarchie gegen die regel eines freien bürger - und tugendstaats! Und nun zunächst des weiteren und breiteren eine eingehende schilderung dieser wichtigen "ausnahme" noch vor der behandlung des eigentlich bezweckten und von anfang an erzielten musterbildes. Zu vergleichen etwa einem kirchenrechte religiöser independenten mit vorausgeschickter obedienzerklärung gegen einen eventuellen papst, oder einem Lamartineschen constitutionsentwurf der republik von 48 mit einleitender clausel über das unbestrittene herrscher- und kaiserrecht der Napoleoniden, oder einer schweizer cantonalverfassung mit einem vorwort über die unbedingte autorität von petersburger ukasen. Denn grade eben so unbegreiflich, wie jene fictionen, erscheint hier diese ausnahme. Denn fragen wir nun "warum uud woher diese ausnahme"? so erfahren wir ausdrücklich: es wird nur tolerirt, weil u. s. w., und "offenbar dachte Aristoteles hierbei an seinen schüler Alexander den grossen." Also der möglichst vollkommene, nach wunsch erdachte staat? Und der mit einer nur "tolerirten", und dazu absoluten königskrone auf seinem haupt? Einem königthum unbedingter herrschermacht bloss par courtoisie, oder au pis aller? Und dieser staat sollte nicht einmal jenem peltior III, 13 folgen 1284 b 17 und durch allgemeine bildung der bürger diese

masslose überragung und überhebung der einzelnen unmöglich machen? Oder, will man sagen, Alexander der grosse war aber nun einmal da, und, wie die halbe welt, hat auch des Aristoteles staatssystem sich seinem welterobernden einfluss nicht entziehen können. Und so wäre er denn gleichsem jener deus ex machina gewesen der im politischen system des Stagiriten den unentwirrbaren knoten nicht etwa nur, wie in einer schlechten tragödie gelöst, sondern sogar geknüpft hätte! Aber als dieses werk geschrieben wurde, war jener einst grosse Alexander längst wieder klein, und das einst warme verhältniss zwischen beiden kalt, und Aristoteles alt geworden, und da soll er dennoch jenem priester des Jupiter Ammon gleich als echter hofrepublikaner in seinem werke vom freien gleichberechtigten bürger- und tugendstaat das königliche παιδίον seiner früheren schule als παι Διὸς apostrophirt 105) haben! Man lese doch nur, welchen könig er 106) verlangt, und man wird eingestehen, dass da weit eher als von jenem könig Macedoniens, von einem könig der könige, und dem herrn der herren die rede ist, so dass wer in diesen aussprüchen des Stagiriten ebenso wie in der bekannten stelle der platonischen republik b. Il auch die stimme eines propheten hören will, von unserer seite wenigstens keinem widerspruch begegnen wird. Aber wer mit der ausnahme gemeint ist, einerlei; wo steht aber geschrieben, dass es sich hier überhaupt um eine ausnahme handelt? Solches steht nirgends; wohl aber mit ausdrücklichen worten an mehreren stellen das gegentheil. Statt um eine ausnahme handelt es sich nach den dürren worten des meisters um eine zwiefache annahme 107) und alles was zum lobe des königthums gesagt wird gilt nur unter der voraussetzung, es finde sich irgend wo in einem lande ein  $\pi\lambda\tilde{\eta}$ θος βασιλευτόν, hat also mit Griechenland gar nichts zu thun.

Mit übergehung mancher anderen hier eben so nahe liegenden frage jetzt nur noch ein wort über die hier, wie bei Teichmüller, Prantl, Welcker und fast überall noch gleichmässig übliche bezeichnung des idealstaates mit dem namen einer aristokratie. Dieser ausdruck scheint so unverfänglich, dass er sich zur charakteristik des geschilderten musterstaates wie von selber empfiehlt. Wie kann auch ein staat besser regiert werden als von den besten! Dennoch scheint Aristoteles selber jene be-

<sup>105)</sup> S. Plut. Alex. Magn. XXVIII.

<sup>106)</sup> Pol. III, 13: ωσπερ γὰρ θεὸν ἐν ἀνθρώποις εἰχὸς εἰναι τοιοῦτον. χ. τ. λ. c. 17.

<sup>107)</sup> S. III, 17, anfang. Nach vorausgehender discussion über das königthum: άλλ' ἴσως ταῦτ' ἐπὶ μὲν τινῶν ἔχει τὸν τρόπον τοῦτον, ἐπὶ δὲ τινῶν οὐχ αῦτως. ἔστι γάρ τι σιῦτει δεσποστὸν καὶ ἄλλο βασιλευτὸν καὶ ἄλλο πολιτικὸν καὶ δίκαιον καὶ συμφέρον · — βασιλευτὸν μὲν οὖν ἐστι τὸ τοιοῦτον πλῆθος, κτλ.: III, 18 anfang: περὶ μὲν οὖν βασιλείας — πότερον συμφέρει — καὶ τίσι — διωρίσθω τὸν τρόπον τοῦτον.

zeichnung zu vermeiden, und an der einzigen stelle, wo er VII, 11 die bezeichnung ἀριστοκρατικόν anwendet, bezieht sie sich auf einen ganz anderen staat als den dort geschilderten. Vielleicht kommt dies daher, weil die erwähnung der besten einen gegensatz gegen schlechtere bürger involvirte und weil im zoáros, worauf jener name hindeutet immer noch eine herrschergewalt gegen widerstrebende theile des staatsganzen zu liegen 108) schien. Demzufolge würde aber die άριστοκρατία unter den staaten nur der έγκράτεια unter den sittlichen zuständen entsprechen, nicht aber, wie der freie staat guter hürger (er of nara o popossi) der σωφροσύνη; vgl. Platons gesetze. Von dieser allgemeinen erwägung aus unterscheiden wir hier aber zuerst zwei arten von aristokratien der politik, die vom idealstaat der letzten beiden bücher beide gleich sehr verschieden sind: nämlich erstens die aristokratie am 109) ende von b. III, zweitens die im geschichtlichen staatenleben so genannten aristokratien, die auf einer mischung von geburtsadel, wohlstand, intelligenz, sittlicher bildung beruhen, b. 4 flgg. Denn da beide in einer minorität der bürger ihre repräsentanten finden 110), so leuchtet beider grundverschiedenheit 111) von einem staate ein, in welchem, wie in dem idealstaat VII. VIII, es von den bürgern heisst: avayxaiov πάντας όμοίως κοινωνείν τοῦ κατὰ μέρος ἄργειν καὶ ἄργεσθαι. Dabei aher erwähnt Aristoteles schon b. III anticipirend mehrmals den möglichen fall, dass eine wenn auch nicht eben zahlreiche menschenmenge so gross sein könne: word elvat moder if αὐτῶν, III, 13, und ein solcher staat sittlich und geistig gleich gebildeter freier männer ohne weitere anerkennung aristokratischer excellenzen 112) in ihrer mitte scheint auch II, 6 in jenem άλλη τις ἀριστοκρατικωτέρα angedeutet zu sein. Und nur in diesem sinn kann denn auch jener meisterstaat, wenn man es denn so will, eine aristokratie heissen. Aber im gegensatz zu ihr würde, um bier noch einmal zu jener "wichtigen ausnahme" zarückzukehren, auch die am ende von b. III unter umständen völlig

108) Man vergleiche in betreff dieses wortes ( $\kappa\rho\alpha\pi\bar{\nu}\nu$ ) den vom Aristoteles in den büchern seiner politik überall festgehaltenen sprachgebrauch. I, 6, 1255 a 15 (=  $\tau \bar{\rho}\nu$   $\beta i\alpha\nu$ ), II, 9, 1271 b 3. III, 3, 1276 a 13. IV, 11, 1296 a 29. 1296 b 2. V, 6, 1305 b 17. VII, 2, 1324 b 7 und b. 28: überall im sinn einer herrischen, feindlichen, bewaffneten oder factiösen vergewaltigung.

factiosen vergewaltigung.
109) c. 15: εἰ δὴ τὴν μὲν τῶν πλειόνων ἀρχὴν ἀγαθῶν δ' ἀνδρῶν πάντων ἀριστοκρατίαν θετέον — αἰρετώτερον ᾶν εἰη ταῖς πόλεσιν ἀριστοκρατία βασιλείας. Cap. 17: ἀριστοκρατικὸν δὲ πλῆθος ἄρχοσθαι δυνάμενον τὴν τῶν ἐλευθέρων ἀρχὴν ὑπὸ τῶν κατ' ἀρετ ὴν ἡγεμονικῶν κ.τ.λ.

110) S. III, 13: μη μέντοι δυνατοί πλήρωμα παρασχέσθαι πόλεως: IV, 3. την γὰρ ἀριστοχρατίαν τῆς όλιγαρχίας εἰδος τιθέατιν V, 7. — διὰ τὸ καὶ την ἀριστοχρατίαν όλιγαρχίαν εἰναί πως. Ebenso V. 7.

111) Auch unter der wahren aristokratie IV, 7 und 8 am ende ist offenbar die des b. III gemeint.

112) Etwa zu vergleichen dem ausgewanderten norwegischen adel bei seiner übersiedelung nach Island. und nachdrücklichst anerkannte aristokratie gleichfalls eine eben so grosse und "wichtige ausnahme" bilden und das resultat dieser neuesten theorie dann sein, erstens dass der ideale musterstaat des Aristoteles der regel nach in einer πολιτεία, zweitens aber unter umständen als ausnahme in einer βασιλεία, drittens aber unter umständen als ausnahme in einer ἀριστοκράτεια bestehe, d. h. in allen sätteln gerecht sei.

Und nun zum schluss nur noch eine kleine, rein persönliche angelegenheit. Je mehr nämlich der unterzeichnete trotz der obigen einzelnen ausstellungen den bedeutenden werth der besprochenen schrift anerkennt, je mehr er derselben eine weite verbreitung wünscht und augurirt, und je mehr er gelegenheit gehabt hat sich an mancher stelle über die völlige übereinstimmung zwischen vielen urtheilen des verfassers und seinen eignen, in den vorausgegangenen zwei jahren in diesen blättern ausgesprochenen ansichten zu freuen, um so unangenehmer hat es ihn berühren müssen, dass er fast überall, wo dieselbe seiner namentlich und ausdrücklich erwähnung thut, nur höchst ungenauen angaben oder entstellenden missverständnissen 115) begegnet ist. Aus diesem grande hier denn nur noch die schliessliche beurtheilung des unterzeichneten von dem verfasser p. 497 und ein paar worte zu derselben: "was nämlich die meinung Bendixen's betrifft, so fällt zunächst in die augen, dass derselbe in den beiden sätzen, welche er zum ausgangspunkte nimmt (s. anmerk. 113) grade solche momente hervorhebt und betont, welche Aristoteles im ganzen verlauf seiner politik zurückstellt und bekämpft und höchstens ausnahmsweise und bedingt gelten lässt. Aristoteles ist nämlich weit entfernt, seiner politik im allgemeinen den satz zu grunde zu legen, dass der despotische (!) und patriarchalische charakter der verfassung ein eben so löblicher (!) sei, wie der dem verhältniss der freien und gleichen entsprechende 114), vielmehr

113) So gleich von der ersten erwähnung an, p. 363 "die hauptargumente des neuesten gegners dieser ansicht, Bendixen's u.s.w." und darunter die am ende unsres aufsatzes (über die reihenfolge u. s. w. Phil. XIII, 2) über die ideenentwicklung der aristotelischen bücher aufgestellten vermuthungen ausschliesslich verstanden, während wir sowohl dort, als auf der ersten seite des aufsatzes auf deren "beweiskraft völlig verzichtet" hatten, s. l. l. p. 291 und 264, und unsre hauptargumente aus dem speziellen textesinhalt nehmen zu wollen erklärten. Ebenso p. 369: "Bendixen erklärt diese stelle (schluss des b. III) ebenfalls als übergang zu dem jetzigen b. VII., obwohl er die gegenwärtige stellung desselben vertheidigt"). Von diesem unsinn und widerspruch in einem und demselben athemzug steht kein wort in jenem aufsatz, sondern p. 300, dass dieselben vielleicht einmal einen übergang "zu VII, 1—3", und diese eine einleitung zu b. IV gebildet hätten.

114) Eben so entfernt aber sind wir davon, eine so eigenthümliche ansicht je ausgesprochen zu haben; l. c. p. 291 haben wir nach Pol. III, 6, 1278b 30 die drei arten der herrschaft einmal gleichmässig löblich genannt, d. h. die eine sowohl an sich löblich wie die andere. Dass dies eine lehre des Aristoteles wird der verfasser nicht leugnen.

lässt er jene beiden charaktere nur höchst exceptionell und bedingt eintreten, während er den letzten, als den allein naturaemässen erklärt 115). Eben so wenig ist es im geiste des Aristoteles, wenn man den nachdruck darauf legt, dass die einseitigen staatsformen alle von einer seite ein gutes recht vertreten, ihr unrecht aber in der einseitigkeit liegt, indem in der politik der hauptnachdruck umgekehrt darauf liegt, dass diese staatsformen an und für sich vollkommen (?) 116) unberechtigt sind, und nur nebenbei bemerkt wird, dass das wahre element von dem sie ausgehen, dass nämlich die socialen vorzüge einen grund von politischen vorrechten bildeten, keineswegs ihren anspruch auf herrschaft im staate rechtfertigen und diese vorzüge als grundlage von verfassungsformen legitimiren könne 117). Von diesen unrichtigen ausgangspunkten (?) muss Bendixen natürlich zu einer unrichtigen ansicht vom ideengange der politik gelangen, und in der that sind die beiden hauptmomente derselben gerade das gegentheil vom wirklichen gedankengange der politik. Anstatt nämlich, dass wie Bendixen annimmt im vierten (!) buche das patriarchalische königthum den hauptgegenstand bildet 118), kömmt es hier nur (?) in betracht als ausnahme von der in diesem buche aufgestellten regel, dass keine ὑπερογή zur herrschaft berechtige.

115) Auch für die βάρβαροι Pol. I, 2, die τὸ φύσει ἄρχον οὖα ἔχουσων 1262 b 6, und für alle bewohner des Nordens und Asiens trotz deren VII, 7 gegebenen charakteristik? Und ist es dem verfasser an dieser stelle entfallen, dass die vergleichung mit nichthellenischen stämmen sich durch alle bücher und lehren der aristotelischen politik hindurchzieht?

116) Und doch leugnet er bekanntlich nur ein dizasov regarrade

unbedingt.

117) In unsere untersuchung haben wir über die einzelnen momente des aristotelischen staatsrechts und deren gewicht und bedeutung nirgends ein urtheil aussprechen, sondern nur zur entscheidung einer literarisch kritischen frage, durch die alte ordnung der bücher einen rothen faden aufsuchen wollen, an welchen sich eine bestimmte reihe, sei's nun mehr oder weniger belangvoller, aristotelischer gedanken in fortschreitender entwicklung anreihe. Wir glaubten sie im obigen gedanken vom einseitigen recht jener mangelhaften staatsbildungen gefunden zu haben. Die belege für ihre übereinstimmung mit der lehre des Aristoteles haben wir in jenem aufsatz gegeben, und könnten sie aus der schrift des verfassers vermehren (470). Auch glauben wir noch immer, dass im gegensatz gegen den platonischen idealen aristokratismus Aristoteles das recht sowohl der freien menge als des äusseren besitzthums weit mehr habe betonen wollen, als der verfasser wort haben will. Uebrigens scheint bierauf wenig anzukommen; denn in jenem überwiegend kritischen theil (b. 4—6) könnte der gesuchte faden sich ja etwa eben so leicht in dem von der jedeamaligen kritik verschonten als von ihr gebiligten haben finden lassen.

118) Nirgends etwas auch nur ähnliches gesagt oder gedacht. Als die fast einzige antwort freilich im b. III auf die frage nach dem besten staat bleibt sie auch uns, wie ihm "eine wichtige", aber von uns

näher motivirte und charakterisirte "ausnahme", l. l. p. 295.

und anstatt dass vom vierten buch an eine aufsteigende reihe von verfassungsbildungen aus dem gesichtspunkte der fortschreitenden vermittlung der extreme zu sehen wäre, beginnt sogleich das vierte buch mit einer niedergehenden stufenfolge 119). Die nähere motivirung jener angeblichen, fortschreitenden, bis zum besten staat hinaufgehenden vermittlung der extreme ist im einzelnen ganz misslungen. Namentlich ist es schwer begreiflich, wie Bendixen die demokratien und oligarchien des sechsten huches denen des vierten buches comparativ gegenüberstellen konnte, während doch offenbar (?) das verhältniss dies ist, dass im vierten buche die begriffe der verfassungen construirt und im sechsten die verwirklichung jener begriffe in lebensfähigen verfassungsgebilden gezeigt wird 120). Ebenso begreift es sich schwer, wie er die politeia des siebenten buches als homogen mit der des vierten buchs, und nur durch eine vollkommene mischung der extreme (?) von ihr unterschieden betrachten kann, während Aristoteles augenfällig bei der ersteren das dasein der extreme voraussetzt und sie nur vermittelt, während er bei der letzteren in seinem verfassungsbaue von anbeginn die extreme ausschliesst, und eine allgemeine befähigung und berechtigung zur theilnahme an der staatsgewalt erzielt" 121).

Ploen. Bendixen.

119) S. b. IV, c. 1. Allgemeine aufgabe des folgenden haupttheils; c. 1. 2. Allgemeine eintheilung der noch nicht in erwägung gezogenen staaten; c. 3. Gründe für die mannigfaltigkeit der staaten; c. 4. Wesen und arten der demokratie; c. 5 und 6 der oligarchie, c. 7 der gewöhnlich s. g. aristokratie; c. 8. der ὀνομαζομένη πολιτεία nebst den c. 9 gegebenen regeln zu ihrer möglichst guten mischung auch der aristokratischen elemente. Darauf nach kurzer erwähnung der τυραννίς, c. 10, mit dem c. 11. übergang zu der frage: τίς δ' ἀρίστη πολιτεία

χαὶ τίς ἄριστος βίος χ. τ.λ.

120) Ich brauche mich bei diesem vorwurf kaum auf die angabe des Aristoteles zu berufen, der VI, 1 gradezu als eine etwa noch nachgebliebene aufgabe eben das hinstellt, was wir unter jener fortschreitenden vermittlung verstanden: ἔτι δὲ καὶ τὰς συναγωγάς αὐτῶν τῶν εἰρημένων (πολιτειῶν) ἐπισκεπτέον πάντων τῶν τρόπων ταῦτα γὰρ συν θυαζόμενα ποιεί τὰς πολιτείας επαλλάττειν, ώστε άριστοκρατίας τε όλιγαρχικάς είναι καὶ πολιτείας σημοκρατικωτέρας, 1316 b 40. Denn der verfasser selber hat an dieser stelle nur vergessen, dass er im vorausgehenden dem b. IV nicht nur die begriffsentwicklung, sondern auch die durchmusterung und aufzählung der zu den einzelnen verfassungen gehörigen elemente zugeschrieben, und was wir oben anmerk. 103 aus seiner feinen deduction über den zusammenhang der b. 4 und 6, und über die composition der staaten aus homogenen und heterogenen elementen angeführt, stimmt so völlig mit der meinung unsrer behauptungen in jenem aufsatz überein, dass wir seine darstellung statt der unsrigen adoptiren möchten, wenn wir nicht glaubten der darstellungsweise des Aristoteles treuer gefolgt zu sein, als er, und uns nicht jene deduction im ganzen und grossen mehr fein als richtig schiene.

121) Ueber die angegebene lehre vollkommen einverstanden, glauben wir durch unsre darstellung jenen anstoss nicht veranlasst zu haben. Unsre worte lauten: l. l. p. 298: "Was haben wir (nach dem inhalt des vorausgehenden b. VI) — — jetzt noch anderes zu erwarten, als die lehre von der besten politeia? oder als die schilderung eines staates, der zu jenem staate der ersten vermittlung IV, 9, der zulovµéry nolitein in dasselbe verhältniss einer noch vollkommeneren ausbildung und noch mehr veredelnden gestaltung gleicher principien tritt" d. h. nämlich möglichst grosser ausgleichung der durch das recht der freien bürgermenge, des reichthums und der sittlich intellectuelen bildung begründeten ansprüche. Und zu mehr, als einer möglichst grossen ausgleichung wird ohne güter— und gahengemeinschaft es doch auch dieser staat nicht bringen.

## Zu Hipponax.

Hipponax VI. VII, p. 95 Mein.: ώς οἱ μὲν άγεῖ Βουπάλο κατηρώντο. Die handschriften Vit. 2. 3 zu schol. Lycophr. 436 sagen ἀγή ή μυσαρά (μυσαρία Meineke) έξ οδ λέγεται καὶ αγός (αγής M.) ό μυσαρός. Aehnlich Tzetzes Chil. XIII, 322 ότι δ' άγης ὁ μισαρός (sic!) Ίππῶναξ ούτω γράφει, ώς κτλ. Έναγει, wie Meineke, vermuthete schon Th. Fix. Th. I, c. 299 D, der aber ayii vorzieht und zwischen  $\dot{\alpha}\gamma\dot{\eta}\varsigma$  (v — sacer) und  $\dot{\alpha}\gamma\dot{\eta}\varsigma$  (— — incurvus) unterscheidet. Ich glaube, dass Hipponax' άγει irgend etwas mit ayoc zu thun habe ist blosse idee von Tzetzes. nahe daran zu denken, weil von verwünschungen die rede ist. Ich möchte mich nicht durch Tzetzes beirren lassen und areie vorschlagen, d. i. ἀαγεῖς wie ἀτος für ἄατος. Es sind μή κλώμετοι zu verstehen. Arcadius sagt τὰ είς γης δισσύλλαβα βαρύνονται χωρίς εί μή τι έκ συνθέσεως του καταλελειμένου (lies έκ συνθέτου καταλελειμένον) είη — τὸ μέντοι ἀργής ἐπιθετικόν, ὅσπερ καὶ τὸ άγης σύνθετον ἀπὸ της γης (lies ἀγης) ὁ μη κλώμενος. Das syntheton ist  $\dot{\alpha}\alpha\gamma\eta\varsigma$ , abzuleiten von  $\dot{\alpha}\gamma\dot{\eta}$ , der bruch; von diesem syntheton ist übrig (καταλείπεται) άγής. So wendet sich auch Bekker Anecd. 337, 13 αγής τοῦτο ἐκ συνθέτου καταλείπεται τοῦ εὐαγής ἢ παναγής. Εμπεδοκλης άθοει μέν γάρ άνακτος ἐναιτίον ἀγέα κύκλον. Wir können beide stellen als susammengehöriges excerpt aus Herodians prosodienlehre betrachtes. Arcadius ἀγής geht auf Hipponax. In demselben fragment des Choliambikers lesen wir έν δὲ τῷ θυμῷ, von Tzetzes durch εἰς τὸ πέος erklärt. Schneidewin symb. crit. p. 105 machte auf Cram. An. Oxx. 3, p. 366 aufmerksam, wo θυμφ θυμός τὸ ἄρρει αίδοῖον erklärt wird. Vor einer änderung (etwa μύσχφ) kann auch Arcadius 59, 28 warnen: θυμός χυμός. θύμος δε το πύριον η ή βοτάνη. Allerdings ist Θυμός hundename bei Xenoph. Cyneg. V, 9, allein obschon sonst Herodian in der xat. noog. vielfach auf hundenamen rücksicht nimmt, erfreuten sich dieser beachtung doch nur besonders berühmte hunde. Man wird bei Arcadius zu schreiben haben: γυμός θυμός. Θύμος δέ το μόριο. Der schreiber konnte leicht irren, da xúgior so unzählig oft in diesen canones vorkam.

Jena.

# III. MISCELLEN.

# A. Mittheilungen aus handschriften.

15. Aus unedirten scholien zu Aristoteles de partibus animalium.

'Εμπεδοκλής το νείκος καὶ την φιλίαν τοῖς τέτταροι στοιχείοις προστίθησι (vs. 78 Stein.) — —

τῶν δε γε φυσικῶν τοῦ Πρωταγόρου, . . καὶ τοῦ Ἐμπεδοκλέους, ὑλικὸν αἴτιον πάντων αἰτιωμένων, τῶν φυσικῶν πραγμάτων, καταμέμφεται (Aristoteles). —

σημείωσαι ώς ό Έ. ἄκων τῷ εἰδικῷ αἰτίφ συνέτυχεν. — καὶ Έ. τῆς γενέσεως λέγων είνεκα τὴν οὐσίαν είναι,

ούχὶ της ούσίας μᾶλλον την γένεσιν.

όθεν καὶ Όμηρος ἔρκος ὀδόντων τὸ στόμα ἀποκαλεῖ. — λέγει δε ταῦτα ἐν τῷ κ΄ Ἰλιάδος περὶ τοῦ Δόλωνος ον Εκτωρ ἐπὶ
τὰς Ἑλληνικὰς ναῦς κατάσκοπον ἔπεμψε. συναντήσας δ' αὐτῷ
Όδυσσεὺς μετὰ Διομήδους, καὶ πρότερον περὶ τοῦ πρὸ τῆς Τροίας
κειμένου στρατοῦ αὐτὸν ἐρωτήσας, ἀπέκτεινε διὰ τοῦ αὐχένος τὸ
ξίφος ἐλάσας, παρακαλεῖν μέλλοντα καὶ περὶ ἀφέσεως ἰκετεύειν
τὸν Ὀδυσσέα καὶ ἔτι φθεγγόμενον.

καὶ Όππιανὸς ἐν τῷ τρίτφ φησὶ τῶν άλιευτικῶν. λέγει γὰρ (156)·

σηπίας δ' αὐ τοίησι δολοφροσύνησι μέλονται. So film τημίας αὐ Cod Mosa τημίας δ' αὐ

So für σηπίαι αὖ. Cod. Mosq. σηπίαι δ' αὖ. Berlin.

G. Wolff.

16. Περὶ τῶν ἰδεῶν ἃς ὁ Πλάτων λέγει 1), ex codice Upsaliensi.

Αί των όντων ιδέαι, ας ὁ Πλάτων τίθεται [τιμία μοι καὶ

1) Haec de ideis Platonicis disputatio in eo codice ms. Bibliothe-cae Upsaliensis invenitur, de quo diximus in Prolegomenis ad Mich. Pselli opus, quod est: in Platonis de animae procreatione praecepta commentarius (Ups. 1854), p. vii sq. Hoc quoque opus a Psello scri-

τριπόθητος 2) κεφαλή, η παρ' άλλου του ακηκοώς η πρώτος εύρηχώς 3) και έπονομάσας | ό νοητός έστι κόσμος, δν αύτος αύτοζώον 4) καλείν είωθε. καί περί τούτου πάντες έξαίσιοι σοφοί συμφέρονται, τί ποτέ έστιν ούτος, όλίγοι μοι δοκούσι κατανενοηκέναι. ένετυγον γάρ εγώ βίβλοις άνδρων εύδοκιμησάντων 5) επί σοφία, οι δη ενθυμήματα τας ίδεας του δημιουργού ετόπασαν είναι, οίον νοητάς τινας σοφίας, ών έκκειμένων δίκην παραδειγμάτων τον σωματικόν πρός αὐτὰς 6) δεδημιουργήσθαι 7) κόσμον, ώς είναι ταύ-τας ὥσπερ ἀπὸ κέντρου τοῦ δημιουργοῦ προϊούσας νοητὰς γραμμας, αξς άφωμοιώσατο και τον τήδε κόσμον ο έκείνων πατήρ. είναι γὰς καὶ παρὰ τῷ θεῷ καὶ τὰ ἐνθυμήματα οὐ τύπους τινὰς ἢ ἀνυποστάτους ἀρχὰς ἀλλ' ὑπάςξεις καὶ οὐσίας οὐδίο γὰς έκει φασι συμβεβηκός είναι και έπεισιώδες. οί ούν ούτως λέγοντες ταύτα πρώτον μέν τιθέασι τον δημιουργόν του παντός, έπωτα τὰς ἰδέας τὰ ἐκείνου πρωτουργὰ <sup>8</sup>) ἐνθυμήματα καὶ μετὰ ταύτας τὸν τῆδε κόσμον τὸ ἐξ οὐρανοῦ καὶ γῆς καὶ τῶν ἐν μέσο σύστημά τε καὶ σύγκριμα 9). ἐκεῖ μὲν γὰρ ἀπλᾶ τὰ ἐκκείμενα καὶ ὅντως άργέτυπα, ένταῦθα δὲ σύνθετα καὶ μιμήματα. καὶ λέγουσι μέντοι και ούτω την Πλατωνικήν γνώμην έφερμηνεύοντες, ου μοί δε δοκοῦσι κατειληφέναι τῆς έκείνου δόξης τὸ ἀκριβές. έγο δὲ εί τι πλέον σοι των είψημένων έξακριβώσομαι, οὐ δοκοῦν έμοὶ ἐπέξειμί σοι 10), αλλ', ώσπερ της ψυχης του πρώτως είρηκότος καταμαντευόμενος, ακριβεστέραν παρά τους άλλους ποιούμαι την εξήγησιν. ὁ γάρ τοι Πλάτων τὰς ἐνταῦθα - - 11) τῶν σωμάτων ἐπικτήτους είναι - - 11) τουτο καλώς οίηθεις έζήτησε, τίς ό παρα-

ptum esse, facile quis inde coniiciat, quod quum in hoc commentariolo eadem fere vel certe consimilis res tractatur atque in libro de psychogonia Platonica, tum multa in elocutione a Pselliani sermonis similitudine prope absunt. Nec minus haec scriptio quam illa hominis est in Procli, Neoplatonici illius philosophi, scriptis multum versati.

2) Cod.: τριπάθητα.3) Cod.: εὐρηκός.

- 4) Haec vox in lexicis desideratur, saepissime autem a Procle usurpatur, ut Init. Philos. et Theol. (ed. Creuzer.) II, 215. Comment. in Tim. p. 580 (ed. Schneider.) 583. 586. 587. 651. 652. 654. al. Cfr. Plat. Tim. 30 B.
  - 5) Cod.: εὐδοχημησάντων. 6) Cod.: αὐτύν.
  - 7) Cod.: δεδημιουργείσθαι.

8) Cod.: προτουργά.

9) Haec verba τὸ ἐξ οὐρανοῦ — σύγκριμα ap. Suid. et in Et. M. s. v. χόσμος leguntur, neque vero, quemadmodum in HSt. Thesauro Parisierosi Tom. VII, p. 984. D. perhibetur, ex Philonis libro περί χόσμου petita sunt. Quamquam verum est, legi in Philonis illius libro, qui est περί άφθαρσίας χόσμου, p. 939. B. ed. Hoeschel. bacc verba: λέγεται τοίνυν ὁ χόσμος χαθ' εν μεν πρώτον σύστημα εξ ουρανού και άστρων κατά περιοχήν γής και τών επ' αυτής ζώων και φυτών, καθ' ετερον δε μόνος οὐρανός. cet. cfr. Bekk. ad. Suid. l. l. 10) Cod : ἐπεξειμίσει.

11) In Cod. Ms. lacunae significatio non est.

γαγών καὶ τοῖς ὑποκειμένοις ἐντυπωσάμενος 'οίον, ὅσπερ ἐπὶ τεγνητών είδων το της κλίνης 12) είδος επίκτητον ήγησάμενος εύρεν, ότι τὸ μὲν ή τέχνη, τὸ δὲ ὁ τεχνίτης τη κλίνη ἐνέθηκε 13), καὶ ότι ή τέχνη παρά της ψυχης τους λόγους ευρατο, ή δε ψυχή ουκ άφ' έαυτης, άλλα και αύτη παρ' έτέρου τινός, ούτω δη και έπί των φυσικών τα μεν ή φύσις προσεχώς είδοποίησε, τα δε ή ψυχή τη φύσει τους λόγους ένδουσα, τα δε ό νους τη ψυχη πρώτος γορηγήσας τοῦ είδους τὰς ἀφορμάς, καὶ οὐ γρὴ περαιτέρω προϊέσαι, ίνα μη άρχων άρχας ζητώμεν έπ' απειρον. το γάρ έπι τοῦ σώματος είδος ούχ οίον αύτο το είδος το νοητόν 14) άλλ' ἐπίκτητον καὶ παρ' αλλου ἐφῆκον τῷ σώματι, ὅθεν καὶ εἰς εὐμορφίαν μεθίσταται, καὶ τελευταίον εἰς τὸ ἀνείδεον. οὐκ οὖν  $^{15}$ ) καθαρὸν είδος τὸ ἐπὶ τοῦ σώματος οὐ γὰρ ἂν μετέβαλλεν οὐδ' είς τὸ έναντίον μεθίστατο. άλλ' ούδε ή ψυχή αύτο τουτο είδος και μηδεν ετερον ήν γάρ αν πάσα ψυχή χρημά τι σταθηρόν και μή μεταβαλλόμενον. όρωμεν δ' ένίας είς τὸ άνουν μεταβαλλομένας. άλλο ούν περί ταύτας αμετάθετον είδος καὶ καθαρώτατον 16). ποτε οὖν τοῦτο ἢ ὁ ἄϋλος καὶ δημιουργικὸς νοῦς; διττὸς γὰρ ό νοῦς, ό μεν οίον το της ψυχης είδος έξ ἀϊδίου ταύτην είδοποιοῦν, ὁ δὲ ὁ παντάπασι χωριστὸς καὶ τῶν ἄλλων νόων ὑπερκείμενος, ος 17) όμου και την ουσίαν και την ένέργειαν νους έστι καθαρός, εν προθύροις έκκείμενος τάγαθου και αὐτός αν το νοητὸν κάλλος, οὖτος τοιγαροῦν καὶ τὰ πρῶτά ἐστι, καὶ πρῶτος αὐτὸς 18) ἐνόησεν οὐκ ἄλλος ὢν παρ' ἐκείνα. αἱ οὖν ἰδέαι αἱ πρῶται έχείνου έννοιαι καὶ άπλαῖ τῶν ὅντων ὑπάρξεις, καὶ ἄπερ αὐτός έστιν ο πρώτος ένθυμηθείς, ταῦτα 19) καὶ τὰ κυρίως όντα έχεινα τὰ ένθυμήματα· αὐτὰ γὰρ έαυτῶν είσι καὶ οὐκ ἄλλων γε-Τὰ δὲ δεύτερα εἴδη καὶ τρίτα ἐκείνων μορφώματα καὶ τυπώματα. καὶ τρόπον μέν τινα τὸ αὐτό εἰσιν ὅντα καὶ ίδεαι. ή γαρ εκείσε ίδεα αὐτὸ δή τὸ πρώτως ὂν καὶ κυρίως καὶ άρχετυπον ον, ιδεα δημιουργική. δοκεί δε τα όντα πρώτα μεν των ίδεων είναι. μερίζομεν γάρ ήμεις ταυτα, και ώς έκκείμενα τῷ νῷ παρὰ τοῦ ἀγαθοῦ ἀναδείκνυμεν διὰ τῆς τοῦ νοητοῦ ποιήσεως τη μέν γάρ αίσθητά μεθέξει έστιν α λέγεται της υποκειμένης φύσεως μορφήν ισχυούσης ανωθεν, δια είδώλου της τέχνης είς αυτά είσιούσης, της τέχνης αυτης έξω ύλης έν ταυτότητι μενούσης και τον άληθη άνδριάντα έχούσης. ο δε νους αυτά έστι τά όντα καὶ πάντα 20) ἐν αὐτῷ 21) ούχ ώς ἐν τόπφ ἀλλ' ώς αὐ-

12) Cfr. Plat. de Rep. X, 596 sqq.

13) Cod .: ἐντέθηκε.

το 14) Cod.: τὸν νοητόν.

15) Cod.: οὐχοῦν.

16) Cod.: καθαρότατον.

17) Cod.: ους: in marg.: ος. 18) Cod.: αυτούς: in marg.: αυτη.

19) Cod.: ταῦτα ἐνθυμηθείς.

20) Cod.: πάντων. Fort. πάντων ων.

21) Cod.: αὐτῷ.

τὸς 22) έχων· καὶ πάντα όμοῦ έκει και οὐδέν ήττον διακεκριμένα, καὶ αὖ οὐχ όμοῦ, ὅτι ἔκαστον δύναμις ἰδία. εἰκόνα δὲ φέρουσι του λόγου αι των σπερμάτων δυνάμεις εν γάρ το ολο άδιάκριτα πάντα καὶ ώσπες εν ένὶ κέντρφ, καὶ ψυγή μεν επιβάλλει ώς ούκ έχουσα η επικταται η διεξοδεύει, ο δε τους έστηκες ές έαυτω όμου πάντων ών. και όλος μεν ό νους πάντα τα είδη, εκικστον δε είδος νους 25) εκαστος, ως ή όλη επιστήμη τα πάντα θεωρήματα, εκαστον δε μέρος της όλης, ούχ ώς διακεκριμένον (τὸν) 24) τόπον, έχον δε δύναμιν έκαστον έν τῷ ὅλφ. προσεπινοείν de dei 25) του νου το ον, ότι δει τίθεσθαι έν τις νοουντι τα όντα, μία δὲ ἀμφοῖν ἡ ἐνέργεια. ἔτερον δὲ ὁ μερίζων 26) νοῦς · ὁ δὲ ἀμέριστος καὶ μὴ μερίζων τὸ εν καὶ τὰ πάντα. ἀναγκαῖον δε εν τῷ νώ τὸ <sup>27</sup>) άρχέτυπον είναι, καὶ κόσμον νοητὸν τοῦτον ὑπολαβείν τόν νοῦν παράδειγμα τοῦ όρατοῦ, ώς γὰρ όντος λόγου ζώου τινός, ούσης δε και ύλης της τον λόγον σπερματικόν δεξαμένης, ανάγκη ζώον γενέσθαι κόν αὐτόν τρόπον καὶ φύσεως τοεράς καὶ καντοδυνάμου ούσης καὶ μηδενός διείργοντος. ἀναγκαίον το μέν κοσμηθηναι το δε κοσμησαι, καὶ το μεν κοσμηθεν έχει το είδος μεμερισμένον, αλλαχού ανθρωπον και αλλαχού ήλιον, το δε εν ενί πάντα. όσα μεν οθν ώς είδος εν τῷ αἰσθητῷ ἐστι, ταυτα 28) έκειθεν, όσα δε μή, ου. άντι δε του ένταυθα χρόνον ο αίων έκεισε, και (τι αν των όντων λάβη 29), οὐσία, και οὐδε κακοῦ λόγος ἐκεῖσε. τὸ γὰρ κακὸν ἐνταῦθα ἐξ ἐνδείας καὶ ἐλλείψεως καὶ στερήσεως. οὐδὲ τῶν μιμητικῶν 50) τεχνῶν έκει παραδείγματα. αί δε ποιητικαί καθόσον συμμετρίαις προσχρώνται, άργας αν έκειθεν έχοιεν, και των καθόλου μόνων έκεισε τα είδη. αί δὲ διαφοραὶ τῶν καθ' ἔκαστα <sup>51</sup>) παρὰ τῆς ὕλης· καὶ οὐ πάντα οσο ένταθθα είδωλα χρή νομίζειν άρχέτυπα. τοιαύτη τίς έστι καὶ ή περὶ τῶν Πλατωνικῶν ίδεῶν 52) θεωρία, διὰ πολλῶν μεν έκείνω ακριβολογηθείσα, δι' όλίγων δέ σοι παρ' ήμιν καί σαφέστερον συνοψισθείσα.

Lundae.

C. G. Linder.

```
22) In marg.: αὐτούς.
23) Cod.: νοῦ.
```

<sup>24)</sup> τὸν in Cod. deest. 25) Cod.: προσεπνοεῖν δὲ δεῖν.

<sup>26)</sup> In marg.: ὁ μὲν μερίζων.

<sup>27)</sup> Cod.: τω.

<sup>28)</sup> Cod.: ταῦθα.

<sup>29)</sup> Cod : λάβης.

<sup>30)</sup> Cod.: μημητιχών.

<sup>31)</sup> Cod.: xaθέχαστα.

<sup>32)</sup> Cod.: idews.

# B. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.

### 17. Kritische bemerkungen.

1. Sophokles Thamyras 221 Nauck.: οίχωκε γὰς κροτητὰ πηκτίδων μέλη λύςα μοναύλοις τε χειμωντεως γαος στέψημα κωμασάσης.

Nauck μόναυλοί θ' οἶς ἐχαίρομεν τέως. Vielleicht λύρα, μόναυλος. [ποῖ] τέχναι[τε] μάντεως | νόος τ' ἔρημα κομπάσας; Nόος im trimeter Aesch. Choeph. 729 H. und Kritias Sisyph. v. 18.

2. Sophokles Aleaden 85 Nauck aus Stobäus und Clemens Al. δ δ' εί τόθος τις γτησίοις ἴσον σθένει ἄπαν τὸ γρηστὸν γτησίαν ἔγει φύσιν.

Nauck hat erkannt, dass vers 2 die antwort auf v. 1 sei, hier aber geschrieben  $o\dot{v}$   $\delta\dot{\eta}$  .  $o\theta\dot{\epsilon}\imath\epsilon\iota$ ; leichter wäre  $\dot{o}$   $\delta$   $\ddot{\alpha}\imath$  .  $o\theta\dot{\epsilon}\imath\epsilon\iota$ ;

3. Eurip. Elektra 83 Πυλάδη, σὲ γὰς δὴ πρῶτον ἀνθρώπων ἐγὼ πιστὸν νομίζω καὶ φίλον ξένον τ' ἐμόν.

Es ist wohl  $\xi v r \acute{o} r \acute{r}$  zu schreiben. Euripides will hier, wie öfters in diesem stück, den Sophokles verbessern. Ihm missfiel Soph. El.  $28 \times \alpha \mathring{v} \mathring{r} \mathring{o} \mathring{\varsigma}$   $\mathring{\epsilon} r \pi \varrho \acute{\omega} r \sigma \iota \mathring{\varsigma}$   $\mathring{\epsilon} \pi \varepsilon \iota$ , von Orest zum pädagogen gesagt: denn nur zwei begleiteten ihn überhaupt, und für den gleichberechtigten freund schien ihm  $\mathring{\epsilon} \pi \varepsilon \sigma \vartheta \alpha \iota$  nicht passend.

Hermesianax Leont. 3 v. 7: ἀλλ' ἔτλη παρὰ κῦμα . . κιθαρίζων

Όρφεύς, παντοίους δ' έξανέπεισε θεούς.

Für das seltsame  $\pi \alpha r \tauo lov \varsigma$  schreibe ich  $\pi o r \tauo \gamma \acute{o} r o v \varsigma$ . Es folgen nach der reihe der Cocytus, Cerberus, Pluto und Proserpina, die Orpheus durch sein spiel besänftigt habe: es konnte also nur die fahrt über den ocean bis zum rande der unterwelt vorausgehen.

5. Orpheus fr. 47 Herm.

Πυωτιστος μεν απαξ εκ επιχθονίων Κοόνος ανδοών, εκ δε Κοόνου γένει αὐτὸς απαξ, μέγας εὐουόπα Ζεύς. Für απαξ εκ hat die Königsberger handschrift bei Struve opp. sel. 1. p. 132 απαξεν. Es ist also απασσεν zu schreiben.

6. Ps. Plut. (Porph.) vit. Hom. II cap. 3. παρὰ τοῖς πλείστοις πεπίστενται (Όμηρον) μετὰ ἔτη ἐκατὸν τῶν Τρωικῶν γεγονέναι, οὐ πολὺ πρὸ τῆς θέσεως τῶν Όλυμπίων, ἀφ' ῆς ὁ κατὰ Όλυμπιάδας χρόνος ἀριθμεῖται. Ich habe zu Porphyrius philosophie aus orakelsprüchen p. 25 hier eine lücke nachgewiesen. Den fehler sah auch Sengebusch vor Dindorfs Ilias p. 6 f., stösst aber μετὰ bis Τρωικῶν aus. Es ist jedoch vielmehr aus vit. Hom. VI Westerm. zu ergänzen ἐκατὸν [τῆς Ἰωνικῆς ἀποικίας, σο΄] τῶν Τρωικῶν.

Cap. 122 ἀιδόσθε . . εἰς τὸν ἀειδῆ καὶ ἀόρατον, εἴτε ἀέρα θείη τις εἴτε ὑπόγειον, τόπον. Schr. ἀέριον.

7. Athenagoras suppl. pro Christ. cap. 1: οἱ δὲ Αἰγύπτιοι

καὶ αἰλούρους καὶ κροκοδείλους καὶ όφεις καὶ ασπίδας καὶ κύ-

Cap. 6 wird Euripides (Fr. 935) angeführt: ὁρᾶς τὸν . αἰθέρα . .; τοῦτον νόμιζε Ζῆνα, τόνδ ἡγοῦ θεόν. Τῶν μὲν γὰρ οῦτε τὰς οὐσίας, αἰς ἐπικατηγορεῖσθαι τὸ ὅνομα συμβέβηκεν, ὑποκειμένας ἐώρα, . . οῦτε τὰ ὀνόματα καθ ὑποκειμένων κατηγορεῖσθαι πραγμάτων . . Τὸν δὲ ἀπὸ τῶν ἔργων, ὄψει τὸν ἄδηλον, νοῶν τὰ φαινόμενα, ἀέρος, αἰθέρος, γῆς. So Paul (codd. ἀδήλων), indem er κατελαμβάνετο aus dem entfernten ἐώρα ergänzt, visui invisibilem übersetzt, was die stellung des artikels verbietet, und fälschlich ἀέρος etc. noch von ἀπὸ abhängig macht. Ich interpungire τὸν δὲ ἀπὸ τῶν ἔργων ὄψει, (wird man erkennen, sich anschliessend an das ὁρᾶς des Euripides, wie vorher ἐώρα, er sah ein) τὸν ἄδηλον (nämlich ὄψει) νοῶν τὰ φαινόμενα ἀέρος, αἰθέρος, γῆς.

Cap. 11. οἱ τὸν θάνατον βαθὺν ὕπνον καὶ λήθην τιθέμενοι ὕπνω καὶ θανάτω διδυμάονε — Paul: nescio cuius auctoris hace verba sint. Ihm fiel nicht Il. 16, 672 ein "Υπνφ καὶ Θανάτφ διδυμάοσεν, was auch wohl bei Athenagoras einzusetzen ist.

Cap. 12. Αθηναῖοι μὲν Κελεὸν καὶ Μετάνειραν ἴδρυνται θεούς, Λακεδαιμόνιοι δὲ Μενέλεων . ., Ἰλιεῖς δὲ οὐδὲ τὸ ὅνομα ἀκούοντες Εκτορα φέρουσι. Paul verkehrt: Menelai nomen audire non sustinentes. Vielmehr: indem sie nicht einmal seinen namen verstehen. Schol. Il. ζ, 402 Εκτωρ οὕτως ἐκαλεῖτο διὰ τὸ ἔχειν ἀλόχους κεδνὰς καὶ νήπια τέκνα. Besonders die vielweiberei liess wohl Hektor dem Athenagoras als wenig würdig der verehrung erscheinen.

Cap. 23. Eine bildsäule des Neryllinus (welcher proconsul von Asien unter Vespasian war. S. Cavedoni und Borghesi im bull. arch. Napoli 1858 nr. 140, und die münze bei Rekhel Z. 556 mit der aufschrift Νερουλίνου) καὶ χοηματίζειν καὶ ἐᾶσθαι νοσοῦντας νομίζεται, καὶ θύουσί τε δι' αὐτὰ καὶ χονσῷ περιαλείφουσι καὶ στεφανοῦσι τὸν ἀνδριάντα οἱ Τρωαδεῖς. Für χουσῷ ist wohl μύρφ zu schreiben. Ueber das salben von bildsäulen habe ich zu Porphyrius p. 209 gehandelt.

Cap. 27 am ende. Όρφεα, ὅτι καὶ ἀνόσιον ὑπὸρ τὸν Θυέστην καὶ μιαρὸν ἐποίησε τὸν Δία· καὶ γὰρ οὕτος τῷ θυγατρὶ κατὰ χρησμὸν ἐμίγη (Lob. Agl. 548), βασιλεὺς ἐθέλων καὶ Θυέστης ἐκδικηθῆναι. Paul stösst Θυέστης aus, und übersetzt unverständlich; quum rex et ultus esse voluerit. Vielmehr Θυεστῶν ἐπικληθῆναι, auch könig von frevlern wie Thyest.

7. Clemens Alex. protrept. 26a: als heroen würden verehrt παρὰ Κυθνίοις Μενέδημον, παρὰ Τηνίοις Καλλίσταγόραν. Jenes war wohl der cyniker bei Diog. L. 6, 9, der schüler des Koltes von Lampsakos, ein wundermann, λέγων ἐπίσκοπος ἀφῖχθαι ἐξ Ἅιδου τῶν ἀμαρτάνομένων, ὅπως πάλιν κατιών ταῦτα ἀγγέλλοι τοῖς ἐκεῖ δαίμοσιν.

- Unter historikern wird von Tertullian apologet. 10 ein Cassius Severus angeführt, welchen niemand kennt: Saturnum itaque, quantum literae docent, neque Diodorus Graecus aut Thallus neque Cassius Seuerus aut Cornelius Nepos neque ullus commentator eiusmodi antiquitatum aliud quam hominem promulgarunt. Vergleicht man nun damit Lactant, inst. I, 13: omnes ergo non tantum poetae, sed historiarum quoque ac rerum antiquarum scriptores hominem fuisse (Saturnum) consentiunt, qui res eius in Italia gestas memoriae prodiderunt: Graeci Diodorus et Thallus, Latini Nepos et Cassius et Uarro, so ergiebt sich, dass bei Tertullian Seuerus aus seu Uarro verderbt ist. Gemeint ist natürlich L. Cassius Hemina. Es versteht sich, dass die kirchenväter ihn nicht selbst lasen, offenbar hatte ihn Varro angeführt, daher das seu. Auch die zeitfolge ist bei Tertullian gewahrt, der fehler war aber leicht wegen des ruhmes des redners Cassius Severus, des grössten in der kaiserzeit.
- 9. Athenaeus 11, 506a ἀλλὰ μὴν οὐ δύναται Πάραλος καὶ Ξάνθιππος, οἱ Περικλέους νἱοί, τελευτήσαντες τῷ λοιμῷ, Πρωταγόρα διαλέγεσθαι, ὅτε δεύτερον ἐπεδήμησε ταῖς ᾿Αθήναις, οἱ ἔτι πρότερον τελευτήσαντες. Meineke hat Casaubonus verbesserung ε΄ ἔτει aufgenommen. Doch kam Protagoras erst ol. 89, 3 oder 2, also im neunten jahre nach dem ol. 87, 3 erfolgten tode der söhne des Perikles zum zweiten male nach Athen. S. Clinton a. 422. Daher ist πρὸς πρότερον zu schreiben, d. h. οἱ ἔτι πατρὸς πρότερον τελευτήσαντες, indem Perikles ein jahr nach ihnen starb.
- 10. Stephanus von Byzanz sagt unter Gaza, die stadt sei von Minos Minoa genannt worden. ἔνθεν καὶ τὸ τοῦ Κρηταίου Διὸς παρ' αὐτοῖς εἶναι, ὃν καὶ καθ' ἡμᾶς ἐκάλουν Μαρνᾶν, ἑρμηνευόμενον Κρηταγενῆ. τὰς παρθένους γὰρ οὕτως Κρῆτες ἐκάλουν Μαρνᾶν. Die offenbar lückenhafte stelle mochte etwa so gelautet haben: γὰρ οὖτοι, die Gazäer, [ας τὸν Δία τρέψαι φασί] Κρῆτες, ἐ. Μ. Letzteres hiess auf syrisch wohl eigentlich herrin; hebr. Νης herr.
- 11. Hesych.  $\beta \acute{a} \psi \alpha \varsigma \cdot \delta \epsilon \acute{v} \sigma \alpha \varsigma \cdot \tilde{\eta} \tau \grave{\eta} r \star \omega \acute{n} \eta r \beta \acute{a} \psi \alpha \varsigma$ . Hier ist  $\pi \lambda \epsilon \acute{v} \sigma \alpha \varsigma$  an das ende der glosse zu setzen. Vgl. Suidas  $\beta \acute{a} \psi \alpha \varsigma \tau \grave{\eta} r \star \omega \acute{n} \eta r \tilde{\epsilon} \pi \lambda \epsilon v \sigma \alpha \varsigma$  (schr.  $\star \omega \acute{n} \eta r , \tilde{\eta} \tau o \iota \pi \lambda \epsilon \acute{v} \sigma \alpha \varsigma$ ),  $\tilde{\epsilon} \lambda \vartheta \acute{\omega} r$ . Nur die zweite erklärung des Hesychius stammte wie die erste des Suidas aus den scholien zu Aristoph. Daetal. fr. 24 Mein. oder der  $\lambda \acute{\epsilon} \xi_1 \varsigma \star \omega \mu \iota \star \acute{\eta}$ . Aber auch die zweite glosse des Suidas  $\mathring{\eta} \mathring{a} \mathring{n} \mathring{o} \tau \check{\omega} r \eta \alpha \varrho \mu \alpha \star \sigma \pi o \iota \acute{v} \tau \sigma v \lambda \acute{\epsilon} \gamma o v \sigma \iota \gamma \grave{\alpha} \varrho \tau \mathring{o} \beta \acute{a} \psi \alpha \varsigma \pi o \iota \acute{\eta} \sigma \omega \mu \acute{\epsilon} \lambda \alpha r$  scheint ein bruchstück aus einer komödie zu sein:  $-\dot{\iota} v \dot{\iota} v \dot{\iota} v v \dot{\iota} v v$ . Vielleicht steckt in  $\lambda \acute{\epsilon} \gamma o v \sigma \iota s o g a r \dot{\iota} \lambda \acute{\epsilon} \xi \delta \omega \varsigma$  wegen seines  $\Omega \alpha \varrho \mu \alpha \star \sigma \pi \acute{\omega} \lambda \gamma \varsigma$ .

Hesych.  $Mi\mu\alpha\varsigma$ ,  $\~o_{QOS}$   $Ai\sigma\omega\lambda i\alpha\varsigma$ , schr.  $Aio\lambda i\delta o\varsigma$ . Das gebirge wird zwar gewöhnlich zu Ionien gerechnet, doch liegt es vor der äolischen küste. Die glosse ist homerisch ( $\gamma$  172).

ύγιοῦν τὸ σαρροῦν (schr. σαοῦν) καὶ θεραπεύεσθαι (H. Steph. richtig θεραπεύειν). Eine hippokratische glosse.

φασγανιῶσαν, ἐξιφισμένην. φασγανίων (schr. φασγανιώντων)· ἐξιφισμένων. φασγανιάω = mit dem schwerte bewaffnet sein und ξιφίζω = mit dem schwerte bewaffnen fehlen bei Pape.

12. Eustath. Od. ω 263 έστι γάρ τιτα οὐ μότον τροπικώς κακῶν ὕπο κατὰ τὴν τραγφδίαν θανεῖν, ἀλλὰ καὶ λόγοις μότοις κατά τε σήμην ἀπλῶς . . ὅτε τις προτίθεται λόγοις θανων ἔργοισι σωθὴναι, τραγφδικῶς εἰπεῖν, κὰξενέγκασθαι κλέος (Soph. El. 62). ὁ καὶ Ζάλευκος (schr. Ζάλμοξις nach Herodot 4, 94, welcher sagt, er gelte als ein schüler des Pythagoras) καὶ Πυθαγόρας (schol. zu Elektra 62) ἐπραγματεύσαντο.

13. Garracci bull. Napol. n. s. I, p. 8 und inscr. de Pompéi VI, 2 p. 39 giebt eine inschrift von einer pompejanischen

papyrusrolle:

Quisquit amat ualeat, pereat qui parcit amare;

restantem pereat quisquis amare vocat.

Er bezeichnet restantem und uocat als schwer zu lesen und unsicher. Es ist dafür zu schreiben prostantem und vacat.

- 14. Probus zu Verg. Ge. 3, 19 lässt sich leichter ergänzen, als es von O. Jahn Rhein. mus. III, 618-21 und Keil geschehen. Es heisst da mit anführung von Kallimachos Airing (buch 3 Jahn, buch 1 0. Schneider proll. ad Airior frg. Goth. 1851, p. 13), Hercules habe auf dem zuge gegen den löwen von Nemea seinen gastfreund Molorchus beredet, nicht seinen einzigen widder zu schlachten; impetravit ab eo Hercules ut eum servaret, immolaturus vel victori tanquam deo, vel victo et interfecto leone cum solutus esset vel odio Junonis . . vel fatigatus, experrectus mira celeritate damnum correxit, sumptaque apiacea (so Nacke für picea) corona, qua honorantur qui Nemea vincunt, supervenit. itaque et Molorcho paranti sacrificium Manibus u. s. w. Jahn ergänzt interfecto [a] leone [Manibus]. Dann sei die zeit erwähnt worden. der dreissigste tag nach Apollodor 2, 5, 1 oder ein kürzerer zeitraum, ferner dass Hercules fortgegangen sei und gesiegt Victo et interfecto leone cum [somno | solutus esset . . . vin-Hier sei wieder eine lücke. Supervenit u. s. w. Keil: interfecto [Manibus. Interfecto autem] leone cum sopitus esset, dana nach vincunt I,tricesimo, postquam ab hospite profectus erat, die ad eum venit.] Supervenit itaque... Aber schon folgendes möchte genügen: vel [se] victo [Manibus]. At interfecto leone cum sopilus u. s. w. supervenit insperate (oder to) Molorcho.
- 15. Serv. zu Aen. 2, 201 ut Euphorion (fr. 152 Mein.) dicit, post adventum Graecorum sacerdos lapidibus occisus est: quis non sacrificiis eorum vetavit adventum. Schr. avertit. Es war

wohl auit geschrieben: daraus die verderbniss. Berlin.

Gustav Wolf.

### 18. Ueber die homerischen vergleiche.

Unter den mitteln der homerischen technik behaupten die vergleiche einen durch eine gewisse popularität so hervorragenden platz, dass man allgemein gewohnt ist, sie als völlig verwachsen mit dem wesen griechischer epik überhaupt zu betrachten.

Aber so sehr ihr organischer zusammenhang mit der uns jetzt vorliegenden homerischen epopoee ausser allem zweifel ist, so berechtigt erscheint dagegen die frage, ob sie so überwuchernd entwickelt, so vollständig ausgeführt auch schon den epischen liedern eigen waren. Und dies glauben wir verneinen zu müssen; nach unserm dafürhalten sind vielmehr die ausgeführten vergleiche weit späteren ursprunges und gehören ausschliesslich der epopoee an; den epischen liedern, aus und nach denen sich dieselbe zusammengewoben hat, sind sie völlig fremd gewesen. Diese unsere behauptung nun aber, weit entfernt bloss das product aesthetischer reflexion und construction zu sein, stützt sich auf eine thatsache, die, zu eigenthümlich geartet, um sie als zufällig betrachten zu können, dennoch bisher noch nicht beachtet worden zu sein scheint.

Gerade in den beiden schönsten partien nämlich der Ilias, in dem abschnitte 1—245 der rhapsodie A und in der bis auf leicht abzulösende zusätze 1) unversehrt in die epopoee aufgenommenen δαιστὸς Εκτουρος καὶ Ανδυομάχης, zwei herrlichen resten alter epischer lieder, die man, wie wir bei einer andern gelegenheit 2) uns ausdrückten, mit recht als epischen kanon wird betrachten können, findet sich beachtenswerth genug durchaus kein ausgeführter vergleich, obwohl es an gelegenheit hierzu, wie A. 47. Z. 401 zeigen, offenbar nicht gefehlt hat. Dafür tritt aber eben an den angeführten stellen in dem imposanten δ δ' η̃ιε νεκὶ ἐοικος und dem lieblichen ἀλίγκιον αστέψι καλο der unausgeführte vergleich auf, der, sonst weit seltener im Homeros vorkommend, allein dem epischen liede eigen gewesen war.

Und betrachten wir die natur des ausgeführten und die des -unausgeführten vergleiches, so erhellt auch da leicht, welcher von beiden der epopoee, welcher dem epischen liede zuzuweisen sei.

Mit der art und weise der späteren dichter stimmt es, durch abschweifende schilderungen den gang der erzählung zu unterbrechen und in denselben eine fülle von einzelheiten anzusammeln, denen nichts in der den vergleich hervorrufenden handlung oder begebenheit entspricht, die oft weit über die sphäre desselben hinausgreifen, welche aber der dichter, dem schon von Horatius gekennzeichneten hange: assuere pannum late qui splendeat, fröhnend, alle anbringen zu müssen glaubte, auch wenn sie zu dem

<sup>1)</sup> Vgl. Philol. XII, 395 ff.

<sup>2) &</sup>quot;Ñie erzählung des Phönix vom Meleagros", programm des k. Ludwigsgymnasiums zu München. 1859.

eigentlichen zwecke gar nicht mehr passten. Nur solche spätere dichter endlich hatten es nöthig, mit derartigem zwecklosen beiwerke, mit rein äusserlicher ornamentik, dem producte willkürlichen und luxurianten phantasiespieles, bisweilen in überladener weise durch häufung von vergleichen (z. b. B. 144 ff. 455 ff.), den mangel an gediegenheit und lebendiger fülle, an ursprünglichkeit und plastischer anschaulichkeit in ihren nachdichtungen zu verdecken.

Nicht so das alte epische lied. Es bedurfte keiner gewissermassen aufgeklebten zierrathen; denn was konnte aller solcher schwächliche aufputz einem liede an schönheit hinzufügen, das wie das von der veranlassung des grolles des Achilleus oder das vom abschiede Hektors nicht durch einige "glanzstellen" besticht, sondern das im edelsten gleichmasse sich haltend, in jeder zeile voll unnachahmlicher naturwahrheit, durch seine organische entfaltung den erhebenden eindruck eines ächten kunstwerkes macht? Ein solcher dichter konnte nicht wie jene späteren sein gedicht in zwei bestandtheile zerlegen, in eine dürftige, unbeholfene erzählung und in schilderungen, die bisweilen als vergleiche nicht einmal klappend, auch schon an und für sich betrachtet gar manches zu wünschen übrig lassen. Daher ging er in seiner sparsamen anwendung des vergleiches, wie das \*vxxi ἐοικώς und dem άλίγκιον ἀστέρι καλώ zeigt, nur um einen schritt über die sphäre des epithetons hinaus, und als fühlte er, dass der epische dichter sich als stümper bekennt, sobald er das beschreibende element aus der eigentlichen erzählung heraus in beliebig hereingezogene schilderungen verlegt, begnügte er sich mit einem worte auf eine glücklich gefundene ähnlichkeit hinzuweisen; den vergleich auszuführen, unterliess er lieber und that weise daran, denn gerade je poetischer solche vergleiche sind, desto weniger eignen sie sich zu weiterer ausmalung, da die die ähnlichkeit enthaltende totalität der beiderseitigen sinnlichen eindrücke sich nun einmal in keine worte fassen lässt, sondern von der phantasie des dichters der des lesers nur eben angedeutet übermittelt werden muss.

München. P. La Roche,

#### 19. Zu Demosthenes.

Or. XXVII, 5: ήγούμενος, καὶ τούτους [έτι]οίκειοτέρους εί

μοι ποιήσειεν, οὐκ ἂν χείρόν με ἐπιτροπευθῆναι.

An dem καί vor τούτους stossen Schäfer und Vömel an und auch Westermann (zeitschr. f. alterth. 1845. p. 769) wollte es aus seiner verbindung mit τούτους weg und durch setzung des komma vor τούτους zu den worten οὖκ-ἐπιτροπ. ziehen: "in der meinung, dass, wenn —, ich auch nicht schlecht würde bevormundet werden." Diese verbindung ist aber bei der gegebenen

wortstellung äusserst gezwungen und man sieht nicht ein, warum das xal nicht in steigernder bedeutung zu rovroug gezogen werden soll, vorausgesetzt, dass man das oixeiozépous richtig fasst. Der zusammenhang ist folgender. Dem Therippides, seinem jugendfreunde, übergab der ältere Demosthenes bei übertragung der vormundschaft, um eigennütziger verwaltung möglichst vorzubeugen, da ihm die alte freundschaft keine genügende garantie zu bieten schien, den niessbrauch von 70 minen, dem Demophon und Aphobos aber, obwohl sie schon durch die nahe verwandtschaft mit dem mündel zur gewissenhaften führung seiner angelegenheiten verpflichtet waren, bestimmte er dem einen seine tochter, dem andern seine wittwe zur ehe und warf ihnen eine sehr bedeutende mitgift aus, "in der meinung, dass, wenn er auch diese (obwohl sie schon durch die bande der natur zur treue gegen den mündel verpflichtet waren) mir freundlicher gesinnt mache (eben durch die zuweisung grosser pecuniärer vortheile, nicht bloss den minder gebundenen Therippides), ich dann nicht schlechter (d. h. durch litotes: "um so besser") würde bevormundet werden," ganz wie er dasselbe motiv für diese dotirung der vormunder geltend macht §. 45: ἴνα διὰ τὰ διδόμενα βελτίους αὐτούς είναι τὰ περί την έπιτροπην προτρέψειεν. So bezieht sich oixelozégous nicht auf den durch die beiden projectirten eheverbindungen gesteigerten verwandtschaftsgrad, sondern auf die durch die angewiesenen vortheile erhöhte wohlwollende gesinnung, und hat das xai jetzt die ganz richtige bedeutung, dass es die ovroi, den Aphobos und Demophon, dem moralisch weniger verpflichteten Therippides entgegenstellt. oixeioc wie familiaris, von freundschaftlicher, wohlwollender gesinnung, ist freilich bei den rednern seltener als in der beziehung auf die verwandtschaft, aber gesichert durch den analogen gebrauch von ἐπιτήδειος, durch die redensarten οίχειως γρησθαί τινι oder διακείσθαι πρός τινα, durch οίκειότης im sinne von "freundschaft" und durch stellen wie Dem. XXX, 31 (οίχειότατος πάντων, opp. διάφορος), Lys. I, 31 (οίκειοτέρας αύτοις ποιείν τας άλλοτρίας γυναϊκας η τοις άνδράσιν). Dass eine hervorhebung des τούτους beabsichtigt wird, zeigt ja auch die stellung desselben vor der condicionalpartikel (vgl. Westermann zu Demosth. XX, 43).

Das ἔτι vor οἰκειοτείρους, welches Bekker und Dindorf auch in den neuen ausgaben noch halten, kann gewiss nach vorgang der Züricher mit Σ gestrichen werden, da der comparativ die weitere steigerung nicht nothwendig verlangt: "wenn er auch diese mir freundlicher gesinnt mache." So in der oben citirten stelle Demosth. XXVII, 45, ib. §. 63: καίτοι τί ποτ' ἀν ἔπαθον, εἰ πλείω χρόνον ἐπετροπεύθην. Lys. XXXI, 4: λόγφ ἀποφῆναι μείζω ὅντα αὐτοῦ τὰ ἀμαρτήματα ("grösser noch als ich es darlegen kann"). Mehr bei G. W. Nitzsch, de comparativis p. 54 f. XXVII, 11 verdächtigt Reiske das τριάκοντα μναὶ, weil

nach seiner berechnung aus den vorher specificirten posten sich ein κεφάλαιον von acht talenten sechsundfunfzig minen ergebe; er will πεντήχοντα corrigiren; Vömel billigt dies (in Dindorfs grösserer oxforder ausgabe VII, p. 1056), nahm es aber wenigstens nicht in den text auf, was Dindorf, der es schon in den anmerkungen zu der oxforder ausgabe (VII, 1065) anräth, jetzt in der neuesten leipziger ausgabe gethan hat. Westermann (zeitschrift f. d. alterth. 1845, p. 772) hält Reiske's berechnung für richtig, will aber das τριάκοντα als runde zahl für 56 minen Wollte aber der redner eine runde zahl setzen, so annehmen. würde er für acht talente 56 minen gewiss lieber neun talente als  $8^{1}/_{2}$  gesagt haben, da es ihm doch eher auf steigerung der von den vormündern veruntreuten gelder ankam, wie denn in der that §. 17 2 tal. 56 m. μάλιστα τρία τάλαντα genannt werden; sagt doch Lys. XIX, 40 sogar von 38 tal. 20 m. Ilepi τετταράχοντα τάλαντα. Gewiss kann πλέον ή τριάχοντα μναί nur eine summe bezeichnen, die sich mehr dem halben als dem vollen talent nähert, einen massstab für die annahme runder zahlen. den Westermann p. 774 in der anwendung auf das nlior n ours τάλαντα δ. 34 auch selbst anerkennt. Vielmehr ist das πλέον ή τριάχοντα μναί in der that eine runde summe, aber nicht für Reiske's berechnung, der ein paar wichtige wörtchen übersieht. Bei den vorhergehenden einzelposten, die nach Reiske 8 t. 56 m. betragen sollen, steht ja § 10 zweimal sic und §. 11 einmal ομου, wörtchen, welche die dort genannten summen also nur praeterpropter angeben und zwar so, dass zie entschieden auf eine etwas geringere summe als die angegebene deutet (denn es ist wie ad unser "bis zu, gegen", dem sinn nach soviel wie "höchstens" Krüger §. 68, 21, 9), ὁμοῦ (circiter, Reiske in Schäfers Appar. crit. IV, 407) aber eine solche annahme mindestens offen So sind wir berechtigt, von den achtzig minen und den zehntausend drachmen §. 10 und dem talent §. 11 kleine abzüge zu machen und erhalten damit eine summe, die dem πλέον ή όκτω τάλαντα καὶ τριάκοντα μναί gewiss nahe genug kommt, um dies für eine runde bezeichnung halten zu können, und eine änderung in πεντήκοντα unnöthig macht.

XXVII, 18: ἐμοὶ δ΄ ὁ πατὴρ κατέλιπε τριάκοντα μνᾶς ἀκ' αὐτῶν τὴν πρόσοδον. Der satz beginnt die motivirung der vorher ausgesprochenen beschuldigung. Deshalb schlägt Sauppe γὰρ vor, was Vömel und Westermann (zeitschr. f. d. alterth. 1845, p. 772) billigen. Die vertauschung des per compendium γδ' geschriebenen γάρ mit δ' ist allerdings sehr leicht, doch die ändederung kaum nothwendig, da auch δέ nicht selten zur einführung von sätzen, die eine nähere erläuterung oder eine motivirung des vorhergehenden geben, dient (Hermann zu Viger. p. 845 ed. III. Klotz zu Devar. II, sect. 2, p. 362), was zumal hier leichter geschehen kann, wo das ἐμοὶ δέ, welches statt des verbums mit

einigem nachdruck vorantritt, einen beabsichtigten gegensatz des legitimen erben zu den gewissenlosen vormündern durchklingen lässt, wie er auch aus der wendung οὖς κατέλιπε ὁ πατὴρ ἀφα-νίζουσι ὁ οὖτοι und aus XXVIII, 12 herauszuhören ist. So steht δέ, wie gesagt, nicht selten und zwar nicht bloss hinter dem verbum, wo es für uns am mindesten auffallend ist ("es hinterliess mir aber der vater"); so Lys. XII, 68: φάσκον πρᾶγμα εὐρηκέται μέγα καὶ πολλοῦ ἄξιον. ὑπέσχετο δὲ κτλ. Demosth. XXXIX, 18: εἰ δὲ ξενίας προσκληθείη; πολλοῖς δὲ προςκρούει (worin der grund für jene befürchtete möglichkeit liegt). Mehr bei Hertlein zu Xenophon Cyrop. IV, 5, 2 und über autem in diesem gebrauche Kühner zu Cic. Tuscul. I, 2, 3.—

LV, 6: οὐ γὰρ ἂν οὐτ' ἐρήμην, ισπερ έμοῦ νῦν, κατεδιητήσασθε ούτε πλέον αν ήν ύμιν συκοφαντούσιν ούδεν άλλ' [εί ήνεγκατε μάρτυρα καὶ ἐπεμαρτύρασθε, νῦν] ἀπέφαινεν ἄν ἐκεῖνος εἰδώς ακριβώς κτλ. Mit verwunderung sehen wir in der jüngsten ausgabe von Dindorf noch die seit dem vorgange der Züricher auch von Bekker in der neuen ausgabe mit 2 und mehreren anderen manuscripten gestrichenen oben eingeklammerten worte schen άλλ' und ἀπέφαινες, die doch dem sinne der stelle total zuwiderlaufen. Der redner hat wider Kallikles und consorten, welcher ihn wegen der durch anlegung einer hecke bewirkten abschneidung eines abzugsgrabens und der in folge dessen durch die überfliessenden gewässer angerichteten schädigung seines grundstücks verklagt hat, die behauptung aufgestellt, es sei ein solcher abzugsgraben niemals dagewesen und macht dafür den grund geltend, schon sein vater Tisias habe die hecke angelegt und wenn wirklich daraus für die gegner ein schaden erwachsen sei, so hätte schon Tisias belangt werden müssen; aber, sagt er nun S. 6, davor habt ihr euch wohl gehütet, denn gegen ihn würdet ihr mit eurer sykophantie nichts ausgerichtet haben, sondern er, der alle verhältnisse genau kannte, hätte den stand der dinge leicht nachgewiesen und eure bereitwilligen zeugen überführt; mich jungen und unerfahrenen menschen aber denkt ihr leicht niederzuprocessiren. Das ist der zusammenhang der worte; durch den von Dindorf beibehaltenen zusatz aber wird plötzlich die sache umgekehrt; während ohne ihn die worte άλλ' απέψαιτεν κτλ. ganz richtig sich auf den process beziehn, wie ihn der vater würde haben führen können, käme der redner andernfalls durch das  $v\tilde{v}v$  plötzlich wieder in den process hinein, den der sohn jetzt führt, obgleich doch mit dem ålla nothwendig ein der zeit nach mit dem vorigen zusammenfallender gegensatz zu dem vorigen gegeben wird; und während der sprecher bisher darauf hingewiesen hatte, dass die kläger zu Tisias lebzeiten durch zeugen sich der sache hätten vergewissern sollen, um auf jene gestützt mit erfolg den process zu führen, wird unter beibehaltung jener worte aus dem damals gestellten zeugen, der die kläger

nach der bisherigen deduction des redners unterstützen sollte, mit einem male ein helfer für den verklagten zur nachweisung der falschen angaben der gegenwärtigen zeugen, da exeivog dann sich nur auf den damals aufgerufenen zeugen beziehen könnte. An der verkehrtheit eines solchen gedankenganges stiess schon Reiske an und wollte das exervos nicht auf diesen zeugen, sondern auf ein aus κατεδιητήσασθε zu entnehmendes διαιτητής beziehen, was sprachlich und auch wegen der worte είδως ακριβώς, die nur auf den vater oder einen durch autopsie sicheren zeugen passen, unmöglich ist. Es ist ganz klar, dass die worte all answarenέξήλεγγεν sich auf den vater des sprechers beziehen; das zeigt der §§. 6, 7 eingehaltene gegensatz zwischen der günstigen situation des vaters im falle eines processes und der gegenwärtigen ungünstigen des sohnes, - am handgreiflichsten die worte ανθρώπου — μου §. 7, welche über die beziehung des exerves keinen zweifel lassen. Die gegen die kläger erhobene verdächtigung, dass sie, während sie ehedem kundigen personen gegenüber sich vorsichtig zurückgehalten, jetzt den die früheren verhältnisse nicht kennenden, überhaupt noch unerfahrenen jungen mann zu überrumpeln hofften, ist genau wie Demosth. XXXVIII, 6. Zu der einschiebung der sinnstörenden glosse, die sich auch durch die ganz unklassische redensart μάρτυρα φέρειν (mir sonst nur bekannt aus Gregor. Cyprius proverb. Centur. III, 27 in Leutsch's Paroemiogr. I, 370) und die hier ganz bedeutungslose häufung der synonyma (ἐπεμαρτίρασθε ist offenbar selbst erst wieder glossem zu dem ungebräuchlichen μάρτυρα φέρειν) als solche zu erkennen giebt, haben vielleicht die imperfecta anéquirer und ith λεγχεν veranlassung gegeben, da diese auf ein gegenwärtiges zeitverhältniss, also nicht auf den als ehedem möglich gedachten process gegen den Tisias, sondern auf den vorliegenden gegen den sohn sich zu beziehen schienen und durch das vor erklärt werden sollten. Doch liegt in dem imperfectum, welches mit lebhaftigkeit den hörer in die in der vergangenheit gedachte handlung hineinversetzt und sie ihm als gegenwärtig erscheinen lässt, nichts befremdliches (wir ebenso: ihm gegenüber würden eure cabalen euch nicht von nutzen sein, sondern er wiese leicht alles nach und überführte die falschen zeugen); so Demosth. XXVII, 30: τί αν εἰργάζοντο ("was hätten sie arbeiten sollen.") XXXIX, 21: τί αν ἐποίεις; οὐκ αν εΐας ("was hattest du dann gethan? hättest du nicht zugelassen?"); beachtenswerth der wechsel der tempora wie hier auch XXIX, 47 : ôŋlov ὅτι οὖτ αν ἐπέτρεπεν οὖτ' ὰν ἔφραζεν . . . . οὐκ ὰν δήπου τὰ μὲν ἐνεχείριζε των δ' ούκ αν κυρίους έποίησεν, alles von handlungen des längst verstorbenen. Dieselbe erscheinung im lateinischen weist nach Etzler, spracherörterungen (Breslau 1826) p. 178-180.

Auch in den folgenden worten τους δαδίως τούτοις μαρτυςούντας εξήλεγχεν weicht Dindorf unbegreiflicher weise von den guten handschriften (ΣFΦ) ab und schreibt τούτους, was auch Schäfer empfahl. Stösst er an an der plötzlichen abwendung von den eben erst (κατεδιητήσασθε, ὑμῖν) angeredeten klägern, die jetzt, indem der redner sich den richtern zuwendet, mit τούτοις bezeichnet werden? Solche schnelle deiktische bezeichnungen des gegners sind doch häufig genug, wie Demosth. XXXX, 45 λέγων ώς ἐκεῖνος τοῦτον (eben den λέγων) ἠδίκησεν. Lys. III, 11 (τούτον für αὐτοῦ) ib. ι§. 28. XXV, 33 (τούτους μέν nach X, αὐτούς nur im C).

Posen.

Hermann Frohberger.

# 20. Lectiones Vergilianae.

(Zweiter nachtrag, s. Philol. XV, p. 351.)

Zu p. 316. Als ich die Lectiones Vergilianae schrieb, hatte ich das trefflich angelegte und durchgeführte werk Corssen's über aussprache, vocalismus und betonung der lateinischen sprache noch nicht gelesen. Corssen erklärt th. I. p. 309 f. das fragliche adiese, adieset, durch dissimulation des ii zu ie. Diese erklärung wird schon dadurch sehr bedenklich, dass dies der einzige fall dieser art ist, in welchem eine solche dissimulation vorkäme; sie wird es noch mehr dadurch, dass auf diese weise die perfectendung der i-conjugation in die der e-conjugation überginge. Wenn übrigens Corssen aus der lex Servilia conieciant für coniiciant anführt, so ist diese unerhörte form um so mehr als ein blosser fehler anzusehen, da der richtige text dieses gesetzes ohne zweifel coniciant aufwies. So lange ich also nicht auf andere weise eines irrthums überführt werde, muss ich bei der annahme einer ursprünglichen form adieo, adievi, verbleiben, woraus adieset ebenso entstanden ist, wie das bekannte habesit (habessit) aus habevisit. — Dem in den Lectt. Verg. erwähnten redieit und venieit entspricht posedeit, was nicht, wie Corssen p. 355 sagt, für possedit steht, sondern aus possidevit verkürzt ist. Beiläufig bemerke ich, dass die gegenwärtig für alle perfecte vindicirte natürliche länge der dritten singularperson gerade von dieser seite aus betrachtet in der schreibweise der inschriften keine stütze findet. Denn ausser obigen beispielen redieit, venieit, posedeit wird nur noch poseit bei Mommsen I. N. 5409 und aus einer inschrift des Augusteischen zeitalters dedeit nachgewiesen; ersteres ist aus posivit contrahirt, die durch die contraction entstandene vocallänge i in posit aber nach älterer schreibweise durch ei bezeichnet; dagegen hat dedeit in dieser vereinzelung kaum irgend ein gewicht, da hier ein druck - oder ein schreibfehler untergelaufen sein kann. Marini, der diese inschrift mittheilt, wird keine besondere erwähnung dieser auffallenden form gethan. Bekannt ist es aber,

wie leicht man sich zur wiederholung der vorhergegangenen sylbe verirrte, und dies war gerade hier um so eher möglich, da auf die erste sylbe de - wieder ein d folgte.

Wenn nun auch Corssen die natürliche länge vieler endungen auf l, r, s, t, wie sie für die ältere zeit angenommen wird, mit beispielen der späteren dichter belegt, so kann ich ihm gleichfalls nicht zustimmen. Selbst bei den älteren finden sich dergleichen vor einem vocale lange endsilben in der the sis (und darauf kommt es doch wesentlich an) in verhältnissmässig so geringer anzahl, dass die vermuthung sich aufdrängt, diese fälle hätten schon damals zu den ausnahmen gehört. Ziehen wir bei Ennius zunächst die zweifellose länge in infīt (ursprünglich infii) ab, so bleiben uns noch drei beispiele übrig,

uter esset induperator, horitatur induperator, ponebat ante salutem.

Obgleich in dem zuletzt erwähnten die lesart nicht als völlig gesichert angesehen werden, das wort horitatur aber allenfalls auch das end- und das damit verbundene induperator das anfangswort eines verses sein kann, so bin ich doch viel geneigter anzunehmen, dass auch diese beiden hemistichien in der hier angegebenen fassung vom Ennius herrühren. Dabei ist aber sehr zu beachten, dass in allen drei beispielen die fraglichen sylben  $(-i\overline{\epsilon}t,-i\overline{u}r,-b\overline{u}t)$  an der schwächsten stelle des hexameters, dem vierten fusse, in der tiefsten senkung stehen, wo man sich in alter zeit auch einen consonantisch 1) ausgehenden trochäus gefallen liess, wie bei Homer II. 11, 36  $,7\overline{\eta}$   $\delta^2$   $\bar{\epsilon}n\iota$   $\mu \hat{\epsilon}\nu$   $\Gamma o \rho \gamma \hat{\omega}$   $\beta$   $\lambda$   $\sigma$   $\sigma$   $\nu$   $\rho$   $\bar{\omega}$   $\sigma$   $\iota$   $\bar{\varepsilon}$   $\sigma$   $\bar{\varepsilon}$   $\bar{\varepsilon}$   $\sigma$   $\bar{\varepsilon}$   $\bar{\varepsilon}$ 

Als die Römer den griechischen hexameter nachbildeten, gingen dessen eigenthümlichkeiten mit der durch die verschiedenheit der sprache bedingten einschränkung auf den römischen über. Und sollte eine der hervorstechendsten, die verlängerung der endsylben der wörter durch die vershebung, nicht mit übergegangen sein? Ein einziger vers wie "Liminaqué laurusque dei lässt keinen zweifel daran übrig. Da nun aber die endungen auf l, r, s, t, seit Ennius unzählig oft in der thesis kurz gebraucht werden, so kann man die im verhältniss dagegen wenigen verlängerungen in der vershebung doch nur eben der in derselben liegenden kraft beimessen, nicht einer angenommenen vocallänge, wie dies jetzt geschieht. Aber Horaz, entgegnet man, (wie auch Corssen I p. 351) hat offenbar die endsylbe in periret lang gebraucht in dem bekannten verse

Si non periret inmiserabilis Captiva pubes.

Lachmanns conjectur perires würde dem vermeintlichen fehler leicht abhelfen, wenn die apostrophe an die captiva pubes sich nicht zu pathetisch ausnähme; dagegen dürfte die kühnheit nicht

1) Wohl auch vocalisch, Enn. Ann. fr. 484 "et agea longa repletur".

für allzugross gelten, wenn Horaz (s. Bentley zu der stelle) geschrieben hätte "Si non perirent inmiserabilet, captica pubes." Aber warum soll nicht Horaz, wie er in andern fällen ja auch mitunter gethan, den vers einmal nach griechischer weise gemessen haben? Zog auch der dichter mit richtigem takte 2) die lange sylbe vor, so zwang ihn doch kein metrisches gesetz, an den stellen, welche bei seinen vorbildern die syllaba anceps zuliessen, alle mal längen zu brauchen. Nun aber betrachte man, wie die ganze schwere des gedankens auf dem worte inmiserabilis ruht, und man wird finden, dass auch ein römisches, an den klang horazischer lyrischer verse gewöhntes ohr ohne allen anstoss mit dem dichter über die kurze sylbe -ret zu dem schneidend scharfen inmiserabilis hinweggeeilt sein würde. daher zu behaupten, dass Horaz mit absicht und in richtigem gefühl gerade hier periret schrieb, um die pause zwischen der ersten und zweiten versreihe, zwischen periret und inmiserabilis möglichst zu verkürzen. Man lese den vers nur recht und dann urtheile man.

Geht man nun von der nicht füglich zu bezweifelnden (auch von Corssen selbst th. I, p. 363 f. anmerk. ausdrücklich anerkannten) annahme aus, dass wie im griechischen, so auch im lateinischen der arsis die macht der verlängerung kurzer endsylben durch den metrischen accent inwohnte, so ergeben sich die consequenzen von selbst. Waren aber die Griechen in ihrer sprache an betonte endsylben gewöhnt, die Römer dagegen nicht, so konnten letztere in der betonten endsylbe wohl noch leichter eine länge finden, als selbst die Griechen; und hierin liegt die möglichkeit, dass die lateinischen dichter in gewisser hinsicht einen umfänglicheren gebrauch von dieser kraft der arsis machen konnten, als es die Griechen sich verstatten durften; — eine andeutung, die wir hier nicht weiter verfolgen wollen.

Auch rücksichtlich der unterlassung der elision des langen in der arsis stehenden vocals, welche p. 336 f. der Lectt. Vergil. berührt wird, scheint die häufigkeit solcher beispiele, wie Actaeo Aracyntho und anderer, eine nachbildung des griechischen verses unverkennbar anzuzeigen, ebenso urtheilt Corssen th. II, p. 196. Aber auch in Glaúco ét Panopeae Georg. 1, 437 (falls Vergil nicht Glaucoque geschrieben, was freilich von keiner handschrift geboten wird) möchte ich, wie in manchen verschiedenartigen fällen, eine nachahmung des homerischen hexameters erblicken. Dass Vergil sich ein einziges mal diesen hiatus erlaubt hat, wäre, anderes zu geschweigen, namentlich daraus erklärlich, dass der hiatus nach spondeischem versanfange bei Homer gleichfalls verhältnissmässig selten ist. Ich sehe hierbei natürlich von den fällen ab, wo der hiatus durch das digamma beseitigt ward, oder wo ein dreisvlbi-

2) Ich erinnere mich hierbei an eine äusserung des trefflichen K. Reisig: "die römische sprache war eine lingua viro consulari digna."

ges anfangswort den letzten kurzen vocal durch den apostroph verlor. Die von mir angemerkten beispiele selbst aber sind doppelter art, je nachdem auf das anfangswort eine stärkere oder schwächere interpunktion folgt (1), oder wo keine dergleichen stattfindet (II).

I.

ήμαι, ἄλλοισι $m{r}$  δε  $\mathbf{Od}$ . H $m{
ho}$ η, ἀπτοεπές,  $\mathbf{Il}$ .  $\mathbf{8}$ ,  $m{v}$ ψο $m{v}$ ,  $m{\omega}$ ς σε φέρησι $m{v}$ 209. 14, 41. Od. 5, 164. κείσθαι, άλλ' ἐπάμυ-|ηχῆ, ως ὅτε ΙΙ. 2, 209. |η εὖ, ηὲ κακῶς Π. 2,ror Il. 5, 685. ίπποι, αὐτὸς δὲ 11. 253. θάρσει, Ίχαρίου Od. 23, 578. Σμινθεύ, είποτε ΙΙ 1, λευκοί, έν δε μέσοισιν 39. 19, 546.  $\Pi_{\eta} \lambda \epsilon \tilde{\iota}$ ,  $\delta \epsilon$  II. 24, 61. II. 11, 35. ώ γρηῦ, ο**ῦτω Od. 19,** ταρβεί, οὐδὲ φοβείται ζωοῦ· αὐτὰρ Od. 19, 383. II. 21, 575. 272. άγρ**οῦ, οὐδὲ πόλινδε** έλκει· οὐ μήν οἱ II. αὐτοῦ, εἰςόκεν, II. 2, Od. 11, 188. 332. 24, 52. θνητώ, ύμεις δ 11. θέλγει, όφο' έτι Od. ζωοῦ, οὐδε θανόντος 17, 444. Od. 17, 115. 16, 195.

Zu dieser ersten klasse zähle ich die nachahmung im oben angeführten vergilischen verse.

## II.

δαμνᾶ ἀθανάτους II. 14, 199.

νωμᾶ ἔνθα καὶ ἔνθα Od. 21, 400.
εἴα ἴστασθαι Od. 19, 201.
τεύξει ἀσκήσας II. 14, 240.
σκαιῷ ἔγχος ἔχων II. 16, 734.
κούρη Ἰκαρίοιο Od. 4, 840 und
so ausserdem zehn mal; dass aber der name Ἰκάριος nicht digammirt war, zeigt Od.
4, 797.

In den homerischen hymnen kommt nur ein beispiel dieses hiatus vor, H. in Bacch. 24 ὄφση ἀφγαλέους. Im H. in Cer. 115 ist πιλνᾶ; ἔνθα richtig verbessert worden: πίλνασαι.

Zu p. 354. Aen. 9, 403 Suspiciens altam Lunam et sic voce precatur. Auf höchst einfache und ansprechende weise emendirt Bergk in Index scholarum in Universitate Halensi per aestatem anni MDCCCLX habendarum p. VIII vorstehenden vers, wie folgt:

Suspiciens altum, Lunam sic voce precatur.

Wer sich jedoch möglichst streng an die auctorität der handschriften halten will, wird sich immerhin auf den vorgang Homers berufen können, Il. 22, 247:

<sup>4</sup>Ως φαμένη καὶ κερδοσύνη ἡγήσατ 'Αθήνη.

Könnte man diese worte auch vielleicht so erklären, dass der dichter damit sagen wollte; "wie sie redete, so that sie auch", so scheinen doch die alten selbst sie nicht so verstanden, sondern das  $\times \alpha i$  als einfache copula gefasst zu haben; wenigstens sagt Eustathius, desgleichen der venetianische scholiast: " $\pi \epsilon \rho i \tau \delta i$   $\delta i$ 

Zu p. 358. Aen. 10, 539 und p. 362. Aen. 12, 605. Beitrag zur beurtheilung des grammatikers *Probus*.

Der verlust der observationes sermonis antiqui des Probus ist ohne zweifel höchlich zu beklagen; viel weniger aber scheinen wir an seinen kritischen ansichten verloren zu haben. Unter den wenigen proben, die wir davon besitzen, zeigen mehrere, dass sein urtheil nicht selten subjectiv und einseitig war. So heisst es bei Servius zu Aen. 2, 173: "Probo sane displicet salsus sudor et supervacue positum videtur." Sehr richtig erklärt sich dagegen der veronesische scholiast: "Probus malo epitheto putat usum poetam. Critici vero naturalia nusquam inhoneste putant locari." Eben so befangen urtheilt Probus über Aen. 4, 359: "vocemque his auribus hausi: Nemo haurit vocem." Desgleichen über 4, 418 "Puppibus et laeti nautae imposuere coronas: Si hunc • versum omitteret, melius fecisset" und über 12, 174 "paterisque altaria libant: Ea, quae in altaria funduntur, altaria dici voluit Probus," eine erklärung, die wahrscheinlich auf der irrigen auffassung der ausdrücke adolere und incendere altaria beruht. Ferner ersehen wir, wie Probus durch unpassende conjecturen den text des dichters verderhte. So las er Aen. 1, 44 "Illum exspirantem traiecto pectore flammas" nicht pectore, sondern tempore, sei es einem alten von Servius, wahrscheinlich nach des Probus vorgange erwähnten gemälde zu liebe, oder in folge eines vermeintlichen physicalischen bedenkens, dessen grundlosigkeit schon aus den worten hervorgeht, deren sich Aeschylus bezüglich des blitzgetroffenen Typhoeus bedient ,, φρένας γὰρ εἰς αὐτὰς τυπείς έσεψαλώθη." Ebenso las er 8, 406 infusum statt infusus in folge ästhetischer befangenheit "propter sensum cacemphaton." Beim ersten blick auf die worte des dichters "placidumque petivit Coniugis infusus gremio per membra soporem" lehrt, um andres nicht zu erwähnen, schon die wortstellung, dass Vergil infusus geschrieben habe. Beachtet man ferner, dass an beiden stellen keine handschrift die lesart des Probus vertritt, (denn die unbekannten alten codices, deren Pierius an letzterwähnter stelle gedenkt, sind gedruckte ausgaben, in welche die conjectur des Probus von gleich befangenen herausgebern aufgenommen worden) so überzeugen wir uns um so mehr, dass diese lesarten ehen nur conjecturen waren. Nicht anders steht es um die oben angegebenen in den Lectt. Vergil. behandelten stellen Aen. 10, 539

und 12, 605; und so wird man sich schwerlich fernerhin bedenken, zu den hier neuerdings verdrängten lesarten der Vergilhandschriften zurückzukehren.

Zu p. 364: Aen. 12, 648 Sancta ad vos animá atque i. i. c. D. War in ältester zeit das a des feminin - nominativs der ersten decl. lang, wie aquilá bei Ennius, (Corssen, th. I, p. 330) so konnte Vergil gerade an dieser affectvollen stelle recht füglich es auch einmal lang brauchen. Wir lassen diese annahme indess dahingestellt, (denn auch in den übrigen stellen <sup>5</sup>), welche für die natürliche länge dieser endung beigebracht werden, steht das a in der arsis) und fassen das, was Quintilian von demjenigen hiatus sagt, ins auge, welcher beim zusammenstoss gleicher vocale, a - a, e - e, u. s. f. stattfindet. Er drückt sich 9, 4, 33 und 34 hierüber ungefähr so aus: "am verwerflichsten ist der hiatus von zwei gleichen langen vocalen, vorzugsweise den volloder hohltönigen,  $\bar{u}-\bar{a}$ ,  $\bar{o}-\bar{o}$ ,  $\bar{u}-\bar{u}$ ; viel erträglicher ist der hiatus in  $\overline{e} - \overline{e}$  und  $\overline{\iota} - \overline{\iota}$ ; noch weniger fehlerhaft, wenn langer und kurzer vocal zusammentreffen; wie  $\bar{a}-\check{a}$  u. s. w., zumal bei umgekehrter stellung  $\ddot{a} - \bar{a}$  u. s. w. Am wenigsten anstössig ist der hiatus, welchen zwei kürzen bilden, wie a - d, ě — ě [minima est in duabus brevibus offensio, also doch aliqua]. · Folgen zwei ungleiche vocale aufeinander, so wird der eine histus in dem maasse vor dem andern erträglicher sein, als die sprechorgane den übergang von einem vocale zum andern erleichtern." Diese bemerkungen Quintilians bestätigen wesentlich das, was ich in Quaest. Virgil. XI, 3, p. 421 (vgl. auch Voss Georg. th. I, p. 135 f.) geäussert habe. Wenn nämlich die gleichen vocale a — a einen jedenfalls merklichen hiatus zuwege bringen und Vergil daher gerade diesen hiatus sonst überall vermieden hat, so ist andererseits ein solcher hiatus, eben weil er ungewöhnlich ist, an rechter stelle desto kräftiger und, wie hier, desto feierlicher.

Zu p. 371, Ecl. 8, 74.

Hier hätte Dietsch's geschickte vertheidigung der lesart hanc nicht unerwähnt bleiben sollen, Theolog. Vergil. p. 2, not. 9. Zu p. 404

ist nachzutragen, dass Ennius bei beschreibung des ersten unterrichts im rudern eines kriegsschiffes, wie ihn die Römer nach dem berichte des Polybius erhielten, sich eines ausdrucks bedient, der ganz dem griechischen avaninzer entspricht, Annal. 1. VII, fr. VII:

Poste recumbite vestraque pectora pellite tonsis.

Dresden. Philipp Wagner.

3) Ueber agéā siehe oben not. 1.

C. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften so wie aus zeitschriften.

April: Bekker, bemerkungen zum Homer, p. 161-172: es wird 13, das digamma in  $\tilde{\epsilon}\alpha\varrho$  besprochen und darnach in der formel  $\tilde{\omega}\varrho\eta$   $\hat{\epsilon}\nu$   $\epsilon\hat{l}\alpha\varrho\eta\imath\tilde{\chi}$  das  $\hat{\epsilon}\nu$  gestrichen: es reiht sich daran besprechung der krasis im Homer und den tragikern; 14, der begriff von  $\hat{\varrho}\epsilon\tilde{\iota}\alpha$ , nicht behend, sondern ohne schwierigkeit; 15, das  $\iota$  subscriptum in  $\pi\varrho\tilde{\omega}\varrho\alpha$  wird verworfen, da Homer kein untergeschriebenes  $\iota$  kenne, das nicht seiner zeit auch zur sylbe würde; 16,  $\kappa\hat{u}\varrho\eta$   $\kappa o\mu\hat{o}\omega\nu\tau\epsilon$ , und ähnliches; 17, Od.  $\delta$ , 601 muss  $\delta\omega\varrho\sigma\nu$ , nicht  $\delta\omega$   $\varrho\omega\nu$  geschrieben werden; 18, II.  $\iota$ , 334  $\tilde{u}\sigma\sigma\alpha$  statt  $\tilde{u}\lambda\lambda\alpha$ ; 19, Od.  $\sigma$ , 270  $\tilde{\iota}\sigma$   $\tilde{\sigma}\tau$  = sein haus, das nunmehr an Telemachos gefallen, statt  $\tau\epsilon\hat{\omega}\nu$ ; 20, erklärung der worte  $\tilde{\epsilon}\nu$   $\tau^2$   $\tilde{u}\varrho\alpha$   $\sigma$   $\tilde{\iota}$   $\tilde$ 

Mai: Bekker, varianten zum Josephus, p. 224, aus einer berliner handschrift. — E. Hübner, reiseberichte, mitgetheilt von Th. Mommsen, p. 231—241: sie betreffen I, Barcelona, von wo zwei die beiden durch Borghesi bekannt gewordenen Minicius Natalis betreffenden inschriften mitgetheilt werden, dann noch eine und folgende zwei, die eine etwa aus s. III in einem felsen nahe bei Badalona eingehauen:

SOLI · D · SACRVM

A · P · ABASCANTVS [etwa A. P(ompeius)
Abascantus. — Th. M.]

die andere aus Mataro:

- L · MARCIVS · Q · F · GAL · OPTATVS AEDIL · TARRACONE · II · VIR · ILVRONE ET · II · VIR QVINQVENNALIS · PRIMVS PRAEFECTVS · ASTVRIAE · TRIBVN · MILIT LEGIONIS · SECVNDAE, AVGVSTAE ANNOR \* XXXVI \* INPHRYGIA \* DECESSIT
- 11. Tarragona bot nichts von bedeutung an inschriften; unter anderen wird folgendes distichon mitgetheilt:

SI NITIDVS VIVAS
ECCVM DOMVS EXORNATA EST
SI SORDES PATIOR
SED PVDET HOSPITIVM

dann aus der zeit der Antonine eine marmortafel mit schöner schrift:

Q · MVRRVS
THALES \*
HORILEGIVM
COL · FABR \* D \* D \*

es ist die form horilegium zu beachten. So die sevirum für den logischen nominativ in folgender:

\* D \* M \*
M · HERENNIVS \* MASCEL
LIO · SEVIRVM · TARRACON
FECI · ME · VIVO · MEMORIAM
SIMVL · AMBOBVS · MIHI \*
ET HERENNIAE · FAONICE (acr. FILONICE)
NI \* BENE \* MERENTI \* LIBER

TAE · ET · VÔRI · SIMPLICIS \* SIMAE \*
B \* M \* F \*

Dagegen war hier die ausbeute sehr reich für die unter den spanischen inschriften bisher noch ganz fehlende abtheilung des instrumentum domesticum; die sogenannte saguntiner töpferwaare erinnere sehr an das arretinische geschirr: eine reihe namen werden mitgetheilt. — Dann wird von den balearischen inseln noch eine inschrift aus Yviza mitgetheilt.

L · CORNELIVS · LONGVS · ET

M·CORNELIVS · AVITVS · F·ET

L · CORNELIVS · LONGVS · ET

C · CORNELIVS · SERVINVS \* ET \*

M · CORNELIVS · AVITVS · ET

P·CORNELIVS · CORNELIANVS · NEP·EX · L

ET·M·F·AQVAM·IN·MVNICIPIVM·FLAVIVM

EBVSVM · S · P · F

Der ganze, sehr interessante bericht zeigt, wie wild jetzt noch mit den überbleibseln aus alter zeit im ganzen in Spanien umgegangen wird und wie einzelne männer und gesellschaften bemüht sind, diesem unwesen zu steuern.

Sitzungsberichte der k. k. akad. zu Wien, XXXI, 1, 2.—3, 1859. Aschbach: über die zeit des abschlusses der zwischen Rom und Carthago errichteten freundschaftsbündnisse. "Zwischen Rom und Carthago wurden vor der zeit der punischen kriege nicht vier (wie Liv. epit. XIII angiebt), sondern nur drei verträge geschlossen. Der früheste fällt nicht (wie Polyb. III, 22 angiebt) in das erste jahr der republik, sondern fast anderthalb jahrhundert später, in's jahr 406 der stadt." Den irrthum des Polybius erklärt (mit Kobbe Röm. gesch. I, p. 125) der verfasser so, dass er auf dem denkmal, das den vertrag enthielt die namen

der consuln des jahres 406 Valer. et Popill, bei der schwer su entziffernden schrift gelesen habe Valerio Poplicola; "da mit einem consul das jahr nicht bezeichnet werden konnte, combinirte sich Polybius aus dem namen Valerius Poplicola, des berühmten urbebers der valerischen gesetze im ersten jahre der republik, die zeit für den abschluss des ersten vertrags und rectificirte nach seiner ansicht die datirung durch das von ihm neugeschaffene consulpaar L. Junius Brutus und M. Horatius, die wenn auch nicht collegen doch als consuln des ersten jahres der republik in den Fastis erscheinen." Der irrthum des Livius wäre dagegen dadurch entstanden, dass er, durch Polybius getäuscht, diesen angeblich im ersten jahre der republik (245 der stadt) geschlossenen vertrag, den er übrigens nicht erwähnt, stillschweigend zu den übrigen wirklichen verträgen hinzuzählt. -- "Der zweite vertrag gehört in das jahr 448 der stadt, nicht wie Grote meint in eine frühere zeit. Der dritte ist in der zeit des Pyrrhus, aber nicht vor der schlacht bei Asculum, sondern bald nachher, vor seinem übergang nach Sicilien, noch im jahre 475 der stadt, abgeschlossen worden."

- XXXII, 1. 1859. G. Valentinelli: sulle antichità spagnuole in generale e singolarmente delle provincie Nuova Castiglia, Estremadura, Andalusia, Murcia, Valencia. Bibliographie der spanischen archäologie und allgemeine übersicht der in den genanten provinzen noch vorhandenen oder in museen aufbewahrten antiquitäten.
- 2. 1859. Arneth: die neuesten archäologischen funde in Cilli (Steiermark); mit facsimile und abbildungen. Eilf sehr merkwürdige inschriftsteine. Ausser der mittheilung der inschriften und erklärung derselben bemerkungen über die reihenfolge der götter auf münzen und denkmälern als kennzeichen des zeitalters; aufzählung der nach Seidl's arbeit (wiener jahrbücher der literatur bd. CVIII, p. 27, wo 12 aufgeführt werden) seitdem noch bekannt gewordenen inschriften auf Epona, 14 an der zahl. Es wird den steiermärkschen gelehrten empfohlen, eine monographie über Cilli zu schreiben.

XXXIII, 1. 1860. Valentinelli: delle biblioteche della Spagna, parte I, p. 4—178. — Bonitz: platonische studien, II. In derselben weise und zu demselben zwecke wie in dem ersten theil seiner abhandlung (XXVII, 2) für Theätetos und Gorgias (s. Phil. XIII, 4 p. 759) legt der verfasser den gedankengang und den gehalt des Euthydemos und des Sophistes dar, auch hier hauptsächlich, um aus der interpretation das, was man aus neueren philosophemen in diese platonischen dialogen hineingetragen hatte, zu entfernen. Er weist für Euthydemos nach, dass, wenn es sich in den drei sophistenunterredungen auch nicht um eine systematische gliederung der trugschlüsse als solcher handelt, die gruppirung der sophismen um bestimmte formale mittelpunkte den-

etruskische spiegel. — II. allerlei. 34. L. Urlichs, Polykleteisches: erklärung von Plin. N. H. XXXIV, 16. — 35. K. Friederichs, etruskische spiegelinschriften.

Archäologischer anzeiger, 1859, octob. und november, nr. 130
131: I. wissenschaftliche vereine. Bericht aus den sitzungen der archäologischen gesellschaft. — II. museographisches. 1. pariser privatsammlungen, bericht von Fr. Wieseler. — 2. griechische vasenbilder. Thongefäss aus Argos: zu tab. CXXV, neue erklärung von Aschenbach. — 3. griechische inschrift zu Leiden, mitgetheilt von F. Janssen: es wird Corp. inscr. Gr. I, n. 557 so erklärt: 1, Δημοστράτη Χοροκλέους

Αίξωνέως γυνή.

2, Αυσίππη Χοροκλέους (εс. θυγάτης).

Aus paläographischen gründen wird die inschrift um ol. 108 gesetzt, dann bemerkt, dass Αυσίππη und das zweite Χοροκλέους später als das übrige eingegraben sei, so dass die stele durch Chorokles zuerst bloss für seine gattin Demostrate gesetzt war, später der name der tochter zugefügt ward. — 4. W. Vischer, steingeräthe in Griechenland: die zweischneidigen splitter aus Obsidian betreffend. -- III. römische inschriften. 1. aus Baden, mitgetheilt von W. Fröhner. — 2. aus Siebenbürgen, vom pfarrer Ackner daselbst. - IV. neue schriften. - Nr. 132 A. B, december 1859: I. wissenschaftliche vereine: Winckelmannsfeste und verwandtes: Stendal, Rom, Berlin, Frankfurt, Greifswald, Göttingen, Hamburg. - Beilage. Glückwunsch des archäologischen instituts zu Rom und der archäologischen gesellschaft zu Berlin für herrn prof. Welcker zu Bonn. - II. griechische vasenbilder: Campana's vasensammlung. - III. griechische inschriften. 1. Zeus Stratios aus Athen, aus Ephemer. 12 nov. 1859: die schriftzuge spät: Διτ Στρατίφ Γν[αίος] x[αί] Δ[ούκιος] Movσώνιοι εὐχῆς χάριν. Daneben wird einer inschrift gedacht, die in der umgegend von Lyttos auf Kreta gefunden, nach Athen gebracht ist:

2. Böotische eleutherien: inschrift von dr. Schillbach gefunden:

Αγαθή τύχη 
ξπὶ ἱερέως τοῦ Διονύσου Ἐλευθέρου Ἀπο[λλωνίου τοῦ Στρατοκλέ[ους 
καὶ πυρφόρου Αυσίππου [τοῦ 
Ἀριστίωνος, ἀγωνο[θετοῦντος τὸ δεύ[τερον 
Ἀριστίωνος 
ἐνείκων σαλπισ[τὴς 
Ἀρ] τέμων Μενίππου 'Τλα[ὶος

einfach an einem beispiele die thatsüchliche wirklichkeit desselben dargelegt wird", p. 247-335.

Annalen des vereins für nassauische alterthumskunde und geschichtsforschung VI, 1. 2. Wiesbaden 1859. P. 1. Von professor O. Jahn in Bonn. Den stoff bietet ein elfenbeinrelief des museums zu Wiesbaden, das wahrscheinlich dem kästchen eines arztes angehörte, da es die figuren von Aesculap, Jupiter, Hygiea und Telesphorus enthält. -Griechische kupfermünzen von der insel Leuke. Von dr. J. Friedländer in Berlin. 35 griechische kupfermunzen, die auf der insel Leuke, der jetzigen schlangeninsel, gefunden und in das museum zu Wiesbaden gekommen sind, werden beschrieben, theils münzen von den küsten des schwarzen meeres, von Panticapaum, Cherronesus, Olbia, Istrus, Tomi, Odessus; theil von der griechischen halbinsel, von Aenus, Perinthus, Thasus, Thessalonice, Thessalien, Eleusis, Korinth; theils aus Kleinasien, von Dardanus, Kyme, Methymna, Miletus, Phocaea, Chios, Knidus, Kos. Mehrere davon sind bisher noch unbekannt gewesen. - P. 24. Die römischen inschriften des herzogthums Nassau. Von Klein in Mainz (fortsetzung von bd. IV, p. 306-348). - P. 107. F. W. Schmidt, localuntersuchungen über den pfahlgraben oder limes transrhenamus vom Rhein, unterhalb Neuwied, bis Ochringen, sowie über die alten befestigungen zwischen Lahn und Sieg. Dieselben enthalten auch verschiedene inschriften, unter denen eine bisber unedirte, die bei Andernach gefunden sein soll [während der catalog des provinzialmuseums zu Lüttich, in welchem die inschrift jetzt aufbewahrt wird, sie zu Vieux-Virton in Luxemburg gefunden sein lasst; s. Bulletin de l'institut archéologique Liégeois III, 4 Catalogue p. 8]. — P. 297. Die Salziger meilensteine. Von dr. Rossel in Wiesbaden. Zwei römische meilensteine, der eine vom jahre 220 mit dem namen des kaisers Elagabalus, der andere vom jahre 271 mit dem namen des kaisers Aurelianus. — P. 348. Explication d'une inscription latine du musée de Wiesbaden, von C. Renier. Eine erläuterung der bekannten inschrift Orelli 181, namentlich in beziehung auf die worte Cives Romani ET . TAVNENSES, wiederholt aus dem Athenaeum français von 1856. - P. 402. Eine unedirte [römische] inschrift des museums in Wiesbaden. Vom prof. dr. Becker zu Frankfurt am Main. Es ist ein aus den Brohler tuffsteinbrüchen stammender dem Hercules Saxanus geweihter altar: LEG. XV | SaXANO POSVIT | 7M . STAT | ILIVS . v. s. | L . M . P.

Archäologische zeitung (denkmäler und forschungen) von Ed. Gerhard 1859, octbr. bis decemb., nr. 130-32: I. Ed. Gerhard, Dionysos, Semele und Ariadne; die abhandlung, dem prof. Welcker bei dessen jubiläum zugeeignet, sucht das verhältniss der Semele und Ariadne zu Dionysos sowie die darstellung dieser beiden frauen näher zu bestimmen und erläutert es durch reliefs und

etruskische spiegel. — II. allerlei. 34. L. Urlichs, Polykleteisches: erklärung von Plin. N. H. XXXIV, 16. — 35. K. Friederichs, etruskische spiegelinschriften.

Archäologischer anzeiger, 1859, octob. und november, nr. 130
131: I. wissenschaftliche vereine. Bericht aus den sitzungen der archäologischen gesellschaft. — II. museographisches. 1. pariser privatsammlungen, bericht von Fr. Wieseler. — 2. griechische vasenbilder. Thongefäss aus Argos: zu tab. CXXV, noue erklärung von Aschenbach. — 3. griechische inschrift zu Leiden, mitgetheilt von F. Janssen: es wird Corp. inscr. Gr. I, n. 557 so erklärt: 1, Δημοστράτη Χοροκλέους

Αίξωνέως γυνή.

2, Αυσίππη Χοροκλέους (εc. θυγάτης).

Aus paläographischen gründen wird die inschrift um ol. 108 gesetzt, dann bemerkt, dass Αυσίππη und das zweite Χοροκλέους später als das übrige eingegraben sei, so dass die stele durch Chorokles zuerst bloss für seine gattin Demostrate gesetzt war, später der name der tochter zugefügt ward. — 4. W. Vischer, steingeräthe in Griechenland: die zweischneidigen splitter aus Obsidian betreffend. -- III. römische inschriften. 1. aus Baden. mitgetheilt von W. Fröhner. — 2. aus Siebenbürgen, vom pfarrer Ackner daselbst. — IV. neue schriften. — Nr. 132 A. B, december 1859: I. wissenschaftliche vereine: Winckelmannsfeste und verwandtes: Stendal, Rom, Berlin, Frankfurt, Greifswald, Göttingen, Hamburg. - Beilage. Glückwunsch des archäologischen instituts zu Rom und der archäologischen gesellschaft zu Berlin für herrn prof. Welcker zu Bonn. - II. griechische vasenbilder: Campana's vasensammlung. - III. griechische inschriften. 1. Zeus Stratios aus Athen, aus Ephemer. 12 nov. 1859: die schriftzüge spät: Διτ Στρατίω Γναίος] καὶ] Λούκιος] Movσώνιοι εὐχῆς χάριν. Daneben wird einer inschrift gedacht, die in der umgegend von Lyttos auf Kreta gefunden, nach Athen gebracht ist:

2. Böotische eleutherien: inschrift von dr. Schillback gefunden:

Άγαθῷ τύχη ἐπὶ ἱερέως τοῦ Διοτύ σου Ἐλευθέρου Ἀπο[λλωτίου τοῦ Στρατοκλέ[ους καὶ πυρφόρου Αυσίππου [τοῦ ἀρωτοίωτος, ἀγωνο[θ ετοῦντος τὸ δεύ[τερον ἀρωτοίωτος 
τοῦ Στρατοκλέους ἐνείκων σαλπισ[τὴς ἀρ] τέμων Μενίππου Τλα[ἰος

χῆρυξ

Φίλων [Φι]λώτον Μυλ[ασεύς.

IV. Allerlei. Ā. Michaelis, über das material der tabula Iliaca: es sei sogenannter marmo palombino. — V. Neue schriften.

Archäologische zeitung (denkmäler und forschungen) von Ed. Gerhard, 1860, lief. 45, nr. 133, 134, jan. und febr. I. K. Friederichs, die Xantener erzfigur, im königl. museum zu Berlin; diese im Rhein nahe bei Xanten gefundene der römischen zeit entstammende figur wird genau beschrieben und besonders wegen des kranzes als statue des bonus eventus gefasst. — II. Archäologische miscellen. Ein schreiben Welcker's an prof. Gerhard, in welchem er drei seiner von Stark in nr. 127, 128, 129 angegriffenen deutungen vertheidigt: s. Philol. XV, p. 307: nämlich 1. die sitzende Vesta des Skopas; 2. Aristophanes oder Kratinos; 3. Zeus Akraios nicht Aktaios auf dem Pelion.

Nr. 135, märz: I. A. Conze, zwei alt-attische grabstelen. — II. marmorfigürchen der Athene Parthenos: aus einem schreiben von Pervanoglu mit bemerkungen von Ed. Gerhard; es wird die Philol. XV, p. 540. 736 besprochene nachbildung genau behandelt, auch ist auf tab. CXXXV, 3. 4 sie abgebildet. — III. 1. glossen zu Pausanias. 2. Noch einmal vom Kypselos-kasten, von Ruhl.

Nr. 136, april, I. J. Friedländer, der erz-koloss von Barletta; er wird auf Theodosius den grossen bezogen. - II. E. Curtius, zur symbolik der alten kunst: bespricht 1. geweihte stiere an verschiedenen orten in Hellas und gründet darauf die erklärung des stieres auf den silbermünzen von Selinus als eines symbols ungebändigter und verderblicher wasserkraft; 2. maus und heuschrecke auf münzen von Metapont werden als ἀποτρόπαια gefasst; 3. der helm des Perikles: auf büsten ist Perikles mit dem helm versehen: da ist Perikles als oberfeldherr von Athen gefasst. — III. Griechische vasenbilder. 1. die Dareiosvase, von O. Jahn: sie wird in verbindung mit Phrynichos Πέρσαι zu bringen versucht; 2. der tod des Aegisthos, von demselben: versuch die composition im vasenbild der Berliner sammlung n. 1064 gegen Welckers tadel zu sichern. 3. Der göttinnen streit um Adonis, von L. Stephani: sucht diesen streit auf einer vase nachzuweisen. - 4. Zur vase des Xenophantos, von Ed. Gerhard, der eine deutung Minervini's bespricht, nach der persisches jagdleben auf der vase dargestellt sei. - IV. Allerlei. 36. Gnathon der walker, von Bursian. — 37. Monogramme der kaiserzeit, von J. Friedländer, auf Theodosius den grossen und spätere kaiser bezüglich.

Nr. 137, 138, mai und juni: I. C. Bötticher, die drei theorien des Orest nach Delphi: die erste, schwerdtweihe zum morde; die zweite, bittflucht und blutsühnung; die dritte, geheiss der taurischen mission. — II. Allerlei. 38. Glaukos, sohn des Minos, von R. Gädechens. — 39. Der goldene plinthos, von K. Bötticher: erläuterung des plinthos auf der Dareiosvase.

Arehäologischer anzeiger, 1860, januar, nr. 138, I. allgemeiner jahresbericht. — II. beilagen zum jahresbericht: 1. ärvotische ausgrabungen; 2. karthagische ausgrabungen; 3. neuestes aus Athen; 4. pränestinische funde; 5. neuestes aus Rom. - III. römische inschriften, aus Würtemberg, mitgetheilt von Stälis: aus der spätern kaiserzeit. — IV. neue schriften — — februar, nr. 134: I, wissenschaftliche vereine: berichte aus dem archäologischen institut in Rom. - II. beilagen zum jahresbericht: 6. gallische funde; 7. ausgrabungen im österreichischen kaiserstaat: 8. eleusinisches vasenbild aus süd-Russland. - III. neue schriften. — märz, nr. 135: I. wissenschaftliche vereine: bericht von der archäologischen gesellschaft in Berlin. -- II. Allgemeiner jahresbericht und literatur. - III. Beilagen zum jahresbericht: 9. E. Curtius, über die Pnyx; 10. über verschiedene mermorwerke; 11. archäologische reisestipendien. - IV. Griechische inschriften. Eine marmorplatte aus dem dritten jahrhundert vor Chr., ein verzeichniss von frauen, grösstentheils hetärennamen enthaltend, mitgetheilt von A. v. Velsen: bemerkenswerth sind die den stein der breite nach durchschneidenden linien, welche paarweise gleich den bei kalligraphischen übungen jetst gebräuchlichen, dem schreiber zum eintragen der buchstaben mit gleichmässiger höhe und zur coordinirung der zeilen der verschiedenen columnen dienten.

| <b>A.</b>                          | В.                                    |
|------------------------------------|---------------------------------------|
|                                    | $K \ldots \ldots$                     |
|                                    | $\Sigma_{\infty}$                     |
|                                    | Εἰρή[νη                               |
|                                    | Κλάδιον                               |
| 5 α                                | $B$ λο $\tilde{v}$ λλ $\alpha$        |
|                                    | Εὐτυχίς                               |
| , is                               | Arriogle                              |
| 'Ον]ησίμη                          | Τούφη                                 |
| $\mathbf{E} \lambda i \times \eta$ | Κρατιστώ                              |
| 10. ″/ λαρον                       | Διονυσιά                              |
| vía                                | Γουγώ                                 |
| δότη                               | Λεχώ                                  |
| • • • σιο»                         | Εὐφροσύνη                             |
| Πίρρα                              | ' <b>Α</b> [ξ]ίωμα                    |
| 15. Θ] εησίμη                      | Α[5]ιωμα<br>Άφροδισ <b>ί</b> α        |
| Δ]ημώ                              |                                       |
| ππίς                               | Νικησώ                                |
|                                    | Βιότη                                 |
| όργν.                              | Θεοχλέα                               |
| . οιλάη                            | ${}^{ullet}H[oldsymbol{\delta}]$ ίστη |
| 20. 'Α] οχίππη                     |                                       |
| Σ]ατύρα                            |                                       |
| Καήσιον                            |                                       |

III. Neue schriften. -- April, nr. 136: I. wissenschaftliche ver-

eine: in Rom [vgl. Phil. XV, p. 738: oben p. 175], in Berliu, II. Griechische inschriften: altarkadische aus Tegea, aus der zweiten hälfte des dritten jahrhunderts v. Chr., enthält eine bauordnung und ist besonders wichtig wegen des dialektes, ergänzt von Th. Bergk. — mai und juni, nr. 137. 138: I. wissenschaftliche vereine: archäologische gesellschaft in Berlin, dazu eine beilage von C. Bötticher, über έπιδέξια und έπ' άριστερά bei opfern und andern heiligen handlungen. — II. ausgrabungen: 1. gräberfunde von Kameiros, von S. Birch mitgetheilt; viele geräthschaften, besonders wichtig vasen, eine auf Pythagoras bezüglich und mit einer darstellung aus homerischen gedichten, welche unmöglich später als das fünfte jahrhundert v. Chr. fallen könne. -2. neuestes aus Athen: das nr. 135 erwähnte marmorfigürchen der Athene Parthenos betreffend: s. oben p. 549. — 3. römische inschrift aus Rottenburg, von Th. Mommsen erläutert, wobei bemerkungen über den Bonus Eventus. — 4. sardische ausgrabungen, aus mittheilungen von Neigebaur. - III. museographisches: antikensammlung von F. v. Thiersch, besprochen von E. Gerhard: es wird dabei die unten p. 556 von Wieseler behandelte inschrift besprochen.

Archiv des vereines für siebenbürgische landeskunde. Neue folge, vierter band, erstes heft. Kronstadt 1859. 8: p. 1—79: die Geten und Daken. Ein historischer versuch als beitrag zur siebenbürgischen landeskunde von Wilhelm Schmidt. Die hier gegebenen capitel behandeln die entstehung des volkes (Agathyrsen, Geten, Gothen, Thraker, Daken), die sprache, die schreibekunst (runen), leben der Geten und Daken nach innen und aussen, die staatsgewalt (könige). Der verfasser kennt zwar die neuesten untersuchungen nicht alle, hält sich nicht immer fern von veralteten ansichten, die angeführten griechischen stellen wimmeln von druckfehlern; dennoch ist die zusammenstellung im ganzen nicht unbrauchbar. Eine fortsetzung wird versprochen. — P. 104—134 wird eine deutsche übersetzung von Henzen's italienischer abhandlung über ein militairdiplom des Antoninus Pius in den Annali del Instituto di corrispondenza archeol. gegeben.

Augsburger allgem. zeitung, 1860, beilage zu nr. 212: anzeige und empfehlung von Acta Patriarchatus Constantinopolitani MCCCXV — MCCCCII e codd. Vindob. . . . ediderunt Fr. Miklo sich et Jos. Mueller T. I. Vindob. 1860. — Beilage zn nr. 215. 216: das oberammergauer passionsspiel: am schluss einige blicke auf das griechische drama. — Beilage zu nr. 224 fl. Paulus, archäologische karte von Würtemberg, 1860, sehr empfehlende und ausführliche anzeige: damit zu verbinden: beilage zu nr. 227 anzeige von Bach, die geognostische karte von Würtemberg, Baden und Hohenzollern.

Ausland, 1860, nr. 8: der seehund im alterthum, von O.

Keller: es sei phoca pusilla im alten Hellas verbreitet gewesen; im mythos von Phokas bezeichne Phokas nichts als den herrn, den repräsentanten der seehunde, zumal da er vater der Kallirhoe heisse.

Correspondenzblatt für die gelehrten - und realschulen. 1859, nr. 10 Rieckher, beurtheilung des Benselerschen griechisch-deutschen wörterbuchs, mit anführung einiger für alle wörterbücher brauchbarer einzelheiten. - Nr. 11 Beurlin: über die lehre von der consecutio temporum im lateinischen. Der verfasser vermisst in allen, auch den neuesten lateinischen grammatiken eine richtige abgränzung des gebiets dieser sprachregel und drückt seine eigene ansicht in dem satze aus: die cons. temp. bezieht sich lediglich auf die oratio obliqua, hat in ihr ihre logische begründung und findet ausserhalb derselben keine anwendung. - Ueber Stahr's Aristoteles und die wirkung der tragödie. - Nr. 12 Döderleins gedächtnissrede auf v. Nägelsbach; nebst zusammenstellung der schriften des letzteren. — 1860. Nr. 1 kurze anzeigen von schulausgaben der griechischen und lateinischen klassiker der Teubnerschen sammlung: Ameis Odyssee, Vollbrecht Anabasis, Cron Platons Apologie und Kriton, Siefert ausgewählte biographien Plutarchs, O. Schneider Isokrates ausgewählte reden (dem referenten scheint der beweis der echtheit des Demonicus nicht ganz schlagend) Lahmeier Cicero's Cato major, Siebelis metamorphosen und Corn. Nepos, Doberenz Cäsars gallischer krieg. --Beurtheilung von Pape's deutsch-griechischem wörterbuch bearbeitet von Sengebusch; es werden zusätze mitgetheilt. - Nr. 2. -Nr. 3 Teuffel: übersicht der lyrischen versmaase des Horaz (auch der neuen bearbeitung von G. Ludwig's horazübersetzung beigegeben). — Programme: 1. Ulm: Planck, über den grundgedanken des äschyleischen Agamemnon; die opferung der Iphigenie gefordert durch Artemis wegen des todes der trächtigen häsin, ist für Klytämnestra das einzige motiv zum mord. 2. Stuttgart: Kratz, Liv. V, 2 - 6 griechisch; Herod. I. 19 sqq. lateinisch; Sall. Cat. 51. 52 deutsch übersetzt. 3. Tübingen: Pahl, de procemiis Sallustianis, eine rechtfertigung derselben als des politischen glaubensbekenntnisses des geschichtschreibers; dabei von Kratz eine disposition der vorrede zu Catilina. — Nr. 4. 5. — Nr. 6 Rieckher, bemerkungen zu dem griechisch-deutschen schulwörterbuch von dr. Schenkl. - Nr. 7. -

Deutsches museum, 1860, nr. 12: Julius Braum, reformbedürfnisse in den alterthumsstudien, I: dieser erste abschnitt führt aus: "was unsere kritischen philologenschulen vernichtet haben, ist wieder herzustellen:" ein zweiter wird ausführen: was sie (die philologenschulen) speculirend aufgebaut, ist wieder wegzuräumen." Nach allerlei ausfällen, die sich recht gut lesen lassen, kommt der verfasser auf Homer, entwickelt den plan der Ilias, fragt ob wir ein recht haben, für die Ilias den ausdruck

"Epos" abzuweisen und sie vielmehr ein "drama" zu nennen, wobei man sich nur wundert, dass der verfasser so bescheiden fragt - und entscheidet, dass Ilias und Odyssee als dramatische gemälde von anfang an hätten aufgeschrieben sein müssen: die frage von einer mündlichen fortpflanzung der "Ilias" sei überhaupt nur für eine "horizontlosigkeit" möglich, welche alle vorhellenische literatur und cultur zu ignoriren beliebe. Also alles muss anders werden: wie diese reformation sich bis auf das kleinste erstrecke, zeigt schon das, dass hr. Braun nur Aenaeas schreibt. - Nr. 13, J. Braun, reformbedürfnisse in den alterthumsstudien II. Der zweite abschnitt: s. heft 12: bemerkungen gegen die behandlung der Dorier durch O. Müller: gegen die auffassung des Pythagoras als Dorer's: gegen die behandlung des Apollo in Delphi: andere auffassung des verhältnisses des orients zu Hellas ist das, wonach J. Braun strebt. Dass für diese frage noch viel zu leisten sei, wird man gern zugeben: aber strenger denn je wird man auch auf kritische benutzung der vom Orient kommenden quellen dringen, die so schwankend und dunkel noch sind: grade hierin wird zwischen J. Braun und den philologen stets eine kluft bleiben, da nach dem, was jetzt ersterer veröffentlicht hat, kritik ihm fern zu liegen scheint].

Gersdorf's repertorium XVII, bd. IV, heft 4, p. 204: Linder de rerum dispositione apud Antiphontem et Andocidem commentatio. 8. Upsal. 1859; genaue inhaltsangabe; die schrift wird verdientermassen empfohlen. — Xenophontis expeditio Cyri. us. schol. emendavit C. G. Cobet. 8. LB. 1859: p. 206: zweifel gegen die richtigkeit von Cobets verfahren werden ausgesprochen und die änderungen in I, 1 vorgeführt. - D. Iunii luvenalis Satirae. Ed. O. Ribbeck. 8. Lips. 1859: auszug aus der vorrede und mittheilung der änderungen in Sat. IV: referent spricht schliesslich den wunsch aus, dass die verheissenen rechtfertigungen bald erscheinen möchten. — J. J. Bachofen, versuch über die gräbersymbolik der alten. 8. Basel. 1859: p. 211, über die schwerfällige darstellung wird geklagt, sonst aber der aufmerksamkeit der alterthumsforscher das buch empfohlen. — Overbeck die archäologische sammlung der universität Leipzig. 8. Leipz. 1859, p. 213: anzeige.

Göttingische gelehrte anzeigen, 1860, st. 9. 10: W. Corssen, über aussprache, vocalismus und betonung der lateinischen sprache, bd. II, Leipzig, 1859: anerkennende anzeige von Leo Meyer, der für eine reihe worte eigne ansichten vorträgt. — St. 17—20: C. Bötticher, der omphalos des Zeus zu Delphi, 4. Berlin, 1859, anzeige von Fr. Wieseler, der nach darlegung seiner eignen in frühern abhandlungen entwickelten ansicht, dass der ὀμφαλός das symbolische bild der Hestia sei, Bötticher's ansicht bekämpft: "der omphalos ist vom ursprunge an das weihethum des Zeus Moiragetes und der ihm beisitzenden Moiren gewesen; durch eine reihe schick-

sallenkender mächte, welche alle nur Zeus willen offenbaren, vererbt er sich auf den jüngsten gott der stätte, den Apollon, der nach einem bezeichnenden worte Platons: in des Zeus names als exeget der satzungen und anordnungen seines vaters für die ganze menschheit έν μέσφ της γης έπὶ τοῦ όμφαλοῦ καθήμενος Daher kann sich der gott bei Aeschylos rühmen: als untrüglicher mantis auf dem seherthrone weder für volk noch stadt, noch für mann und weib jemals etwas geheissen zu haben, was sein vater Zeus nicht erst befohlen". Der ref. weis't nun nach, wie der omphalos weder ein seherthron des Zeus noch überhaupt ein seherthron gewesen und bespricht dabei Scholl. ad Soph. Oed. Tyr. 480, ad Eur. Orest. 321; Aesch. Eum. 585. Eur. lph. Taur. 1217. Ion. 5. 463 - in welcher letztern stelle p. 167 έστία περιγορευομένο τρίποδι gelesen wird - Androm. 1124, in welchen stellen an den omphalos nicht gedacht werden dürfe. Es bekämpft dann ref. die ansichten B's über den Zeus Ammon und den ôμφαλός in dessen heiligthum, p. 168, eben so p. 171 andre vermeintliche belege für die beziehung des delphischen ομφαλός auf die wahrsage, wobei p. 173 in Malal. Chronogr. X, p. 233 Dind. λίθφ όμφαλοῦ für λίθφ όφθαλμοῦ emendirt und Pind. Pyth. IV, 4 berührt wird, und gelangt dann zu der besprechung der ansicht Bötticher's, dass der omphalos je nach den sacris verschieden ausgestattet sei. Da dabei des aronvór gedacht ist, wiederholt Wieseler mit bezug auf Bötticher seine frühern ansichten, bespricht dann den omphalos "als malstein der blutsühne" so wie dessen verbindung mit Hestia und weis't wie hier so in dem, was Bötticher über die einrichtung des apollinischen tempels in Delphi sagt, diesem vielfache fehler und missgriffe in benutzung der alten quellen und bildwerke nach: es kommt dabei in frage, ob der omphalos ein naturmal, wie Bötticher will, sei oder ein selbstständiges kunstwerk, wofür sich ref. nach Paus. X, 16, 2 entscheidet, ferner der platz des omphalos, endlich der trophonische bau so wie die geschichte des delphischen tempels. -St. 23. 24: Adalbert Kuhn, die herabkunft des feuers und des göttertranks. Ein beitrag zur vergleichenden mythologie der Indogermanen. 8. Berl. 1859: eingehende, manches einzelne bekämpfende anzeige von Th. Benfey, der schon früher diesen gegenstand besprochen hatte: s. Phil. XIII, p. 402 und über diese ganze richtung Phil. XIV, p. 120. 125 flg. - St. 29-32: Notizia dei Vasi dipinti rinvenuti a Cuma nel MDCCCLVI posseduti da Sua Altezza Reale il Conte di Siracusa. fol. Neapel, 1856: anzeige von Fr. Wieseler, der, nachdem er die verdienste des herausgebers, Giuseppe Fiorelli, hervorgehoben, aus der geschichte der ausgrabungen mehres mittheilt, eine reihe vasen näher beschreibt und mit eignen bemerkungen begleitet, wovon wir hervorheben tab. V mit der unverständlichen inschrift TNIOTA ATAZTVZ, deren darstellung ref. auf den mythos von Dionysos

und Alphesiboia (Ps. Plut. de Fluv. c. 24) bezieht: tab. VIII ein Amazonenkampf mit vielen namen, die genauerbesprochen werden, tab. XIII wegen der inschrift  $Al\Sigma[\chi\nu\lambda\sigma\varsigma]$ , tab. XVII mit der inschrift  $ET\Sigma\Omega TEP$ , die zu bestimmen versucht wird. -St. 34-36: W. Christ, grundzüge der griechischen lautlehre. 8. Leipzig, 1859; anzeige von Leo Meyer, der manches einzelne bekämpft, namentlich auch die auffassung des digamma, dem Christ eine besondere aufmerksamkeit in dem buche zugewendet. --St. 42. 43: A. Conze, reise auf den inseln des thrakischen mee-4. Hannov. 1860: anzeige von E. Curtius, in der einzeln Thasos, Samothrake, Imbros und Lemnos skizzirt und namentlich die von Conze mitgetheilten inschriften des näheren besprochen werden. — St. 62—64: H. P. Schroeder, disputatio philol. inauguralis, continens quaestiones Isocrateas duas. 4. Utrecht, 1859: inhaltsanzeige. — Nr. 92: Les origines Indo-Européennes ou les Argas primitifs. Essai de Paléontologie linguistique par Ad. Pictet. 8. Paris und Genf. 1859: anzeige von Th. Benfey: der verf. will vermittelst der wörter, von welchen sich mit sicherheit oder hoher wahrscheinlichkeit annehmen lässt, dass sie schon vor der sprachtrennung existirt haben, den culturzustand darstellen, auf welchem sich das volk befand, welches diejenige sprache sprach, die die einheitliche grundlage aller zum indogermanischen sprachstamme gehörigen gebildet hat. Obgleich vieles gut bemerkt sei, leidet nach dem ref. das werk namentlich daran, dass so vieles aufgenommen, von dem sich nicht behaupten lasse, dass es der zu schildernden zeit angehöre: das zeigt er denn an einzelnem. --St. 97: Sulle monete Punico-Sicule memoria dell' Ab. Gregorio Ugdulena (aus dem dritten bande der Atti dell' accademia di scienze e lettere di Palermo) fol. min. Palermo, 1857: anzeige von H. Ewald, der genaue sprachkenntnisse bei dem verfasser vermisst; ref. sucht dann münzen der stadt 'Ιεταί (Steph. Byz. s. v.) nachzuweisen. — St. 101. 102: J. G. Wetsstein, reisebericht über Hauran und die Trochonen nebst einem anhange über die sabäischen denkmäler in Ostsyrien. 8. Berlin, 1860: anzeige von H. Ewald; wir heben aus ihr hervor, dass dr. Wetzstein in diesem merkwürdigen lande auch viele griechische und römische inschriften gefunden hat. - St. 102-104: Overbeck, geschichte der griechischen plastik für künstler und kunstfreunde. 2 bde. 8. Leipzig. 1857. 1858: anerkennende anzeige, obgleich der ref. viele ausstellungen macht. — St. 113-115: Variae lectiones Vulgatae latinae Bibliorum editionis, quas Carolus Vercellone sodalis Barnabites digessit. T. l. Rom. 4 mai. 1860: anzeige von H. Ewald, der aus den prolegomenen von Ungarelli sehr interessante mittheilungen über die entstehung der päbstlichen vulgate macht, dann eine reihe einzelner stellen bespricht. - St. 116: Catalog der antiken - sammlung aus dem nachlass des k. baier. geh. raths Fr. von Thiersch. 8. München. 1860: anzeige von Fr. Wieseler, der nach einer bemerkung über den steinschneider Alifaç die n. 581 mitgetheilte inschrift auf einen Sogenes so herstellt:

δεκα καὶ δισσοὺς πλήσας ζωῆς λυκάβαντας
καὶ ποθέσας ἀρετὴν στεργομένην ὀλίγοις,
ἥλυθες εἰς ἀΐδην ζητούμενος οἷς ἀπέλειπες\*
πᾶσι γὰρ ἀλγηδών ἐσθλὸς ἀποιχόμενος.
εἰ δέ τις ἐν φθιμένοις κρίσις ὡς λόγος ἀμφὶ θανόντων,
Σώγενες, οἰκήσεις εἰς δόμον εὐσεβέων.

St. 124: A supplement to Numismata Hellenica: a catalogue of Greek coins, collected by William Martin Leake. London. 4 mai. 1859: anzeige von C. G. Schmidt: der Asien behandelnde theil ist der bedeutendere: es verzeichnet Schmidt einige sonst nicht vorkommende eigennamen: Onesianax und Ariandros aus Abydos, Mythas und Praxippos von Cyme, Thlastos von Mylasa, Hippalion von Pergamos, lagoas (Bagoas?) von Cibyra, Exetasteon (?) von Erythrae.

Heidelberger jahrbücher, 1859, h. 12: Aschbach, über Trajan's steinerne Donaubrücke. 4. Wien. 1858 (besondrer abdruck
a. mittheil. d. k. k. centr. commission zur erforschung u. erh. d.
baudenkmale, jahrg. III): anz. von Klein. — Achner, die kolonien
und militairischen standlager der Römer in Dacien. 4. Wien.
1857: anzeige von Klein. — Recherches sur le blocus d'Alesia.
Mémoire en faveur d'Alise par F. Prevost. 8. Montpellier. 1858:
anzeige von K. Zell. — 1860. heft 1: Böckh's gesammelte
kleine schriften bd. I. II: sehr lesenswerthe anzeige von B. Stark,
der die eigenthümlichkeit der reden Böckh's schön auseinandersetzt.

Kuhn's zeitschrift für vergleichende sprachforschung auf dem gebiete des deutschen, griechischen und lateinischen. Band IX, Berlin, 1860. Erstes heft. Grassmann spricht über die verbindungen von v mit vorhergehenden consonanten und ihre veränderungen, zunächst sv., dv., chv., tv.; dann insbesondere über kv und zuletzt über go und gho. Es wird nachgewiesen, wie jene consonantenverbindungen uralt sind und vielen andern lautgestaltungen zu grunde liegen, die man unrichtig früher als ursprünglich anzusehen pflegte. — G. Gerland weist insbesondere aus der homerischen sprache, für die aber leider das wau fast gar nicht berücksichtigt ist, sehr klar nach, dass die pluraldative auf oue und aug durchaus nur verkürzungen sind der volleren formen auf osos und aisi, also ursprüngliche locative. Was aber zur erklärung des suffixes beigebracht, ist noch sehr wenig abschliessend, ja sehr bedenklich wegen der herbeiziehung von "symbolik". Zum schluss werden noch adverbielle formen besprochen, wie éxáç, áyκάς, έγκάς, άνδρακάς, μεταξύ, άμφίς, ἄγρις, μέχρις, γωρίς und andere, in denen man mit unrecht pluraldative gesehen habe; dagegen in den adverbien ois und mois wohin, stecken wahrscheinlich plurallocative. — C. Lottner meint, dass auf das gesetz,

wonach nur eine der drei letzten silben eines wortes im griechsschen und lateinischen betont werden könnte, für beider sprachen nähere verwandtschaft kein gewicht zu legen sei, da es sogar jünger sei, als die trennung des lateinischen vom umbrischoskischen. — Th. Benfey identificirt accipiter mit altindischem acu-patvan, schnell fliegend, und betont darin besonders den übergang von n in r, der viele verhältnisse aufkläre. —

Zweites und drittes heft. Th. Benfey giebt einen abschnitt aus seiner vorlesung über vergleichende grammatik der indogermanischen sprachen, in dem die frage behandelt wird, ob wurzeln oder verba die grundlage der indogermanischen sprachen seien. Von der thatsache, dass alle adverbien aus nominibus entstanden, führt er weiter zum nachweis, dass auch die kategorie der nomina selbst ursprünglich mangelte. Oft war ein nomen substantiv und adjectiv zugleich, oft ein substantiv mehrgeschlechtig und so leitet es deutlich aufs adjectiv zurück, und damit wird es auf das particip zurückgeführt. Das particip auf ant selbst aber sei erst aus der dritten pluralperson auf anti hervorgegangen. Die verbalform selbst ist oft nur in verwandten sprachen enthalten, wie bei νέχυς (nak), δίς (ghrá), λοίδορος (nid), ἡρέμα (ram), ὁεία (lagh) [der letzte zusammenhang sicher unrichtig wegen des alten gosia]. Viele nomina, ohne derivirendes element, sind verstümmelt, namentlich oft aus bildungen auf t, das selbst auf ti, älter tan = tar zurückweist, so weise auf patan = patar herrscher, altind. pati, herr, δεσπότης - altind. dampati und jáspali, hausherr, com - pot, mächtig, ne-pôt, nicht vermögend, ohnmächtig und anders; ähnlich vvxt auf náktan- in vvxtep - wóg \*ν×τάλ-ωψ etc. und bezeichne wohl zunächst "vernichter (des lebens)". Dass oft die zu grunde liegende verbalform nicht mehr nachzuweisen sei, beruhe in den vielen lautlichen veränderungen, so weisen βρεφ, δελφ, δυαχ, βραχ, βροχ, λαφ, λαβ, όρφ und γερ auf grabh. Vermuthet wird, dass auch alle pronominalformen auf verba zurückkommen: so könne sa aus sant, seiend, entstanden sein, ga zu yâ, gehen, gehören, kva zu kû, rufen, ta zu tan, strecken. Nur die wenigen interjectionen weisen nicht auf verba zurück. Zum schluss wird αναξ gedeutet aus ανακταν -, ανακταρ und [sicher falsch, wegen ζάναξ, worin das ζ "unorganisch" sein soll] zu ἄνωγα, ich befehle, gestellt, das, wie ἀνάγκη aus ank, krümmen, zwingen, durch reduplication entstanden sei aus ang, engen, dessen einfache form noch stecke in αχ-νυμαι, ich fühle mich beengt. - W. Corssen erläutert sehr eingehend ein grösseres und drei kleinere sabellische bruchstücke. - Pott "mytho-etymologica" bespricht eine grosse menge von personennamen (auch einige ortsnamen) auf  $\varepsilon \dot{v}_s$ , nebenher auch andere, und anderes. Oft beziehen sich diese namen auf örtlichkeiten, wie Idoμενεύς wohl "am Ida weilend", manche sind auch beinamen von göttern, viele andere sind noch anders zu deuten. [Es treten keine bestimmte gesichtspunkte recht klar hervor]. - W. Corssen weist die werthlosigkeit des werkes von Huschke über die umhrischen sprachdenkmäler (Leipzig, 1859) völlig überzeugend nach. - Th. Aufrecht giebt mehrere lateinische worterklärungen: vibrare von einem giv, das im altind. jiv-ri, schwankend, wackelig, steckt; histrio, schauspieler von einem stammwort histrum und dies von has, lachen; mentiri, lügen, ersinnen, von mens, aber mendax und mendum von mad, trunken sein, wahnsinnig sein, irren; mentula zu manth, rütteln, schütteln, cunnus zum altindischen cushi, spalt, loch; inrîre, anknurren, zum altindisch. rayati, er bellt, vielleicht dazu auch inrîtare, anhetzen. - Georg Bühler bespricht unser leumund, goth. Aliuman und stellt es zu altind. crômatam, ruhm. Die bedeutung "nennen hören, sich nennen hören", die xlieir oft hat, zeigt auch das entsprechende jenem hliuman zu grunde liegende altind. cru, hören, mehr-Für das suffix ist das gothische wort sniumundo, eilig, beachtenswerth, das sich an snivan, eilen, altind. sen und \*σσεύω anschliesst. Zum schluss wird noch mehreres angeführt zum beweis des secundaren suffixes a, [das aber durchaus nicht alles als sicher gelten kann]. — R. Walter deutet die adverbien auf tim als alte locative mit voller form auf -tomi, so carptim aus cartomi, wie istim aus istomi [sehr unwahrscheinlich]. - A. Kuhs bringt einiges bei für Benfeys (auch Pictet's) zusammenstellung von οκεανός mit einem altind. açayana als des die wolkenwasser "umlagernden" (Woitra oder Asi), hält sie indess noch gar nicht für ganz gesichert. [s. oben p. 555.]

Viertes heft. L. Tobler handelt über die anomalien dar mehrstämmigen comparation und tempusbildung. Bei den verbes αίρεω - ερχυμαι - πάσχω - εσθίω - τρέχω - δράω - φέρω - λέγω - fero-Ro-esse, elva, findet die anomalie besonders statt zwischen präsens und aorist, dauernder und momentaner handlung, indeas keinesweges durchgehend. In der comparation zeigt sich anomalie bei bonus — malus — parvus — multus und ayatris — naxós ολίγος — σμικρός, die noch weiter besprochen werden: es sind sehr häusig gebrauchte wörter mit mehr absoluten begriffen. Zum schluss folgt allgemeineres über comparation und zuletzt ein vergleich der anomalie in der tempusbildung und bei der comparation. - E. Förstemann verfolgt die wurzel sre in flusenames, findet sie in 'Ρέας κόλπος, 'Ρήβας, Στουβία, Καΰ - στοος, Χαλάστοα, Καλι-ορόη, Χουσο-ρόας, "Ιστρος, Στρύμων, Στρηνος (stadt auf Kreta), 'Ρήναια, 'Ροιτάκης, 'Ρείτοι, 'Ρείτος, 'Ροίτης, 'Ρείθψον, E' - ρώτας, 'Aλι - ρρόθιος [mehr vorsicht nöthig]. - M. Schmid! spricht über den kyprischen dialect, insbesondere zunächst die kyprischen glossen bei Hesychios, die, nachdem das rein irrthümliche (mehrfach zeigt sich verwechselung von Κύπριοι mit Κόπρια) und was den homerischen glossen zuzuweisen sei und was offenbar semitisch, abgewiesen, alfabetisch aufgeführt werden nehat nöthigen bemerkungen. - G. Legerlotz berichtet über G. Gerlands abhandlung über den altgriechischen dativ, zunächst den des singulars, ohne durchaus beizupflichten. — A. Kuhn bespricht 1. Gepperts werk über die aussprache des lateinischen im älteren drama, das wohl einiges brauchbare material enthalte, doch den mangel eines tieferen verständnisses der sprache zu sehr zur schau trage; 2, Schwabe's arbeit über die griechischen und lateinischen deminutiva, deren methode sowohl als ergebnisse zu loben seien; 3, Schwartz: über griechische und lateinische präpositionen und die verben auf µ1, das weder die vorgänger berücksichtige, noch eignen werth habe; und 4, Rosts griechische schulgrammatik, die wenn sie auch einzelnes von den ergebnissen der sprachforschung angenommen habe, doch noch sehr viele unrichtige auffassungen enthalte. — C. Lottner hält das griechische relativ mit Savelsberg für digammirt, stellt es aber nicht zum relativstamme ka, kva, sondern zum pronominalstamme sva. [Es ist durchaus unnöthig, dass die alte, wohlbegründete zusammenstellung des griechischen relativs mit dem altindischen ya. (vás = os) durch unbegründete muthmassungen in verwirrung gebracht wird].

Fünftes heft. Georg Curtius tritt der von mehreren (Weil und Benloew, Corssen, Lottner) vertheidigten ansicht entgegen, dass das dreisilbengesetz nicht schon ein griechisch-lateinisches gewesen sei. Man brauche nicht alle vocalschwächungen, die nur auf dem allgemeinen entartungs- und vermittelungsprocess [ein sehr allgemeiner, im einzelnen nichts erklärender ausdruck] beruhen, durch tonverlust zu erklären, da der consequenz dieser annahme sehr vieles einzelne entgegenstehe und namentlich in älterer zeit viele ungeschwächte vocale da noch bestehen, wo sie später zerstört seien. Ein weitgreifender grund für jene vocalschwächung sei analogie, dann auch die wahrscheinlichkeit der existenz eines mitteltons [womit also etwas eingelenkt wird zur bestrittenen ansicht]. Die möglichkeit der mehrfachen betonung der drittletzten silbe bei vorletzter langen wird auch noch zugegeben. - Pott "mytho-etymologica" behandelt weiter eine anzahl griechischer meist mythologischer personennamen: 180µενεύς. "Αϊδωνεύς, Φορωνεύς, Εύρωψ, Πυλαιμένης, Πυλάρτης, Κραταιμένης, 'Αλαλκόμεναι, Μηφιόνης, Idalio, 'Ιδαίος, 'Ιδαία, Φινεύς, 'Ινώ, Αὐτονόα, 'Αγαύα, Πλήξιππος, Πανδίων, Πανδίη nebst ένδιος, Φυάσιμος. — M. Schmidt bringt noch kyprische glossen aus Hesychios, die auf den chresmologen Euklos zurückweisen, und fügt dann die wichtigsten aus allen kyprischen glossen gewon nenen ergebnisse zum schluss noch hinzu. — Walter versucht die ursprüngliche gestalt der casus der lateinischen u-declination aufzustellen. — Aug. Schleicher bemerkt einiges über das eintreten von ou für eu im lateinischen. - Leo Meyer giebt eine übersicht sämmtlicher homerischen formen des zeitwortes

elvai, deren eingehendere betrachtung siç als verwerslich erscheinen lässt statt des richtigen ἐσσ', ebenso ἔην stat ἔνν, das auch fast überall statt ἦν herzustellen ist, wahrscheinlich auch ἦσε und ἀσσι. Gegen Bopp wird εἰσί aus ἐσντί erklärt und dann noch ἦα und ἦσθα bestimmt dem imperfect (nicht perfect) sugewiesen. Nebenher wird auch εἰσς hergestellt für das falsche εἰως, ταῖος für falsches τείως, δρέεος für falsches δείους, φάρος möglicher weise für φόως. — M. Schmidt wirst ἀίτυρον, womit G. Curtius vitrum zusammenstellt, aus dem Hesychios und erweist, dass dafür λίγυρον zu schreiben ist. [Leo Meyer.]

Lehmann, magazin für die literatur des auslandes, 1860, nr. 4: die demokratie in Athen, nach Grote's geschichte Griechenlands. Geschwornen-gerichte und sophisten, p. 37—41: der aufsatz ist gewandt, aber nur nach Grote geschrieben; man sieht die tendenz aus sätzen, wie: "Athen war am ende des peloponnesischen kriegs nicht verderbter, als zur zeit des Miltiades und Aristides" — "Nirgends vermisst man die unparteilichkeit des urtheils mehr (nämlich bei den neuern mit ausnahme Grote's) als bei der darstellung des wesens und wirkens der sophisten und der staatsmänner" u.s. w.

W. Menzel, literaturblatt, 1860, nr. 2: Conze, reise auf den inseln des thrakischen meers: anzeige [s. oben p. 555].

Mittheilungen des historischen vereins für Krain. Redigirt von August Dimits. XIV. jahrg. 1859. Laibach, 1859. 4 (S. Philologus XV, p. 172) p. 1. Weitere schicksale des heutigen Krains unter den römischen kaisern und zwar seit Antoninus Pius bis Diocletian (138-284): p. 9. seit Diocletian bis zum tode Theodosius des Grossen (284-395), von prof. Rebitsch. - P. 44. Usber das alte Siscia (Sissek). Unbedeutend und nur wegen der inschrift eines alten christlichen sarkophags der Severilla, famula Christi, interessant. - P. 91. Adnomat, eine alovenische oder celtische münze? Nach Dayorin Terstenjak. Der als unverbesserlicher Panslavist bekannte herr Terstenjak vindicirt die bei Pellerin Recueil I, tab. 2. fig. 23 und Suppl. I, tab. 1. fig. 3 abgebildeten, von Mionnet (Descr. I, p. 85, 6. Suppl. I, p. 151. n. 2, 3) den "chefs Gaulois" zugewiesenen münzen mit ADNA. und ADNAMATI, von denen mehrere exemplare in Krain gefunden sind, den Slovenen. Er findet in der bisher nicht gedeuteten aufschrift die benennung des geldstückes: Adna == as, mat == mark. Ein herr Pohorski kommt ihm dabei noch zu hülfe, indem er die wurzel Mat auch bei anderen indogermanischen stämmen nachweiset: "z. b. met, meit, eine kleine holländische kupferne scheidemunze, welche zwei leichte pfennige gilt; Mattier, Matir, eine in Niedersachsen übliche münze, welche 4 pfennige oder einen kreuzer gilt; Mat eine spanische silbermünze. Adnamat würde daher = eine mat sein, und wir hätten so(?) eine slovenische münze, welche nach herrn Terstenjak's ansicht die stammeseigenschaft der alten Noriker als Slaven (Slovenen) ausser zweifel setzen würde". Was sich doch alles beweisen lässt, zumal wenn man gläubig ist!

Mittheilungen des historischen vereins für Steiermark. Heft 9. Gratz. 1859. 8. P. 85: Epigraphische excurse im j. 1858 von pfarrer Richard Knabl. Es werden eilf inschriften zum ersten male publicirt, aber diesmal nur einfache grabschriften und fragmente, die höchstens der eigennamen wegen interesse gewähren. Wichtiger sind die revidirten inschriften. Die Bukovzaer inschrift (Orelli-Henzen n. 5651) lautet nach der revision Knabl's 1): 1. 0. M | VXELLIMO | SERVANDIOS | VERINVS | DEC. CEL. ET | POMP | VRSVLA. EIVS | CVM. VRSO. FI | V. S. L. M. Eine von Muchar (gesch. der Steiermark I, 383) edirte inschrift von Grafendorf: C. SACRETIO | SPECTATINO | II VIR. 1. D. F. S<sup>2</sup>) | AN. L. ET. SECVN | DINAE. SEVE | RINAE. CON | F. Eine andere zu Hynina: D. M. INF | C. VIBIVS. SAB INVS. VETERAN IVS L. V. MA. AN || LXV. P. PAVLINV || S. VI. --Auch die inschrift bei Orelli-Henzen n. 6658 ist revidirt, ohne indess ein befriedigendes resultat zu erzielen. — Auf p. 114-138 giebt der verfasser berichtigungen der von ihm früher herausgegebenen und revidirten inschriften und beschliesst dann seine "epigraphischen excurse" mit dem versprechen einer vollständigen sammlung aller Römerinschriften des herzogthums Steiermark. -P. 164-178. Neuester fund römischer inschriften in Cilli, beschrieben von pfr. Knabl; mit einer lithogr. tafel. Die hier gegebenen inschriften sind fast alle von votivsteinen genommen und sind nicht ohne interesse für die alterthumskunde und für die geschichte des römischen Noricum insbesondere. Es sind folgende: 1) I. O. M. || SACRVM || Q. CRESCENTIVS || MARCEL-LUS || BF. Q. LISINII. SABINI || PROC. AVG. [V.] S. L. M.

- 2) 1. O. M. ET. D. D. || OMNIBVS || M. AVREL || IVSTVS. BF || COS. LEG. II. ITA || P. F. PRO. SE. ET || SVIS. V. S,| L. M || PRÆSENTE. ET. EXTRICAT || COS.
- 3) PRO. SAL. D. N || IMP. ANTONINI. PII. F. A || I.O.M. CONSER || ARVBIANO. ET. CEL || SANC || VIB. CASSIVS || VICTORINUS || BF. COS. LEG. II. ITA || P. F. ANONINIANAE || V. S. L. M || LAETO. II. ET. CERIALE. COS.
- 4) EPONAE || AVG SACRVM || C. MVSTIVS || TETTIA-NVS. BF || LISINII. SABINI. PROC || AVG. V. S. L. M.
- 5) I. O. M || Q. SEXTIVS || PVLLAENI||VS. BF. COS || LEG. II. ITA || V. S. L. M || - - - || ET. PERNACE. COS.
- 6) I. O. M || ADNAMIVS || FLAVINVS, B. F || VLPI, VICTORIS || PROC. AVG. V. S. L. M.
  - 1) Die literae ligatae haben wir aufgelöst wiedergegeben.
  - 2) Duumvir Iuri Dicundo Flaviae Solvae Annorum quinquaginta.

und Georges lateinischen lexicis. — 23. C. L. Roth, zu Hor. Sat. II, 4, 81. —. 24. A. Haeckermann, zur kritik und erklärung luvenals (Sat. XVI, 42—44). — 25. Hartmann, anz. v. Lothkolz, Basilius des Grossen rede über den rechten gebrauch der heidnischen schriftsteller. — XXXII. Haeckermann, Pers. Sat. II. übersetzt.

Heft VIII: 36. K. Lehrs, einige bemerkungen zur cäsur des hexameter. — 37. W. Bäumlein, die factoren des gegenwärtigen bestandes der homerischen gedichte. — 38. H. Weil, über die parodos in Aeschylos Eumeniden. — 39. C. v. Jan, zu Aristides Quintilianos. — 40. M. Hertz, anz. von I. P. Charpentier, les écrivains latins de l'empire. 8. Paris. 1859. — 41. O. Heller, anz. von Wiskemann, die antike landwirthschaft und das von Thünensche gesetz. Leipzig. 1859. — 42. W. Henzen, nekrolog von Bartol. Borghesi. — 43. Verwahrung. Von A. Fleckeisen. — (15.) Philologische gelegenheitsschriften. — Zweite abtheilung. 26. K. v. Heister, der gladiatorenkampf. — 27. Dinter, anz. von A. v. Göler, Cäsar's gallischer krieg 58—53 und Desselben Cäsar's gallischer krieg 52.

Rheinisches museum für philologie, XIV, 4: K. Keil, zum Corpus Inscriptionum Graecarum. I, p. 489: namentlich nach Welcker's eignen notizenbüchern aus Griechenland. — G. Thilo, beiträge zur kritik der scholiasten des Virgil, I, p. 535. - J. Vahlen, bemerkungen zu Ennius, p. 552. — H. Anton, über die rhetorik bei Aristoteles in ihrem verhältniss zu Platon's Gorgias, p. 570. L. Urlichs, plinianische excurse, p. 599: bespricht einzelne stellen und kommt dabei auf die Imagines des Varro: er sucht eine ansicht Mercklin's (Philol. XIII, p. 750) zu widerlegen, der sich Phil. XV, p. 709 dagegen aber vertheidigt. — J. Sommerbrodt, die Lucianischen handschriften auf der St. Markus-bibliothek, p. 613. — Miscellen: zu Aeschylus, von O. R.: Aesch. Prom. v. 424 betreffend, p. 627. — Zu Euripides (Iph. Taur. 770), von J. M. Stahl, p. 627. — Zu Plautus Miles gloriosus, von A. Fleckeisen, p. 628, an vs. 774 anknüpfend über perfectformen wie institivi, habivi cett. — Zu Vopiscus, von F. B.: p. 637, das soldatenlied in Vop. Aurel. 6 betreffend. — Zu Cassiodor und Beda, von W. Schmitz, p. 634. — Orthoepisches und orthographisches: 13. Puteolis; 14. der vocalische anklang des s; 15. zur aussprache des m im inlaute, von W. Schmitz, p. 636. — Onomatologisches curiosum: von demselben, p. 641 (vgl. XV, 2, p. 327 Kleins rechtfertigung).

XV, 1: E. Kuhn, die griechische komenverfassung als moment der entwickelung des städtewesens im alterthum, p. 1. — W. Pierson, Bacchus bei Horaz, p. 39. — A. Kirchhoff, homerische excurse, p. 62. — J. H. Schubart, über die von den griechischen künstlern bearbeiteten stoffe, nach Pausanias, p. 84. — G. Thilo, beiträge zur kritik der scholiasten des Virgil II, p. 119. —

Miscellen. Ein neues fragment von Menander, von Welcker p. 155 entlehnt aus Felton, Menander in New-York, mitgetheilt in Proceedings of the American Academy of Arts and Sciences, p. 371—378: das fragment, erhalten auf schreibtafeln angeblich aus der zeit der Ptolemäer und nach vermuthung Felton's dem Menander zugeschrieben, lautet:

ότων ποιών πονηρά, χρηστά τις λαλή καὶ τὸν πάροντα πλησίον μὴ λανθάνη, διπλάσιος αὐτῷ γίνεθ' ἡ πονηρία,

worin διπλάσιος für διπλασίως von Welcker herrührt. In derselben schrift werden folgende zwei verse aus einer andern tafel mitgetheilt:

δ μη δέδωκεν ή τύχη κοιμωμένφ μάτην δυαμίται (sic) καν ύπεο Λάδαν δράμη.

Hyginus, von J. Bernays, p. 158: vrgl. p. 158. — Herder und Hyginus, von J. Bernays, p. 158: vrgl. p. 168. — Scaliger's ausgabe des Claudianus, von demselben, p. 163. — Zu Cic. de rep. II, 10, von Th. Mommsen, p. 165: es wird ergänzt: [Hesiodum deinde, quamquam multis saeculis post Homerum fuit, tamen et ipsum constat vixisse ante Romulum. Non multos annos post conditam urbem natus est Stesichor]us, ne |pos hui]us ut di[zeru]nt quidam [e]x filia. Quo [vero] ille mor[uus, e]odem [est an]no na!tus] Si]moni des ol]ympia de se]xta [et] quin quag]esima: [ut fa]cilius |in|t|el|legi pos[sit tu|m de Ro[mu]li immortalitate creditum, cum iam inveterata vita hominum ac tractata esset et cognita. — Zu Sallust, von J. Bernays, p. 168: lug. 41, 7 wird lore ae statt des handschriftlichen gloriae zu lesen vorgeschlagen.

XV, 2. Th. Mommsen, die römischen eigennamen, p. 169, mit nachträgen, p. 328. — L. Schmidt, die politik des Demosthenes in der Harpalischen sache, p. 211. — K. Schwenck, interpolationen im Horaz. p. 239. — W. Helbig, über die responsion gewisser dislogpartien im Aristophanes, p. 251. — D. Detlefsen, epilegomena zur Sillig'schen ausgabe von Plinius Naturalis historia, p. 265. — Fr. Buecheler, coniectanea critica, p. 289: betreffen Philodemus, Dio Cassius, Aeschylus, Nicolaus Damascenus: fortsetzung: vrgl. Phil. XIII, p. 765. — Miscellen: der zehnte Griechenkökönig im buche Daniel, von A. v. Gutschmid, p. 316. — Zu Aeschylus (Agam. 352), von R. Enger, p. 319. — Zu Virgil, von F. Hitzig, p. 321, Verg. Georg. III, 81 wird besprochen. — Zu Curtius, von A. Hug, p. 325. — Epigraphisches, von K. Kleis, p. 327 (s. oben p. 563, am ende von XIV, 4).

Verhandlungen des historischen vereins für Niederbayern, VI. 1-3. Landshut 1859. 1860.

Verhandlungen des vereins für kunst und alterthum in Uim und Oberschwaben. Zwölfter bericht. Ulm, 1860. — Bei gelegenheit der beschreibung des allemannischen todtenfeldes bei Ulm sucht prof. Hassler darzuthun, dass das Oitara oder Oviára (Viana) des Ptolemäus nur OTAAMA sei. [Schade, dass die bekannten handschriften sämmtlich dagegen sind].

Mnemosyne, [s. Philol. XIV, p. 454] 1859, vol. VIII, p. 2: annotationes ad Philostratum, scr. C. G. Cobet, p. 117: der erste abschnitt, die Vita Apollonii Tyanensis behandelnd. — Supplementa annotationis ad Anabasin, scr. C. G. Cobet, p. 181. — "Ατακτα, scr. J. Bake, p. 184: beziehen sich auf Cic. or. pro Caecina, pro Rabir. perd. reo, pro Rabir. Postumo, Divin. in Caecil., Verrin., zuletzt Lysiae or. pro Mantitheo, p. 217.

Vol. VIII, p. III: C. G. Cobet, annotationes critt. ad Charitonem, p. 229. — Procopius emendatus. Scr. C. G. Cobet, p. 303: Bell. Goth. III, 32, p. 401 wird für ζώνα; vorgeschlagen ξήνας und δεξάμενον mit verweisung auf Demosth. de F. L. p. 403, 4 gestrichen. — F. Bake, "Ατακτα, p. 304: beziehen sich auf Lysias c. Agorat. — C. G. Cobet, Theophrasti Characteres e cod. Palatino-Vaticano CX accuratissime expressi p. 310: genauer abdruck der Char. XVI — XXX und besondere bemerkung von Siebenkees' irrthümern. — C. G. Cobet, Babrii fabulae fraudulenter a Minoide Myna suppositae, p. 339: eine fabel aus dem zweiten codex des Mynas (jetzt von Lewis edirt) wird besprochen und als ein betrug betrachtet (s. oben p. 188 und unten vol. IX, p. III).

Vol. VIII, p. IV: C. G. Cobet, annotationes criticae et palaeographicae ad Julianum, p. 341. — C. G. Cobet, miscellanea, p. 419: nachweis von fragmenten der komiker im Origenes; erwähnung von Antiphon's werk περὶ ἀληθείας, welche die fragmentsammlungen übergangen haben, Orig. c. Cels. p. 176; eine auf die πράφοησις bei den Eleusinien bezügliche stelle aus Orig. c. Cels. p. 147 wird nachgetragen [die stelle war längst benutzt: v. Lobeck Aglaoph. t. I, p. 15]. — J. Bake, "Ατακτα, p. 421: bemerkungen zu Xenophon's Hellenica und zu Cicero's Catilinarien: Bake hält sie alle für unecht und behandelt Cat. III, &. 26, §. 3: von der ersten sagt er p. 427: in ipsa quoque prima Catilinaria, de qua nemo hucusque palam dubitasset, ne unam quidem periodum indicari posse, in qua non vel linguae ingenium verborumque proprietas iugularetur, vel perpetua Tulliani sermonis consuetudo turpiter negligeretur. — C. G. Cobet, ad Galenum, p. 434: es werden dittographien in den codd. des Galen, μετώπια, μέτωπα in der bedeutung margines in den codd. nachgewiesen, die ältesten codd. des Hippocrates nach Galen als auf fellen geschrieben besprochen. — S. H. Rinkes, verisimilia, cap. I, p. 437; stellen aus Cic. p. Rosc. Amer., pro P. Quinctio, in Piso. nem. Div. in Caecil., pro Cael. werden behandelt. - C. G. Cobet, emblemata quaedam ex Cicerone sublata, p. 454: stellen aus Epist. ad Famil., Brut., Disput. Tuscul. [Mit diesem hefte ist in einem besonderen hefte ein index locorum für Mnemos. voll. I-VII ausgegeben].

Vol. IX, P. I: C. G. Cobet, annotationes criticae et palaeographicae ad Iulianum, p. 1. — C. G. Cobet, ad Galenum, p. 21. — C. G. Cobet, lohannis Chrysostomi locus correctus, p. 48. — W. G. Pluygers, observationes criticae in Cornelii Taciti libros, p. 49: conjecturen zu Agricola, historien und annalen: am schluss, p. 67, wird Arist. Pac. 15—20 auf eine von den ausgaben abweichende art unter die schauspieler vertheilt. — C. G. Cobet, miscellanea philologica et critica, p. 68; stellen aus Hippocrates, vorzugsweise aus der schrift de aere, aquis et locis: dann stellen aus Stobäus Florilegium. —

Vol. IX, P. II: C. G. Cobel, miscellanea philologica et critica, p. 113: die durchmusterung des Stobäus wird fortgesetzt und dann zu Aristaeneti, quem vocant Epistolis übergegangen. — C. G. Cobet, loci aliquot apud Themistium emendati, p. 170. — J. Bake, "Ατακτα, p. 171: beiträge zur geschichte der vierhundert in Athen, wobei auf Lys. defens. Polystrati (quam equidem non facile affirmem Lysiae esse, p. 179) eingegangen wird, ferner auf Lys. de bonis Niciae und andere, auf Andocides. Dann behandlung von Xen. Hell. I, 7, von Cic. in Vatin., pro Sest., pro Mur., in Pison., pro Font., leg. Agrar. II, Brut., pro Flacco.

Vol. IX, P. III: J. Bake, "Ατακτα, p. 225: stellen aus Cicero's or. pro Murena. — C. G. Cobet, Themistil loci aliquot emendantur, p. 243. — C. G. Cobet, ad Iuliani συμπόσιον η κρόνια, vulgo Caesares, p. 249. — C. G. Cobet, Babrii fabulae, impostoris Graeculi fraus deprensa, p. 278: bezieht sich auf die von Lewis edirten fabeln. — C. G. Cobet, Herodotea, p. 287 besonders nachweis von einschiebseln. — C. G. Cobet, Livius nonnullis locis emendatus, p. 298: nämlich Liv. XXII, 34: ib., 6. — J. Bake, "Ατακτα: p. 299: bemerkungen zu Cic. Orator, mit besonderm bezug auf Sauppe Coniect. Tull., Götting. 1857: dann Cic. de Offic., Brutus. — C. G. Cobet, Pauli Apostoli locus in epistola ad Hebraeos 11, 4 tentatus, p. 308. — W. G. Phygers, lectiones Tullianae, p. 323: stellen aus Cic. or. pro Manil, pro Cluent., pro Rabir., pro Sestio werden behandelt. — C. G. Cobet, Cic. pro Muren. 13, 29. 18, 40. 22, 46.

Verslagen en Mededeelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen. IV, 3 (1859), [s. oben p. 384]: Van Heusde, über die wolken des Aristophanes. Der verfasser weist die Wolfsche ansicht (die in dem sitzungsbericht der academie selbst von dem secretair irrthümlicher weise als die Zellersche hingestellt wird), dass Aristophanes angriff auf Socrates in den wolken aus des letztern ursprünglicher richtung auf die naturstudien (Anaxagoras) zu erklären sei, und dass deshalb Socrates, weil über diese richtung längst hinaus, zu den beschuldigungen habe lächeln können. Er untersucht dann, welche ähnlichkeit der Socrates des stücks mit dem historischen Socrates gehabt habe; er findet (mit Seeger), dass diese ähnlichkeit nur die äusserlichkeiten featerhal-

ten hat; ferner prüft er, worin Aristophanes schilderung abweicht und zeigt, dass Socrates mit unrecht von dem dichter als in das φυοντιστήριον sich einschliessend dargestellt werde, da doch gerade seine lehre grösstentheils öffentlich gewesen sei; und dass er nach Xenophon's zeugniss damals schon längst alle gespräche über naturkunde aufgegeben hatte; ferner erörtert er, wie Socrates selbst über das ihm entgegengestellte ebenbild geurtheilt hat und schliesst (trotz der apologie), dass Socrates bei seiner langmuth den angriff habe leichter hinnehmen können, als von Seeger vorausgesetzt wird, zum theil auch aus rücksicht auf Aristophanes talent, vielleicht auch günstiger gelaunt durch den vorangegangenen Connus des Amipsias. Er kommt sodann zu der frage, welchen erfolg die aufführung des drama's gehabt habe, entscheidet, dass es zwar weniger beifall bei den kampfrichtern, desto grössern aber bei dem volke gefunden habe und versucht danach  $\pi \rho \omega \tau \sigma v \varphi = v \mu \tilde{\alpha} \varphi$  in der parabase 523 durch "euch vorzugsweise" (by voorkeur) zu erklären; er untersucht weiter, was in der neuen umarbeitung geändert ist; endlich, wie Aristophanes von Socrates gedacht habe; der verfasser glaubt, dass, wie sehr auch Socrates sein wesen öffentlich getrieben haben mag, mit seinen studien, bestrebungen und erklärungen der schriftsteller, nebenbei auch zurückgezogenheit verbunden gewesen sein muss und wie die staatsmänner diese angesehen hätten, sehe man aus Gorgias 485, d (es ist bekannt, heisst es hier bei dem verfasser, mit einem der merkwürdigsten druckfehler die je gemacht warden sind, dass Socrates den Gorgias nicht lange nach Socrates tode schrieb); solche studien, sonst dem öffentlichen atheniensischen leben so fremd, hätten zu dem φροντιστήριον veranlassung gegeben; er weist dabei nach, dass der orakelspruch - vielleicht kurz vor der aufführung der wolken unter die leute gebracht, wie dem Amipsias, dem Eupolis und dem Cratinus, so auch dem Aristophanes antrieb zu dem angriff auf Socrates gegeben habe; er tadelt K. O. Müller (literaturgesch. II, p. 236) und Zeller, geäussert zu haben, dass Aristophanes bei derselben ansicht über Socrates immer geblieben sei; er schliesst vielmehr aus Plato's äusserungen und benehmen, dass Aristophanes Socrates besser zu würdigen gelernt habe. — Im gegensatz hierzu setzt Scholten den angriff des komikers gegen den philosophen auf rechnung seiner conservativen gesinnung, welche in ihrer blindheit Socrates und die sophisten als umsturzmänner völlig zusammenwarf Die drei zusammengehörigen abhandlungen füllen beinahe das ganze heft von p. 227-356.

V, 1: Janssen, pfahlbauten; zusammenstellung dessen, was dem verfasser auf seiner reise durch Deutschland und die Schweiz in verfolgung dieses zweckes neuerdings bekannt geworden ist; zweite mittheilung (s. Philol. XV, p. 173). — Boot, bemerkungen gegen Bake's angriff auf die echtheit der ersten Catilinaria

- (s. Philol. XV, p. 173). Der verfasser vertheidigt die echtheit der rede durch die (nebenbei auch in kritischer hinsicht von ihm erörterte) von Rinkes (introd. XLI) allerdings ohne gründe verdächtigte und von Bake bei seite gelassene stelle des rhetors Seneca, Suas. VII, welche die ersten worte der rede aufführt. Bake erklärt seine bisherigen äusserungen nur für die vorläufer einer grösseren arbeit, in welcher gerade die erste rede, die er bisher absichtlich noch wenig vorgenommen habe, vorzugsweise besprochen werden soll.
- V, 2. Bericht über die philologischen nachforschungen in den spanischen bibliotheken, welche von den zu diesem zwecke von der akademie dorthin geschickten herren Halbertsma und Herverden 1858 und 1859 angestellt worden sind.
- V, 3. van Heusde, vortrag über die hochzeitfeierlichkeiten der Römer; wird in einem der nächsten hefte abgedruckt sein.

Schweizer anzeiger 1859, nr. 3 august. Dolmen in Regny (bei Genf) und Hermetschwyl (im Aargau). -- Ein römischer stubenofen? - Nr. 4. Celtische pfahlbauten am Neufchateler see bei Concise; zahlreiche antiquitäten aus dem steinzeitalter - 1860. nr. 1: H. M.: zwei unbekannte gallische goldmünzen, sogenannte regenbogenschüsselchen, auf denen sich ein halbkreisförmiger ring und sechs kugeln angebracht befinden; jener vielleicht das münzzeichen (da blosse ringe oder halbringe in der ältesten zeit als münzen benutzt worden zu seien scheinen; s. Franz von Kiss. "über die zuhl - und schmuck - ringgelder, eine der vorhistorischen münzsorten"), die kugeln dagegen vielleicht das werthzeichen. Herr von Streber in München wird über alle die bei Irsching (im kreise Ingolstadt) gefundenen goldmünzen, mehr als 1000, zu denen auch die hier veröffentlichten gehören, eine besondere abhandlung erscheinen lassen. Dem aufsatz sind abbildungen beigefügt. - H. M.: 43 römische kupfermünzen zwischen Estavaver und Font am Neufchateler see gefunden; von Hadrianus bis Fl. Cl. Constantinus. - K. L. Roth: römische inschrift aus Augst:

## DEO INVICTO

## TYPVM AVROCHALCUM

d. h. dem unüberwindlichen gotte (Mithras) ein messingenes bild des sonnengottes (die andern Mithrasinschriften aus der Schweiz werden dabei aufgezählt). Die inschrift ist vollständig, trotzdem dass der name des gebers und ein verbum, wie dedicavit, fehlen.

---- K. L. Roth: neu entdeckte inschrift zu Vindonissa (jetzt Altenburg) von dr. Urech aufgefunden:

0 — C A E S A R E
— POTESTAT — X
0 — POMPONIO — S
0 — LEGATO — AVGV

Gewiss Lucius Pomponius Secundus unter Claudius legat in

Deutschland (s. Tac. Ann. XII, 28) auch als dichter bekannt (Plin. Epist. III, 5). — Nr. 2: H. M.: römische inschrift aus Vindonissa, die erste reihe in fusslangen buchstaben:

## O. CAESARE

POTESTAT 'X

O . DOMBONIO.8

O ' LEGATO. AVGV

Nach Tac. Ann. XII, 27 war P. Pomponius Secundus [Lucius ist hier und 28, sowie 2, 41 sein vorname und ein beiname wird bei Tacitus nicht angegeben] kaiserlicher legat in Obergermanien 802 und 803 [804] nach erb. d. St.; er wird Tac. XI, 13. P. Pomponius consularis genannt. Deutet man die inschrift auf die zeit des kaisers Claudius und denkt man sich vor potestat. das wort tribunicia theils verwischt, theils abgebrochen (ein c ist noch stehen geblieben), so kommt man, da Claudius regierungszeit 794 beginnt, durch sein zehntes tribunat auf das jahr 803; und scheint es, dass diese inschrift das älteste denkmal von dem aufenthalt der 21sten legion in diesen gegenden ist. In auffallender weise erläutert diese inschrift ein anderes bruchstück, Mommsen Inscr. conf. Helv. Nr. 248 (in welchem die erste zeile ebenfalls fusslange buchstaben enthält):

AVGVSTO VNDO.LEG.AV LEGIO

indem sie zeigt, dass in dem bruchstück undo zu lesen ist Secundo und dass es auf P. [L] Pomponius Secundus zu beziehen ist. — Der verfasser ergänzt daher etwa so: (Ti. Claudi)o Caesare (Augusto Germanico pontifice maximo tribunicia) potestat. x (Publi) o [Lucio] Pomponio S(ecundo) . . . . . o legato Augu-(sti legio XXI). — H. M.: eine römische inschrift aus Faucigny in Savoyen (Henzen, Inscr. Orell. III. nr. 5256) nach den berichtigungen Renier's, [s. Phil. XV, p. 574]. Es geht unter andern daraus hervor, dass Caes. b. G. I, 10 (Plin. III, 20. 24 etc.) mit den besten handschriften Ceutrones zu lesen ist (Schneider, Nipperdey, Glück haben hier Centrones). — H. M.: grabstein eines römischen reiters, einen reiter auf seinem pferde und im hintergrunde einen infanteristen darstellend, wie sie ähnlich von Fuchs alterthümer von Mainz p. 100 taf. XIII und von Mommsen, die Schweiz in römischer zeit, taf. 1 und 3 beschrieben worden sind (dazu eine abbildung). - H. M.: Porta Romana oberhalb Ragaz Ct. St. Gallen: spuren eines steinernen thores, durch welches die Römer den pass geschlossen hatten.

Tidskrift for Philologi og Paedagogik. Kjöbenhavn. I, 2, 1859: Oversigt over de nysopdagede Fragmenter af Taleren Hyperides, von O Fibiger: p. 93—111. Nach der absicht des

verfassers nur historisches referat über die 1847 dem Engländer Harris in Oberägypten durch einen glücklichen zufall zuerst bekannt gewordenen, und im jahre 1848 von A. Boeckh hereits in der allgemeinen hallischen literaturzeitung behandelten "bruchstücke aus den reden des Hyperides". In diesem ersten theil ganz an Boeckh angeschlossen (fortsetzung folgt). - Belysning of nogle Steder i Horatses Satirer. Af L. C. M. Aubert (in Christiania) p. 111-122. 1) zu Sat. II. 5. 90. 91: Difficilem et morosum offendet garrulus, ultro | Non etiam sileas. Nach motivirter verwerfung älterer und neuester ausleger, ultro hier nach seiner grundbedeutung, im gegensatz zu citro gefasst: also auf jener, auf der entgegengesetzten seite. Eben so zu verstehen Ter. And. 4, 3, 3. Eun. 1, 1, 24-25. 4, 7. 42. Livius 1, 5. accusant ultro. 3, 65. 5, 37. 21, 28. 23, 38. Fast überall von den erklärern übersehen; nur Rothe richtig zu Agricol. 19: assidere nitro. 2) Sat. II, 8, 52. 53, illutos Curtillus echinos | Ut melius muria, quod testa marina remittat. Auch hier nach missbilligender rundschau des zur erklärung bisher geleisteten, die worte ut melius muria aufgefasst als eine höchst bemerkenswerthe, vielleicht einzig dastehende nachbildung der griechischen construction: os mit dem particip zur angabe des subjectiven grundes. 3) Sat. I, 10, 21. 0 seri studiorum! quine putetis | Difficile et mirum etc. Gegen die fast allgemein recipirte annahme der hier eingetretenen vermengung von zwei ganz heterogenen constructionen. Die hier stattfindende construction bisher nur richtig erklärt in Reisigs vorlesungen p. 473: Ne an dieser und an ähnlichen stellen bald als wirkliche, bald als rhetorische frage, bestimmt zur wiederaufnahme eines unmittelbar vorausgehenden ganzen fragesatzes, oder ausrufs, und zwar so dass die begründung dieser rhetorisch heftigen wiederaufnahme des eben vorausgegangenen im angefügten relativsatz enthalten liegt. Aehnliche beispiele aus Plautus. Endlich: 4) Hor. Epist. II, 2, 52. Sed quod non desit habentem | Quae poterunt unquam satis expurgare cicutae | Ni melius dormire putem, quam scribere versus? Desit trotz aller bisher versuchten. zum theil monströsen erklärungen, nichts als ein alter schreibfehler für dest. Dieser irrthum nach Forcellini gar häufig beim Tibull, Ovid, Statius. Quod non defit = der solide, in seinem Sabinergütchen ihm zu theil gewordene besitz. - Blandinger (miscellen) p. 149-174. 1) erklärung dreier stellen der Anabasis von Wiehe. Anab. 1, 3, 16. Die worte, ωσπες πάλιν τον στόλον Κύρου μη ποιουμέτου richtig, das μη nicht zu tilgen. Die worte aber nicht zu übersetzen mit Krüger und der dänischen schulausgabe: als ob Kyros zurückziehe: sondern, als ob Kyros nicht nun wieder einen neuen feldzug vorhabe. Gleich darnach: Εί δέ τι καὶ τῷ ήγεμόνι πιστεύσομεν, ῷ αν Κῦρος δῷ, τί κωλύει καὶ τὰ ἄχρα ἡμῖι κελεύειν Κῦρον προκαταλαμβάνειν. Hier ist  $K\tilde{v}\varrho\sigma$  object des letzten satzes,  $\eta\mu\tilde{v}$  dativus commodi: was his-

dert uns dann ihn aufzufordern auch die berghöhen für uns zu besetzen? Die übliche erklärung führt zu der absurdität: wenn wir ihm auch trauen, was hindert uns dann ihm zu misstrauen? -Anab. 1, 9. 13: ἔχοντι ὅτι προχωροίη nicht: si haberet cur iter faceret: sondern: mit allem, was ihm bequem, oder in seinem interesse, mitzunehmen, sc. ohne furcht vor ausplünderung, vgl. Cyrop. III, 2, 29. — 2) Fr. Schiern, Plin. N. H. II, 1. Deutsche und französische gelehrte haben un peu d'exagération in der behauptung zu finden gemeint, das am thracischen Bosporus der ruf einer menschenstimme vom gestade des einen welttheils nach dem des andern hinüber sollte vernommen werden können. Die richtigkeit jener angabe bestätigt durch ein 1857 von französischen reisenden angestelltes experiment. Zu Plinius VI, c. 24 ferner die bemerkung, dass die engste stelle des Bosporus nicht, wie man bisher meist angenommen, zwischen Anatoli Hissar und Rumili Hissar, sondern dem Pontus Euxinus etwas näher liegt.— 3) Ueber die regierungsprincipien des Trajan, forsetzung der zwischen Grimur Thomsen und Holm über diese frage entstandenen controverse 1). Thomsens replik p. 152-158, für die republicanischen neigungen des Trajan, besonders gestützt auf stellen, wo Tacitus, wie im dialogus, schon vom Vespasian lobe, dass er tranquillitatem et libertatem, oder vom Nerva, dass er res olim dissociabiles, principatum et libertatem zu stande gebracht und mit einander ausgeglichen; ausserdem gestützt auf die natur der sache, dergemäss "eine natürliche reaction in freisinnigem geist und republicanischer richtung gegen der früheren kaiser despotismus" an sich wahrscheinlich. Berufung auf den Panegyricus, auf Gibbon 1, 127 u. s. w. -Holm, duplik p. 158-168. Ueberzeugende widerlegung, angeschlossen an Guizots urtheil: il restait encore dans le monde Romain des habitudes de liberté, que le despotisme n'avait eu ni le temps ni le besoin de détruire. Reduction jener libertas des Tacitus nach seiner eignen erklärung Histor. I, 1 auf das recht: sentire quae velis et quae sentias dicere; u. s. w. - 4) Ueber Madvigs im vorigen hefte<sup>2</sup>) aufgestellte conjecturalkritische aufgaben. Zehn antworten bei der redaction eingegangen, sieben derselben umfassen alle aufgaben. Ueber die erste fast alle einig; statt ὅτι ἡ πᾶσαν zu lesen entweder ὅτι πᾶς ἂν oder ὅτι ἄπας ᾶν. der zweiten will Madvig  $\beta \lambda \dot{\alpha} \beta \alpha \varsigma$  tilgen; die antworten alle anders. Bei der dritten fast alle völlig einig: zu lesen οὐδ' αν σαφη. Bei der vierten alle, wie Madvig οὐκ ἂν ο lδ' εί ζητοίη τις. Eben so, mit zwei ausnahmen, bei der fünften: α δη ποιεί. sechsten stelle, mit einer ausnahme, alle: senatoriae dignitatis. Endlich fast einstimmig die siebente: per se quaereretur; und einstimmig alle mit Madvig die achte: sic transire ad nos hic potest. - I, 3, 1860: Några ställen hos den Attike talaren Anti-

<sup>1)</sup> Philol. XV. p. 191 und 554.

<sup>2)</sup> Cf. Philol. XV, p. 553.

Af Joh. G. Ek (Lund) p. 191-197. Vier stellen besprochen. 1. Tetral. I, p. 3. Hier τούς μέν γάρ ότε φόβος ήτε άδικία ίκανη ήν παῦσαι της προθυμίας: so, wie geschrieben steht, ganz richtig; weder mit Bekker προμηθίας zu lesen, woch mit Linder (Upsal. 1859) alijout. Mit der obigen bezeichnung werden nämlich dieselben gemeint, die eben vorher hiessen: oi ήσσον κινδυνεύοντες. Im gleich folgenden bezieht sich dann: τοῖς δε ότε κίνδυνος ήτε αίσχύνη μείζων ούσα της διαφοράς, εί καί διετοήθησαν ταυτα πράξαι auf dieselben, die früher erwähnt wurden, als: τῶν μᾶλλον ἐν φόβω ὅντων. Bei entgegengesetzter bezugnahme kommt eine ganz ungereimte insinuation (einer stattfindenden διαφορά) gegen alle, die das verbrechen nicht begangen, in den text. - 2. Tetral. 1, 8, 5: τούτων δὲ μαλλον α είκος ήν δρασάντων, οί μέν έπὶ τοῖς ίματίοις διαφθείραντες αύτους ούχ αν έτι είχοτως άφίσιντο, έγω δε απήλλαγμαι της ύποψίας. Irrige correctur α οὐκ εἰκὸς ἦν. Εἰκὸς ἦν hier nicht: verisimile, sondern par erat: τούτων hier die anverwandten des ermordeten, wie schon §. 3. — 3. Tetr. II β. 2: ὑπὸ δὲ σκληρᾶς ἀνάγκης βιασάμενος καὶ αὐτὸς εἰς τὸν ὑμέτερον ἔλεον, το ἄνδρες δικασταί, καταπεφευγώς δέομαι ύμων, έαν ακριβέστερον, 🛊 ώς σύνηθες ύμιν δόξω είπειν, μη διά τάς προειρημένας τίγας άποδεξαμένους μου την απολογίαν δόξη καὶ μη αληθεία την κρίσιν ποιήσασθαι. An dieser stelle weder ἀποδεξαμένους - benigne excipere, noch dem worte ein ἀπηνῶς oder σκληρῶς vorzesetzen, sondern mit δόξη καὶ μὴ άληθεία gleichfalls zu verbinden, sogut wie die folgenden: την κρίσιν ποιήσασθαι. Rechtfertigung dieses schema ἀπὸ τοῦ κοινοῦ gerade an dieser stelle, nebst beifügung mehrerer beispiele. Endlich gegen Funkhänels versuch (neue jahrb. april 1859) das erste μή umzustellen: μὴ δόξη κτλ., wobei das διά τὰς — — τύγας ganz unklar wird oder bleibt. — 4. Tetr. II, β. 8: ὁ δὲ παῖς βουλόμενος προδραμεῖν τοῦ γώρου διαμαρτανών έν ο διατρέγων οὐκ αν ἐπλήγη. Für Reiske's änderung: γώρου in γρότου. Beim festhalten der texteslesart werden auch die neuesten ausleger noch immer genöthigt eine wunderliche unterscheidung zwischen προδραμείν und διατρέγων und bei dem knaben einen eben so wunderlichen einfall vorauszusetzen. - I anledning af J. N. Madvigs Ströbemærkninger. Af J. G. Ek p. 197-202 5). 1. Für die bisherige erklärung von Aeneid. 1, 321-324: Succinctam pharetra et maculosae tegmine lyncis | Aut spumantis apri cursum clamore prementem. Gegen den vorgebrachten einwurf, dass thierfelle keine tracht für jägerinnen im alterthum, dürfte zur rechtfertigung unserer stelle schon Aen. XI, 575-577 die schilderung der Camilla genügen: Tigridis exuviae per dorsum a vertice pendent. Ferner tegmen nie gleich pellis, sondern immer die aus dem felle

<sup>3)</sup> S. Philol. XV, p. 552.

des getödteten thieres künstlich verfertigte bekleidung. Auch sind beide gegensätze hier möglich: sowohl: errantem - aut prementem; als auch et maculosae — aut spumantis. — — Ueber Hor. Od. II, 18, 14: Satis beatus unicis Sahinis. Eingestanden die grosse härte der fügung, wenn unicis Sabinis gleich stehen soll einem unico Sabino. Dennoch scheint schon die stellung und verscäsur das satis als adverb unzweideutig mit beatus zu verbinden. Einen ausweg aus dieser verlegenheit deutet an: Od. III, 4, 21. 22 Vester, Camenae, vester in arduos Tollor Sabinos. Sabini hier und dort = Sabinerland. Dadurch bekäme II, 18 eine gutmüthig epigrammatische wendung; wie ja auch Cicero in der prosa seines briefstyls scherzend davon spricht ganz Puteoli kaufen zu wollen (Epist. VII, 3). Dem dichter Horaz war aber ja auch in der that der volle naturgenuss des ganzen romantischen Sabinerlandes mit seinem gütchen zugefallen; die ausschliessliche rücksicht auf die sata des letzteren verwandelte ihn in einen ökonomen. Endlich bedeuten beim Virgil sata nie die saatfelder. Parallelstelle zu dieser: Epod. 1, 25: Satis superque me benignitas tua Ditavit. Und verhalte es sich mit dieser erklärung, wie auch immer; auf keinen fall ist unica Sabina gleichbedeutend mit einem unicum Sabinum, sondern durch eine accommodation mit dem vorausgehenden largiora in beziehung gesetzt = mea illa, quae in Sabinis habeo. - Beurtheilende anzeige von Guilielmus Linder De rerum dispositione apud Antiphontem et Upsalae 1859: von Andocidem oratores Atticos commentatio. p. 226-242. Diese disposition angelehnt an die sogenannte rhetorik des Anaximenes, nebst vielen kritischen und kritisch exegetischen anmerkungen zum text. Die von Chr. Cavallin in Lund abgefasste beurtheilung spricht sich im ganzen wenig befriedigt aus über jene leistung: die conjecturalkritik zu spröde gegen fremdes verdienst, zu leicht befriedigt durch eigne hypothesen; die erläuterungen nicht selten verfehlt, und angeschlossen an Müllers höchst unzuverlässige übersetzung in der pariser ausgabe; endlich die disposition manchmal verkehrt oder oberflächliche angabe eines argumentum. Schliesslich eine bemerkung über die zweifelhafte berechtigung von einer rhetorik des Anaximenes zu sprechen. - Ferner eine kurze besprechung des 1858 bekannt gewordenen Wiener Juvenal-codex, und der grundzüge der griech. etymologie von G. Curtius. Ausserdem in diesem heft von p. 175-190 eine sprach philosophische untersuchung über die grundbedeutung der im lateinischen und griechischen dem comparativ für den gegenstand der vergleichung beigegebenen casus (wesentlich einig mit Ewald). Von L. C. M. Aubert in Christiania.

Kort Udsigt over det philologisk-historiske Samfunds Virksomhed. 1858 — 1859. Femte Aargang. Erste sitzung. Ueber die Tholos des alterthums; von Bruun. Kein monument, keine ausführliche beschreibung, keine zur veranschaulichung des 574 • Miscellen.

ganzen baues hinreichend erhaltene ruine noch vorhanden. Nur bei späten lexicographen das οἴκημα κυκλοτερές, οἰκος περιφερής und dergl. m. Und auch unter diesen sparsamen notizen wenigstens scheinbar widersprüche, insofern das dach bald oben spitz zulaufen, bald eine gewölbte kuppel sein soll. Höchst verschiedene ansichten der neueren über die ausgleichung beider angaben. Unter den erhaltenen denkmälern das monument des Lysikrates und die Vestatempel in Rom und Tivoli zur veranschaulichung derselben wohl am meisten geeignet. Ueber die zeit der ersten entwickelung dieser bauform keine nachrichten. Rundbauten mit kuppeln erst seit Alexander, die kunst der wölbung bis ins fünfte jahrhundert. Dann besprechung der einzelnen stellen. Ilias XXII eine vorrathskammer; die s. g. schatzkammern des Atreus und Minyas grabmäler (gegen O. Müller für Welcker und Mure); die wirklichen schatzkammern wohl nach Paus. VI, 19, 2 und 9 immer in tempelform. In Sparta der Tholos auch Skias genannt, = ein Odeion; u. s. w. bis zu der merkwürdigen beschreibung jenes vogelbauers bei Varro R. R. III, 5, 19.

Dritte sitzung. J. Forchhammer: literarhistorische und kritische bemerkungen zur rhetorischen schrift ad Herennium. Der verfasser offenbar nach dem ganzen inhalt vor der wirksamkeit des Hortensius und Cicero, nach dem Crassus und Antonius. Der ton, stil, der gegensatz zur schrift de inventione in der terminologie, sowie in manchen einzelheiten des systems sprechen gegen Cicero selber. Quint. IX, 3 und ähnliche stellen zeigen deutlich, dass er die schrift, namentlich das vierte buch muss gekannt und benutzt haben. Verfasser vielleicht, wie Kayser will, Cornificius; nur seltsam Quint. III, 1, der ihn später als Cicere stellt. In kritischer hinsicht sehr zahlreiche, zum theil sehr alte, aber stark interpolirte handschriften vorhanden; dies erklärlich aus dem allgemeinen gebrauch dieser schrift im mittelalter als lehrbuch: dadurch die handschriften zum theil in die stellung von collegienheften; erklärende randglossen beigefügt von jedermann.

Fünfte sitzung. Ueber den Aventinerberg von Ussing. Gegen E. Braun's ansicht, dass derselbe ursprünglich Roms begrähnissplatz. Der grund dafür, dass er ausser dem pomörium lag, vielmehr darin zu finden, weil er in der alten zeit auch ausserhalb der mauer gelegen. Die berichte nämlich des Dionysius von seiner befestigung durch Romulus und die sage, dass Ancus ihr bebaut haben soll, sind nur vermuthungen späterer chronisten; ja selbst die allgemeine annahme, nach welcher Servius Tullius ihn in die befestigung der stadt hineingezogen, ist aus folgenden gründen zu verwerfen. Erstlich dort lag der Dianentempel, als gemeinsames heiligthum der Römer und Latiner; zweitens gelten beide secessiones plebis, 494 und 449 nur als drohende demonstrationen; bei jener annahme würden sie aber eine besitzergrei-

fung oder eroberung der stadt voraussetzen; drittens im jahre 456 (Tribun Icilius) ist er noch eine bewaldete feldmark. Die annahme aber, dass aus strategetisch fortificatorischen gründen solche felder von den stadtmauern mit wären umschlossen worden, steht im widerspruch gegen die analogie aller städte im alten Italien und Griechenland. Des Servius mauer wahrscheinlich vom Coelius nach dem Palatin und Capitolinus gegangen (Tac. Annal. XII, 24 nur vermuthung). Wann der Aventinus mit von der stadtmauer umschlossen unbekannt. Es war aber natürlich, dass sich die sage vom Romulus und Remus an die beiden, innerhalb und ausserhalb der stadt, einander gegenüberliegenden berge, also an den Palatinus und Aventinus, anschloss. So der Aventinus der berg des Remus, welchen um der uves remores willen die auguren vermieden. Hieran schloss sich dann die sage von einem unglücklichen augurium des Remus und seinem grabe. wurde der berg ein unglücksberg, und als in späterer zeit Sulla und Cäsar das pomoerium weiter hinaus legten, wagten sie aus rücksicht auf die auspicien nicht, den Aventinus mit von demselben zu umschliessen.

Siebente und achte sitzung. Ueber die äsopische fabel. Von J. Pio, mit besonderer rücksicht auf ihre geschichtliche entwickelung und Wagners: Essai sur les rapports qui existent entre les apologues de l'Inde et les apologues da la Grèce, 1854. Der griechischen fabel hier, namentlich unter berücksichtigung der correspondirenden sprichwörter ihre autochthone selbstständigkeit vindicirt; daneben die neigung, manche indische fabel als vom griechischen einfluss abhängig aufzufassen. — Die elfte sitzung: über Hyperides von Nutzhorn: zusammenfassende darstellung des seit 1847 (John Arden) bis 1856 (Mr. Hobart) von seinen fragmenten aufgefundenen und bekannt gemachten.

Nordisk Universitets - Tidskrift III, 4. Upsala, 1857, p. 50-A. Frigell: "Om de förnämsta handscrifternatill Cæsar de Bello Gallico". Im allgemeinen sind die normal-codices von lateinischen schriftstellern unter denen zu suchen, welche mit sogenannten subscriptionen versehen sind (als z. b. am ende jedes buchs von Casar de b. g.: Iulius Celsus Constantinus V. C. legi). Wie bei den meisten schriftstellern des alterthums, so ist auch bei Cäsar in den letzten jahrzehenden zwar viel geschehn, um den text von den librarien fehlern zu reinigen, aber noch ist man nicht so weit gekommen, dass man die wichtigsten handschriften, oder zumal irgend eine derselben, richtig und vollständig kennt: ja, man ist sogar nicht darüber einig geworden, welche diese seien. In betreff der memoiren über den gallischen krieg steht doch fest, dass die deutschen philologen Schneider und Nipperdey (und vor ihnen Apitz) der wahrheit am nächsten gekommen sind, und der letztere hat das verdienst einer genaueren unterscheidung der hand-Beide nehmen den membran-codex in der stadtbiblioschriften.

thek zu Amsterdam (Bongarsianus I.) als den ältesten und vortrefflichsten von allen bekannten an, darin der angabe Oudendorp's folgend, welcher ihn in die erste hälfte des neunten jahrh, setzt, Diesem zunächst stellen sie den in Paris, unter nr. 5763, befindlichen (Parisinus I.), den sie theils im neunten, theils im zwölften jahrh. geschrieben sein lassen. Man hat dem cod. Bongars. größeres ansehn als dem Paris. I zuerkannt: dies jedoch ohne hinlänglichen grund. Vergleicht man alle die stellen, wo jener diesem vorzuziehen ist, werden sie nicht 150 betragen; derer hingegen, wo das entgegengesetzte stattfindet, sind mehr als 270. Beide codd. sind auch von fast gleichem alter. Dass der cod. Paris. seinen ursprung aus dem alten Floriacum ad Ligerim, jetzt Fleury oder S. Benoit-sur-Loire (unweit Orleans) herleitet, zeigt die fol. 53 befindliche schrift an: hic est liber sancti benedicti floriacensis. Beide handschriften haben einige zeit denselben besitzern gehört. Man merke nämlich im Bongarsianus theils besondere anzeichnungen, aus "vetus Codex S. Benedicti Floriacensis" (wie ausdrücklich angegeben wird), abgeschrieben, theils die eigenhändigen namenszeichnungen: "Ex libb. Petri Danielis Aurel. 1566", und "Bongarsii". Dass die nämlichen männer auch den cod. Paris. 1. (oder richtiger genannt, cod. Floriacensis) in ihrem besitz gehabt, kann durch geschichtliche zeugnisse bewiesen werden. Als nämlich das erwähnte kloster zu Fleury von den Hugenotten ausgeplündert wurde, wurden die schätzbarsten handschriften von dem gelehrten Pierre Daniel, dem dortigen weltlichen richter, versteckt oder zurückgekauft. Seine erben verkauften seine bibliothek an Paul Petan und Jacques Bongars. Von diesen besitzern sind die erwähnten handschriften nach verschiedenen, zum theil unbekannten schicksalen, in die bibliotheken, wo sie sich jetzt befinden, gekommen. Noch eine cäsarianische handschrift von hohem range, ja, sogar besser als die des Bongars, ist vorhanden, nämlich codex Vaticanus Nr. 3864. Der stimmt mit cod. Floriacensis am nächsten überein, und ist, wie dieser und Bongars., aus dem ende des neunten oder dem anfang des zehnten jahrhunderts. Dass ein theil von cod. Floriac. (wie Nipperdey meint) im zwölften jahrhundert geschrieben sein sollte, beruht ohne zweifel auf einem irrthume. Diese drei handschriften, deren eine niemals collationirt ist, zwei nur unvollständig und unzuverlässig, sind die vornehmsten unter den bis jetzt gefundenen. Unter den handschriften zweiten ranges ist cod. Vaticanus nr. 3324 (bisher beinahe ganz unbekannt) die beste, und darnach cod. Parisinus II. nr. 5764.

Druckfehler. P. 467: zeile 18 v. oben statt: nachgewiesen l. abgewiesen, P. 472: zeile 14 von unten statt: aber l. eben. P. 479: zeile 15 von unten statt: wie l. ein. P. 496: zeile 3 von oben statt und l. nur. P. 503: zeile 5 von unten statt: gemüth l. gewicht. P. 510: zeile 32 von unten statt: ersten l. fünften. P. 513: zeile 14 von oben statt (IV, 2) l. (2), bd. IV. Ebendaselbst fehlt zeile 14 von unten mach den worten: machtgebiet der letzteren: ein: nicht.

## I. ABHANDLUNGEN.

## **X**.

## Kritische analekten.

1. Homer. Od. IV, 605 lehnt Telemachos das gespann rosse, welches ihm Menelaos als gastgeschenk anbietet, ab, indem seine heimatliche insel dafür nicht geeignet sei:

Έν δ' '10 άχη οὐτ' ἂρ δρόμοι εὐρέες, οὕτε τι λειμών. αἰγίβοτος, καὶ μᾶλλον ἐπήρατος ἱπποβότοιο. οὐ γάρ τις νήσων ἱππήλατος οὖδ' εὐλείμων, αἴ θ' άλὶ κεκλίαται ' '10 άκη δέ τε καὶ περὶ πασέων.

Vs. 606 entbehrt ganz der verbindung mit dem vorhergehenden, hart ist nicht so sehr die ellipse des verbums ¿στίν, sondern weit mehr dass man aus den worten ἐν δ' Ἰθάκη im vorhergehenden verse  $I\theta \acute{a} imes \eta$  als subject ergänzen muss. Dann aber stehen auch die beiden folgenden verse 607 und 608 in keinem recht logischen zusammenhange mit vs. 606: denn der gedanke, dass alle inseln überhaupt sich wenig für rossezucht eignen, war wohl passend, wenn Telemachos nur gesagt hätte: Ithaka sei eine νησος αίγίβοτος, ist aber störend nachdem er weiter hinzugefügt hat, dennoch sei ihm seine heimath lieber als ein reiches rosse nährendes land: denn nun erscheint jene liebe zum vaterlande wie eine bloss verständige resignation, die sich in das unvermeidliche fügt. Endlich sind die letzten worte 'Ιθάκη δέ τε καὶ περὶ πασέων ganz abgerissen und äusserst hart, da nur negative ausdrücke Die schwierigkeiten dieser stelle sind den vorausgegangen sind. kritikern auch nicht entgangen, und wie gewöhnlich hat man sich durch athetese zu helfen gesucht. Schon Ameis bezeichnet vs. 606 als verdächtig, und Hennings "über die Telemachie" p. 190

erklärt ihn geradezu für unecht. Auch Nitzsch nahm an dem ausdruck  $i\pi \eta_{\varrho\alpha\tau\sigma\varsigma}$  anstoss, und suchte denselben durch eine künstliche deutung, die er wohl jetzt selbst nicht mehr billigt, zu rechtfertigen. Die athetese ist jedoch hier unstatthaft, der vers ist an sich untadlich, und wenn man ihn entfernt, bleibt immer noch die schwierigkeit in vs. 608. Alles ist in bester ordnung, sobald man vs. 606 an den schluss der rede des Telemachos stellt:

'Εν δ' 'Ιθάκη οὖτ' ἃρ δρόμοι εὐρέες, οὖτε τι λειμών · οὐ γάρ τις νήσων ἱππήλατος οὐδ' εὐλείμων αἴ θ' ἀλὶ κεκλίαται · 'Ιθάκη δέ τε καὶ περὶ πασέων αἰγίβοτος, καὶ μᾶλλον ἐπήρατος ἱπποβότοιο.

Nun erst schliesst die rede in passender weise mit dem ausdruck des innigen gefühls und der liebe zur heimath: Ithaka, wenn es auch arm ist und nur ziegen nährt, ist dem Telemachos werther, als wenn es reich wäre und zur rossezucht sich eignete. Die umstellung der verse ward wohl absichtlich in alter zeit von einem rhapsoden vorgenommen, der den gleichklang οὖτε τι λειμών und οὐδ΄ εὐλείμων vermeiden wollte: aber dergleichen kommt in der Odyssee öfter vor; wenn auch nicht gerade beabsichtigt, wird doch der gleiche auslaut der verse nicht gemieden: vergl. IX, 248 und 49 εἴη, X, 44, 45 ἐστὶν, ἔνεστιν, oder XXIII, 43, 44 κάλεσσεν, καλέσσαι, XXIV, 417, 18 ἔκαστοι, ἔκαστον. Unare stelle hat übrigens nicht nur Horaz in den briefen I, 7, 40 ff. nachgebildet, sondern auch Simonides vor augen fr. 15:

'Ιπποτροφία γάρ οὐ Ζακύνθφ,

'Αλλ' ἀρούραισι πυροφόροις δπαδεί,

wo beachtenswerth ist, wie Zakynthos an die stelle Ithaka's tritt.

11. Homer. Odyss. VII, 107:

Καιροσέων δ' όθονέων ἀπολείβεται ὑγρὸν Ελαιον.

Lobeck patholog. vol. I, p. 257 bemerkt über diese form καιροσέων: "est prorsus singularis haec genitivi species, cuius rationem sic ut omnibus probetur explicari posse despero." Καιροσέων ist die gewöhnliche lesart, und wohl die ursprüngliche überlieferung: in den scholien scheint Aristarch als gewährsmann angeführt zu werden: Καιροσέων δ' όθονέων] Αρίσταρχος καιροσέων, word Buttmann ausdrücklich bemerkt: "Sic Pal. in scholio plane ut in lemmate: neque aliter in textu, nisi quod ibi ex emend. ita repositum videtur, cum antea fuerit καιροσων." Allein man erwartet

eher eine variante angeführt zu sehen: dies ist auch Lobecks ansicht (vol. I, p. 505). Lobeck meint einige grammatiker hätten an dieser stelle die adjectivform xaiqwisig angenommen: "a καιρώεις vero proficiscitur καιρωεσσέων et sic a nonnullis scriptum esse colligo ex scholio 'Αρίσταρχος καιροσέων." starch schrieb wohl vielmehr καιροσσέων, indem er den zischlaut verdoppelte 1). Darauf führen auch die unmittelbar folgenden bemerkungen des scholiasten: Καίρος δε ό μίτος, οῦ παράγωγον τὸ καιρόεις, θηλυκὸν καιρόεσσα ή γενική των πληθυντικών καιροεσσών, καὶ κατά συγκοπήν καιροσσών, κατά διάλυσιν δέ καιροσέων. Aber der grammatiker, dem diese erklärung gehört, schrieb offenbar καιροεσσέων, denn hätte er καιροσέων gelesen, so musste er auch die vertauschung des oo mit dem einfachen zischlaute rechtfertigen: und die schreibung καιροσσέων erkennt auch das Et. M. 499, 44 an, nur dass dort die entstehung dieser form durch einen ὑπερβιβασμός aus καιροέσσων (καιροεσσών?) erklärt wird, während ebendas. 498, 8 die form καιροσέων sich findet. Eustathius schreibt zwar durchgehends καιρυσέων, aber die erklärungen seiner gewährsmänner führen gleichfalls auf die variante καιροσσέων, am klarsten geht dies aus den worten hervor: άλλοι δε εύθεῖαν είπον ή καίροσα μονήρη λέξιν ώς άτοσσα. όθεν γενική πληθυντική καιροσών καὶ Ἰωνικώς καιροσέων. Die neueren sind in der regel den alten grammatikern (Aristarch) gefolgt, indem sie καιροσέων auf das adjectivum καιρόεις zurückführen, und zwar mit vollem recht: nur Doederlein Homer. gloss. bd. I, 246 beruhigt sich nicht dabei; er erklärt, dass dieses adjectiv nur auf vermuthung und kühner annahme beruhe; aber viel kühner ist, was er selbst substituirt. Döderlein will ×αιρώσεων schreiben, von dem substantivum καίρωσις, was allerdings die grammatiker Pollux und Hesychius anführen. Allein jene conjectur ist in jeder weise unzulässig: schon Lobeck bringt einen entscheidenden grund vor: "nomina in wois hyperdisyllaba Homemerus non novit," dann nun gar der plural καιρώσεις, und endlich will Döderlein nicht etwa einen genitiv von dem andern abhängig machen, sondern er verbindet καιρώσεις δθόναι so mit einander, dass das eine substantivum die stelle des adjectivs vertreten

Auch Dindorf hat in seiner ausgabe der scholien, wie ich so eben sehe, καιροσσέων, aber ebenfalls nur aus conjectur geschrieben.

soll, was er durch die völlig heterogenen beispiele ἄναξ βασιλεύς, σῦς κάπρος, βοῦς ταῦρος zu rechtfertigen sucht.

Der grund, weshalb man sich sträubt, in xalgo sior ein ndjectivum anzuerkennen, wie dies doch der gedanke erfordert, liegt darin, dass man diese form bisher noch nicht genügend gerechtfertigt hat: Aristarch, oder wer sonst καιροσσέων schrieb, war dem wahren nahe, blieb aber auf halbem wege stehen: Lobeck geht wieder etwas zu weit, wenn er καιροεσσέων schreiben will, denn so verstehe ich seine worte: si statuimus Homerum xaiposoσέων sic pronuntiasse, ut o et e in unam syllabam confluerent, vel synizesi vel contractione ut posteriores solent xaipovogéwr." Die sache verhält sich einfach so, in den ältesten handschriften Homers war KAIPOZEON geschrieben, das ist nichts anderes als eben καιρουσσέων, gerade so finden wir auf einer kürzlich publicirten milesischen inschrift an einem der alten bildwerke der heiligen strasse (monatsberichte der Berl. akad. 1859, p. 659) Xáρης είμὶ ὁ Κλέσιος Τειχιόσης, das ist nichts anderes als die bekannte ortschaft Τειχιοῦσσα oder Τειχιόεσσα im milesischen gehiete: denn die alte orthographie gebraucht bekanntlich in den meisten fällen das einfache vocalzeichen O auch zur bezeichnung des diphthongen OT, und selbst nachdem die lonier das alphabet der vierundzwanzig buchstaben aufgebracht hatten, war doch die macht der gewohnheit so gross, dass wir in inschriften noch lange zeit O für OY finden, natürlich so, dass häufig auf derselben inschrift die alte und die neue orthographie neben einander vorkommen. Ebenso begnügt sich die alte orthographie bekanntlich mit dem einfachen zeichen meistentheils auch da, wo eine verdoppelung des consonanten eintrat: auch diese sitte behauptet sich in vereinzelten fällen noch später: so findet sich z. b. selbst auf den attischen inschriften, welche die verzeichnisse der tributzahlenden bundesgenossen enthalten, neben Τειχιούσσα auch Τειχιούσα (s. Böckh staatsh. II, p. 736). So hätte man nun auch hier, als man die homerischen gedichte aus der alten orthographie in die nese umschrieb, nothwendig καιρουσσέων setzen sollen, aber weil man schon damals kein recht klares verständniss jener form besass, schrieb man καιροσέων, und diese schreibart behauptete sich bis auf Aristarch, der von einem richtigeren sprachgefühl geleitet, xalροσσέων verlangte, während er auch den diphthong hätte herstellen sollen. Wir nun sind vollkommen berechtigt xacqovacéw 💶

schreiben <sup>2</sup>), doch habe ich nichts dagegen, wenn man diesen merkwürdigen rest alter orthographie bewahrt, nur muss man ihn auch als solchen richtig auffassen. Die umsetzung der homerischen gedichte in die neue ionische orthographie war überhaupt keine leichte aufgabe, es sind hierbei manche zum theil folgenreiche irrthümer aus unkenntniss der alten sprache vorgefallen, und man erkennt deutlich, dass schon damals die homerischen gedichte nicht auf mündlicher tradition, sondern auf schriftlicher überlieferung ruhten: nur so erscheint das entstehen solcher missgriffe erklärbar: doch darüber ein anderes mal genaueres.

III. Hesiod. Theog. 199:

Κυπρογενέα δ' ότι γέντο πολυκλύστφ ένὶ Κύπρφ, 'Ηδὲ φιλομμηδέα, ότι μηδέων έξεφαάνθη.

So lautet dieser vers noch immer in unsern ausgaben, obwohl man längst erkannt hat, dass Aphrodite in der epischen poesie nicht  $\varphi\iota\lambda o\mu\mu\eta\delta\dot{\eta}s$ , sondern  $\varphi\iota\lambda o\mu\mu\epsilon\iota\delta\dot{\eta}s$  zubenamt ist; nun geht ja aber der dichter der Theogonie darauf aus, die alt-herkömmlichen beinamen der göttin zu erklären: er kann also nur

'Hδὲ  $\varphi$ ιλομμειδέα, ὅτι μειδέων ἐξεφαάνθη geschrieben haben, wie ja auch der vers wirklich citirt wird beim Schol. II. III, 424 (ὅτι μειδέων ἐξεφαάνθη), und V, 422 ( $\varphi$ ιλομμειδῆ), obwohl ich auf diese autorität kein besonderes gewicht lege. Nämlich die Böoter sagten offenbar μείδεα für μήδεα (die schaamtheile, bei Hesiod werke und tage v. 512 μέζεα, bei Archilochus 137 μέδεα, im sicilischen und tarentinischen dialect μέσα oder wohl vielmehr μέσεα) so gut wie μεῖλον statt μῆλον, δεί

2) An der contrahirten form hat man keinen anstoss zu nehmen, findet sich doch gleich ein paar verse weiter

Όσσον Φαίηχες περί πάντων ἴδριες ἀνδρῶν Νῆα θοὴν ἐνὶ πόντω ἐλαυνέμεν, ὡς δὲ γυναῖχες Ἱστὸν τεχνῆσσαι.

so hat Bekker stillschweigend geschrieben, man las früher τεχνήσαι, und als infinitiv hat diese form auch der scholiast zur Ilias Ω, 481: τηλίχου ὥσπερ ἐγών] ἔθει ἐπαγαγεῖν ἡλίχος ἔστι θὲ ὡς τὸ ὅσσων Φαίηκες περὶ πάντων ἴθριες, ὡς θὲ γυναῖχες ἰστῷ τεχνήσαι, aufgefasst, indem er ἴθριες ergänzen will: es war dies wohl die vulgata, aber das scholion τεχνήεσσαι, τεχνίθιες (τεχνίτιδες) bestätigt Bekker's verbesserung: wahrscheinlich war dies die lesart des Aristarch und Herodian, daber auch scheinlich war dies die lesart des Aristarch und Herodian, daber auch führt. Die alte überlieferung bot sicherlich auch hier τεχνήσαι mit einfachem Σ, was dann missverständlich als verbalform angesehen ward, bis Aristarch den irrthum berichtigte. Uebrigens ist wohl ausserdem mit dem scholiasten zur Ilias ἐστῷ statt ἐστὸν zu schreiben.

statt  $\delta \acute{\eta}$  u. s. w. Dies veranlasste den böotischen dichter, der bekanntlich in seinen etymologien nicht besonders glücklich ist, so gern er sich auch gerade mit der deutung der namen beschäftigt, den alten beinamen der Aphrodite  $\varphi\iota\lambda o\mu\mu s\iota\delta\acute{\eta}s$  auf diese höotische wortform  $\mu s\iota\acute{\delta}s\alpha$  zurückzuführen und so mit dem mythos von der geburt der göttin in verbindung zu bringen. Die unkunde der späteren vertauschte dann jene dialectische form  $\mu s\iota\acute{\delta}s\alpha$  mit der üblichen  $\mu\acute{\eta}\delta s\alpha$ , und dieses führte dann zu der weiteren verderbniss  $\varphi\iota\lambda o\mu\mu\eta\delta s\alpha$ , da man natürlich bemüht war die nothwendige congruenz herzustellen. — Wenn wir vs. 393 der Theogonie lesen:

Μή τιν' ἀπορραίσειν γεράων, τιμήν δε έκαστον Έξέμεν, ήν το πάρος γε μετ' ἀθανάτοισι θεοίσιν, so ist vielmehr ήν πάρος ε σχε μετ' ἀθανάτοισι θεοίσι zu schreiben, und ebenso sind vs. 399 die worte umzustellen:

Τὴν δὲ Ζεὺς ἐφίλησεν, ἔδω κε δὲ δῶρα περισσά statt περισσὰ δὲ δῶρα ἔδωκεν. Ebenso nahm Hermann an vs. 885: ὁ δὲ τοῖσιν ἔῦ διεδάσσατο τιμάς mit recht anstoss, aber seine conjectur ζαεδάσσατο ist unzulässig: er beruft sich auf Sappho fr. 86: Ζαελεξάμαν ὅναρ Κυπρογενής, aber dort hat Ahrens mit recht Ζὰ δ΄ ἐλεξάμαν verbessert. Bei Hesiod muss geschrieben werden:

ό δε τοισιν έας διεδάσσατο τιμάς.

IV. Hesiod. Op. et D. vs. 132:

'Αλλ' ὅτ' ἀν ἡβήσειε καὶ ἥβης μέτρον ἵκοιτο Παυρίδιον ζώεσκον ἐπὶ χρόνον.

Es ist offenbar zu lesen:  $\dot{\alpha}\lambda\lambda$  ő  $\dot{\alpha}$  å  $\nu\eta$   $\beta\dot{\eta}$  osis, wie bei Callimachus in Jovem vs. 56:  $O\xi\dot{\nu}$  δ'  $\dot{\alpha}\nu\dot{\eta}\beta\eta\sigma\alpha\nu$ ,  $\tau\alpha\chi\nu\dot{\nu}\dot{\nu}$  δέ τοι  $\ddot{\eta}\lambda\partial\sigma\nu$  ἴουλοι. Die gewöhnliche lesart ist wohl nur daher entstanden, weil man glaubte das verbum  $\dot{\alpha}\nu\eta\beta\tilde{\alpha}\nu$  habe nur die bedeutung des lateinischen repuerascere. — Vs. 325:

'Ρεῖα δὲ μιν μαυροῦσι θεοὶ, μινύθουσι δὲ οἶκοι

' Ανέρι τῷ, παῦρον δέ τ' ἐπὶ χρόνον ὅλβος ἀπηδεῖ.

Der plural οἰκοι ist hier völlig unstatthaft, es muss μινύθουσι δὲ οἶκον heissen: die vulgata ist offenbar entstanden, weil man an vs. 244: μινύθουσι δὲ οἶκοι Ζηνὸς φραδμοσύνησιν Όλυμπίον erinnert ward. — Vs. 737:

Μηδέ ποτ' ἀενάων ποταμῶν καλλίρροον ὕδ**ως** Ποσοὶ περᾶν, πρίν γ' εὕξη ἰδών ἐς καλὰ **ῥέεθρα**, Χείρας νιψάμενος πολυηράτω ύδατι λευκώ. Ὁς πυταμὸν διαβή, κακότητι δὲ χείρας ἄνιπτος, Τῷ δὲ θεοὶ νεμεσῶσι καὶ ἄλγεα δῶκαν ὁπίσσω.

Göttling streicht den vorletzten vers, weil er so wie er jetzt lautet, sinnlos ist, und Aristarch hat, wie es nach Proclus worten scheinen kann, dasselbe verfahren angewendet: aber man kann diesen vers nicht entfernen, ohne zugleich auch den folgenden zu streichen: und es ist wohl möglich, dass beide verse nur ein zusatz von späterer hand sind: obwohl man darüber mit sicherheit nicht entscheiden kann. Auf keinen fall ist die überlieferte lesart zu rechtfertigen, die überhaupt keine rechte gewähr hat. Die anmerkung des Proclus lautet: δς ποταμόν διαβη. άλλοι γράφουσι κακότητα. έπὶ κακότητα είδεν, άντὶ τοῦ έκακώθη. 'Αρίσταργος δε άθετει τον στίγον τουτον. "Αλλοι κακότητα έπι, οίοτεὶ έπὶ κακῷ έαυτότ. Darnach sollte man glauben, Proclus habe ἐπὶ κακότητα είδεν gelesen, aber dies ist ja völlig unmöglich: denn wo wäre raum für eine solche lesart. Göttling schreibt elner für elder: dann würde Proclus die eben angeführte variante erklären, aber dazu passt ja die erklärung ἐκακώθη in keiner weise. Es liegt auf der hand, dass die worte so abzutheilen sind: ἄλλοι γράφουσι κακότητα έπι. Κακότητα είδεν, άντὶ τοῦ ἐκακώθη. Also las man:

Ός ποταμὸν διαβῆ, κακότητ΄ ἴδε χεῖρας ἄνιπτος. κακότητα ἰδεῖν konnte man ganz gut durch κακωθῆναι erklären, da ἰδεῖν öfter in ähnlichen verbindungen steht, wo man παθεῖν eher erwartet hätte, wie bei Callimachus Epigr. 24, 3:

"Αξιον οὐδεν ίδων θανάτου κακόν.

Wer so las, musste dann freilich ausserdem eigentlich verbinden,  $\delta_S$  ποταμὸν διαβη χεῖρας ἄνιπτος, κακότητ' ἴδε und dann war der folgende vers  $T\tilde{\varphi}$  δὲ θεοὶ νεμεσῶσι καὶ ἄλγεα δῶκαν ὁπίσσω völlig überflüssig, und auf diesen vers bezieht sich wohl die athetese Aristarchs, der eben κακότητ' ἴδε lesen mochte. Aber Proclus folgt nicht dieser lesart, wie seine paraphrase zeigt. Nun wird aber noch eine andere lesart κακότητα ἔπι, und zwar zweimal angeführt: diese wiederholung ist natürlich nur ein irrthum der abschreiber: man muss offenbar die worte κακότητα ἕπι an der ersten stelle tilgen: dann lautete das ganze scholion etwa so: ΄Αλλοι γοάφουσι· κακότητα ἴδεν, ἀντὶ τοῦ ἐκακώθη· ᾿Αρίσταρχος δὲ ἀθετεῖ τὸν ἑξῆς στίχον. ἄλλοι· κακότητα ἕπι, οἰονεὶ ἐπὶ κακφ

έαυτοῦ. Diese letztere lesart ist eine verunglückte conjectur, die ebensowenig auf billigung anspruch machen kann, als das unglaublich harte κακότητὶ ἴδε χείρας ἄνιπτος. Proclus selbst las dagegen: κακότητι ἰδε χείρας ἄνιπτος: dies beweist seine paraphrase: τὸν γὰρ ἄνιπτον διἄντα διὰ κακίαν τοῦτο ποιεῖν τὴν καταφρονοῦσαν, ών δεὶ μὴ καταφρονεῖν. Ebenso Moschopulos, der wie gewöhnlich dem Proclus folgt: Ὁς διαβỹ] τοῦτο ἐπάγει τὸ ἀποβαῖνον κακὸν ἀπὸ τῆς καταφρονήσεως τούτων θέλων ἐνδείξασθαι· ῆγουν ος ᾶν διαβỹ ποταμὸν σὸν κακότητι, ῆγουν κακία τῆ καταφρονούση, ών οὸ δεῖ καταφρονεῖν, καὶ ἄνιπτος τὰς γεῖρας. Es war dies wohl die vulgata, und sie muss wieder hergestellt werden statt des sinnlosen κακότητι δὲ χείρας ἄνιπτος, was gar keine gewähr hat. Nur hat Proclus den sinn der worte:

 $\mathcal{O}_{\mathcal{G}}$  ποταμὸν διαβῆ κακότητ' ἰδὲ χεῖρας ἄνιπτος, nicht ganz richtig gefasst, wenn er in κακότητι den begriff der götterverachtung, der impietät findet. Das waschen der hände ist eine symbolische handlung: alles unlautere soll der mensch von sich abthun, nicht nur alle physische unsauberkeit, sondern auch jede sittliche besleckung ist zu entfernen: der dichter wollte also an die tiefere bedeutung jenes alten brauches erinnern, indem er sagt, wer in seiner sünde und mit ungewaschenen händen den fluss durchschreitet, dem zürnen die götter und senden ihm unheil. Die κακότης bezeichnet eben alles sittlich unreine im gegensatz zu den physischen  $\lambda \acute{\nu} \mu \alpha \tau \alpha$ .

V. Orpheus Argon. 693:

' Αλλ' έγω ' Αγνιάδη τάδ' ἀπὸ γλώσσης ἀγόρευσα,

πρύμναν ἔπειθ' ὁ ρόειν, ὅφρ' ἄν πεφυλαγμένος είη.
Orpheus schildert, wie die Argonauten im begriff sind, durch die Symplegaden zu fahren. Die verderbten worte am anfange des zweiten verses hat Hermann nicht glücklich in πρύμνην οἱ θραύειν verändert, indem er auch hier ohne noth das parapleromatische οἱ herzustellen suchte. Willkürlich und ebensowenig befriedigend ist die conjectur von Wiel: ἀγορεύσας Πρύμναν ἔπειδ ἐρύειν. Es ist ganz einfach zu schreiben:

πρύμναν έπι χρούειν, όφο αν πεφυλαγμένος είη.

Angesichts der drohenden gefahr gebietet Orpheus dem Tiphys den lauf des schiffes zu hemmen oder langsam zurückzurudern: πρύμναν χρούειν oder χρούεσθαι, ἀναχρούεσθαι ist bekanntlich der technische ausdruck, daneben findet sich aber auch zuweilen

ἐπὶ πούμναν, wie bei Herod. VIII, 85 ἐπὶ πούμνην ἀνεκρούοντο, wo Valkenaer mit unrecht ändern wollte, Appian de bello Civ. V.

VI. Tyrtaeus, IV, 7:

Μυθείσθαί τε τὰ καλὰ καὶ ἔρδειν πάντα δίκαια, μηδέ τι ἐπιβουλεύειν τῆδε πόλει.

So lautet der letzte vers in der handschrift des Diodor: die verschiedenen versuche den vers herzustellen und die lücke zu ergänzen scheinen alle gleich unsicher, aber ich glaube dass L. Dindorf, vielleicht ohne es zu wissen, das rechte getroffen hat, wenn er schreibt:

μηδ' ἐπιβουλείειν τῆδε πόλει τι κακόν.

Der gedanke ist, jeder der in der volksversammlung redet oder abstimmt, soll dabei stets das wohl des staates im auge haben, er soll nicht etwa heimlich auf irgend etwas sinnen, was dem gemeinwesen nachtheilig sei. Es ist dies wahrscheinlich eine herkömmliche formel; nicht bloss in Athen, sondern gewiss auch anderwärts ward jede volksversammlung mit einem gebet eröffnet, worin zugleich verwünschungen gegen jeden, der hochverrätherische pläne hegte, ausgesprochen wurden. Aristophanes hat in den Thesmophoriazusen diese 'Aqat genau nachgebildet, hier heisst es vs. 335:

Εἴ τις ἐπιβουλεύει τι τῷ δήμφ κακὸν τῷ τῶν γυναικῶν . . . . κακῶς ὀλέσθαι τοῦτον αὐτὸν κοἰκίαν ἀρᾶσθε.

Nicht unähnlich in der bekannten inschrift von Teos (Corp. Inscr. II, 3044)  $\tilde{\eta}$  τι κακὸν βουλεύοι περὶ Τηΐων τοῦ ξυτοῦ εἰδως  $\tilde{\eta}$  πρὸς βαρβάρους. Hier steht das simplex βουλεύειν, weil durch den zusatz  $\tilde{\eta}$  πρὸς Ελληνας κτλ. die richtung der hochverrätherischen verbindung klar und bestimmt bezeichnet wird. Und so findet sich ἐπιβουλεύειν bei Xenophon und den rednern öfter so gebraucht, dass es ein ganz bestimmtes vergehen, den versuch der προδοσία ausdrückt.

VII. Solon XXXVI, 13: . . . . Ταῦτα μὲν κράτει Όμοῦ βίην τε καὶ δίκην συναρμόσας

Έρεξα καὶ διῆλθον ώς ὑπεσχόμην.

 $\Delta i\tilde{\eta}\lambda\theta\sigma\nu$  kann in diesem zusammenhange nur ein synonymer ausdruck für  $\tilde{\epsilon}\varrho\epsilon\xi\alpha$  sein, aber diese bedeutung ist dem worte durchaus fremd. Wohl mag Solon beim antritt des archontenamtes,

beim beginn seiner gesetzgeberischen thätigkeit, oder auch schon vorher, in einer rede dem volke die grundzüge seines reformplanes mitgetheilt haben, aber darauf geht eben das folgende  $\dot{\omega}_{\mathcal{G}}$   $\dot{\nu}ns$ - $\sigma\chi\dot{\phi}\mu\eta\nu$ , man kann also  $\delta\iota\ddot{\eta}\lambda\partial\sigma\nu$  nicht schon in diesem sinne erklären. Ich glaube der dichter schrieb:

"Ερεξα καὶ διήνυσ', ώς ὑπεσχόμην.

 $\Delta i\tilde{\eta}\lambda\partial\sigma$  ist eine erklärung, die aber für die vorliegende stelle nicht passt, vergl. Hesychius:  $\Delta i\tilde{\eta}\nu\sigma\sigma\nu$   $\delta i\tilde{\eta}\lambda\partial\sigma$ . Noch leichter wäre die änderung  $\delta i\tilde{\eta}\nu\sigma\sigma$ , allein die form  $\delta i\hat{\alpha}\nu\sigma$  statt  $\delta i\alpha\nu\dot{\sigma}$  ist sonst nicht nachzuweisen.

VIII. Theogn. 533: χαίρω δ' εὐ πίνων καὶ ὑπ' αὐλητῆρος ἀκούων, γαίρω δ' εὐφθογγον γερσὶ λύρην ὀγέων.

Dies ist die handschriftliche überlieferung; ich habe on statt un geschrieben, wie es unmittelbar vorher heisst: ὁππότ ἀκούσω αὐλών φθεγγομένων ίμερόεσσαν όπα. Cobet tadelt dies, da es sich um die stimme der flöte, nicht des flötenspielers handele: mir scheint dieser tadel durchaus ungegründet, man kann im griechischen, wie in jeder andern sprache, ebensogut sagen ich höre den slötenspieler, wie ich höre die flöte: allein ich glaube doch, dass Pierson hier recht hat, wenn er ὑπ' αὐλητῆρος ἀείδων schrieb: die conjectur entfernt sich allerdings weiter von der überlieferung, allein die verderbniss ἀκούων ist eben durch das vorausgehende ἀκούσω am ende des vorigen distichons veranlasst. Ich ziehe åsidor darum vor, weil, wie der pentameter zeigt, es sich hier nicht um blosses zuhören, sondern um thätige theilnahme handelt: der parallelismus der gedanken, und dies ist das herrschende gesetz der darstellung bei den elegikern, verlangt, dass der dichter beim symposium entweder den flötenspieler mit seinem gesang begleitet, oder auch zur lyra selbst ein lied vorträgt. Vielleicht gehören diese verse dem Archilochus: für keinen andern dichter sind die verse so passend: Archilochus ist nicht nur meister in der elegischen poesie, die ja eben vom flötenspiel begleitet wird, sondern auch in der iambischen dichtung, deren vortrag von saiteninstrumenten unterstützt ward. Ja wir finden sogar bei Archilochus ganz den gleichen ausdruck fr. 122:

"Αιδων ύπ' αὐλητῆρος,

und hätte Schneidewin recht, der dort ὑπ' αὐλητῆρος ἀεδδων schreiben wollte, was ich aber nicht für nöthig erachte, dann könnte man jenes citat geradezu auf unser distichon beziehen.

Verdorben ist übrigens auch der ausgang des pentameters: die verschiedenen vorschläge das fehlerhafte ὀχέων zu entfernen, befriedigen wenig: ich vermuthe jetzt:

χαίρω δ' εὖφθογγον χερσὶ λύρην δονέων, und vergleiche Pindar Pyth. X, 38 παντᾶ δὲ χοροὶ παρθένων λυρᾶν τε βοαὶ καναχαί τ' αὐλῶν δονέονται.

IX. Theogn. 1063;

'Εν δ' ήβη πάρα μεν ξύν όμήλικι πάννυχον εύδειν ίμερτων έργων έξ έρον ίέμενον.

πάννυχον liest der codex A, die anderen handschriften κάλλιον, nur K hat κάλλιοθ. Aber πάννυχον ist wohl nur eine freilich sehr gefällige verbesserung des grammatikers, der den text des Theognis in jener handschrift revidirte: mir scheint die handschrift K auch hier wie anderwärts die echte überlieferung treuer bewahrt zu haben. In κάλλιοθ, was dann in den jüngeren handschriften unverständig in κάλλιον abgeändert ward, liegt wohl nichts anders als:

Έν δ' ἥβη παρὰ μὲν ξὸν ὁμήλικι καλ λῖθ' εὕδειν. Der spondeische ausgang des hexameters ist freilich bei den älteren elegikern nicht häufig, kommt aber doch in mehreren sicheren beispielen vor, wie vs. 271, 613, 693, 715, 875, 995. Ion. I, 9. II, 5.

X. Alexander Actolus El. I, 32:

Καὶ τόθ' ὁ μὲν ξείνων πολλὸν ἀποτμότατος ἡρίον ὀγκώσει τὸ μεμορμένον ἡ δ' ὑπὸ δείρην Άψαμένη, σὺν τῷ βήσεται εἰς Άίδην.

'Hotor ὀγκοῦν kann nur von dem gesagt werden, der dem andern einen grabhügel aufrichtet, so würden diese worte sich auf den könig Phobios beziehen, aber der zusammenhang zeigt, dass vielmehr von dem ermordeten Antheus die rede ist, man muss daher ἡρίον ὀκγήσει τὸ μεμορμένον

lesen. Ganz ähnlich drückt sich Alexanders zeitgenosse Lycophron aus vs. 1049: ψευδηρίων ξένην ἐπ' ὀστέοισιν ὀκχήσει κόνιν.

XI. XII. Archilochus fr. 167 beruht auf der glosse des Hesychius "Ημισυ τρίτον δύο ημισυ 'Αρχίλοχος. A. Keil (Quaestiones Grammaticae. Leipz. 1860. p. 12) behauptet, dass diese worte nur irrthümlich dem Archilochus zugeschrieben würden. Es ist ein nicht zu billigendes verfahren, dass man in neuster zeit über-

all den Hesychius der grössten fahrlässigkeit und unwissenheit zeiht: Hesychius hat arge fehler begangen, aber diese fehler bewegen sich innerhalb gewisser gränzen; diese genauer zu ermitteln ist die aufgabe der kritik, statt dessen fährt man willkürlich drein, sieht überall nur dummheiten des unwissenden grammatikers, ändert was oft vollkommen richtig ist, weil man sich nicht die mühe nimmt die verborgene beziehung zu erforschen, oder weil man keine ahnung hat von dem unendlichen reichthum der griechischen sprache und von dem kostbaren schatze alterthümlichen wissens, der uns im Hesychius oft in unscheinbarer form gerettet ist: so verfällt die moderne kritik nicht selten in irrthümer, denen gegenüber die viel geschmähte ignoranz des grammatikers fast verschwindet. Ich gedenke ein andermal an einigen beispielen die heillose willkür dieser kritik genauer darzulegen. Keil nun verfährt im vorliegenden falle allerdings besonnener: seine verdächtigung gründet sich auf eine sehr scharfsinnige combination; der grammatiker, den Hesychius excerpirte, habe die ausdrücke τρίτον ημισυ und τρίτον ημιπόδιον erläutert, und zum beleg dafür sich auf einen schriftsteller berufen, der den vers des Archilochus Έν δὲ Βατουσιάδης weil er aus drittehalb dactylen besteht, als τρίτον ήμιπόδιον bezeichnete: durch missverständniss des excerpirenden grammatikers werde nun Archilochus als gewährsmann für den ausdruck ημισυ τρίτον angeführt. Solche irrthümer kommen allerdings auch sonst öfter vor, aber ehe man zu einer solchen annahme sich entschliesst, muss doch der beweis geführt werden, dass die überlieferung unstatthaft ist: diesen beweis vermisse ich vollständig: warum soll nicht ein dichter wie Archilochus in seinen iamben sich des ausdrucks ημισυ τρίτος dritthalb bedient haben? Archilochus mochte der älteste schriftsteller sein, bei dem diese formel nachweisbar war, daher ward gerade er als gewährsmann angeführt. Keils vermuthung gründet sich hauptsächlich auf eine stelle Priscians in der schrift de Figuris Numerorum, die ich schon in meiner ausgabe der lyriker mit jenem fragment des Archilochus zusammengestellt habe. Priscian führt in dieser schrift p. 216 ed. Lindemann. eine längere stelle aus Didymus περί της παρά 'Ρωμαίοις άναλογίας an, Keil hat vollkommen recht, wenn er annimmt dass Priscian diese schrift nicht selbst vor augen hatte, sondern das citat aus einem andern schriftsteller entlehnte, wahrscheinlich aus Dardanus (Dar-

danius), dem auch, wie Keil scharfsinnig vermuthet, der schluss des citates Τὰ δὲ χείλια σηστέρτια κτλ. gehören dürfte; ebenso hat Keil mit recht den namen des Herodot gegen Hermanns conjectur Ἡλιόδωρος (der ich früher selbst im Rhein. Mus. 1, p. 380 gefolgt bin) in schutz genommen, und vermuthet, dass der name eines schriftstellers περὶ μουσικῆς ausgefallen sei: nur kann ich die umstellung, die Keil vornimmt, nicht gutheissen. Auch ich habe schon längst erkannt, dass die annahme einer schrift des Heliodor  $\pi \epsilon \rho i \mu o \nu \sigma_i \times \tilde{\eta}_S$  unbegründet ist, und zwar habe ich vermuthet, dass die von Didymus angeführte stelle vielmehr dem Aristoxenus angehöre: denn da Aristoxenus die erste autorität auf diesem gebiete ist, so darf man auch am ersten ein citat aus der auch von Plutarch und Athenaeus benutzten schrift dieses philosophen περί μουσικής erwarten. Doch genügt es nicht einfach den namen des Aristoxenus hinter Herodot einzufügen, sondern es sind die worte des Didymus entweder von Priscian selbst oder von einem abschreiber bedeutend abgekürzt. Das citat aus Didymus beginnt mit den worten: "Ιωνες καὶ Άττικοὶ τὰ δύο ημισυ ημισυ τρίτον φασίν, καὶ τὰ εξ ημισυ τάλαντα εβδομον ημιτάλαντον, καὶ τούς τέσσαρας ημισυ πήχεις πέμπτην σπιθαμήν, καθάπερ φησίν Ήρόδοτος . . . . καὶ Άριστό ξενος, προθείς τὸ

## 'Εν δὲ Βατουσιάδης

έν τῷ περὶ μουσικής, ἐπιψέρει τρίτον ἡμιπόδιον, ἀντὶ τοῦ δύο ημισυ πόδες. Hier folgte hinter  $H_{\varrho}$ όδοτος offenbar die stelle, welche Priscian schon früher p. 207 anführt: "hoc quoque secundum Atticos et Ionas, qui ημισυ τρίτον dicebant pro δύο ημισυ, teste etiam Didymo, qui hoc ponit, ostendens in omni parte orationis et constructionis analogiam Graecorum secutos esse Romanos, unde et Herodotus in primo historiarum: ἐποιείτο δὲ καὶ λέοντος είκόνα γρυσου απέφθου έλκουσαν σταθμόν τάλαντα δέκα. Ούτος ό λέων, έπείτε κατεκάετο ό έν Δελφοίσι ναός, κατέπεσεν από των ήμιπλινθίων, έπὶ γάρ τούτοις ίδρυτο, καὶ νῦν κείται έν τῷ Κορινθίων θησαυρώ, έλχων σταθμών έβδομον ήμιτάλαντον. δή οὖν, εἰπών δέκα ταλάντων γεγενῆσθαι τὸν λέοντα, καταλέγει έγειν εβδομον ήμιτάλαντον, τουτέστιν εξ ημισυ τάλαντα. damit ist die lücke noch nicht vollständig ergänzt, sondern da Didymus ausser εβδομον ημιτάλαντον auch den ausdruck πέμπτη σπιθαμή anführt, und dies auf Herodot II, 106 sich bezieht, so ist es wahrscheinlich, dass der grammatiker in ähnlicher weise auch diese stelle des historikers erläuterte, wobei ich nur bemerke, dass die angabe des Herodot über die höhe der figur des Sesostris mit den messungen des noch erhaltenen monuments bei Smyrna ziemlich genau übereinstimmt, s. Kiepert in der Archäol. zeitg. 1843, p. 41. Ob Priscian selbst, um sich nicht theilweise zu wiederholen, diese erörterungen ausliess, oder ein abschreiber diese stelle abkürzte, will ich dahingestellt sein lassen. Dann erst schloss sich das citat aus Aristoxenus an, indem Didymus seinem vorsatze gemäss, ausser den belegstellen des ionischen historikers nun noch ein citat aus einem attischen schriftsteller, und zwar Aristoxenus <sup>3</sup>) hinzufügte.

Auf Archilochus habe ich schon in den addenda zu den lyrikern p. 1085 die glosse des Hesychius zurückgeführt: Ἐπὶ Δἰντύρων ὁδῶν Αἰντύρω, χωρίον τῆς Θράκης ἀπὸ Αἰντύρου ἀνομασθέν. Es ist zu schreiben:

'Επ' Αἰνύρων ὑδόν.

Αἴνυρα, χωρίον τῆς Θράκης ἀπὸ Αἰνύρου ὀνομασθέν. Der ausdruck τῆς Θράκης ist freilich ungenau, denn Ainyra lag vielmehr auf der insel Thasos, in der unmittelbaren nähe der reichen goldgruben, wie aus Herodot VI, 47 sich ergieht: τὰ δὲ μέταλλα τὰ Φοινικικὰ ταῦτα ἔστι τῆς Θάσου μεταξὺ Αἰνύρων τε χώρου καλεομένου καὶ Κοινύρων, ἀντίον δὲ Σαμοθογίκης. Und eben den weg zu jenen goldminen hatte jener dichter mit diesen worten bezeichnet.

XIII. Alcman. Fr. 24: Αὐσαν δ' ἄπρακτα νεανίδες, ώστ Όρνεις ἱέρακος ὑπερπταμένω.

Aυσαν habe ich statt der handschriftlichen lesart λυσαν geschrieben, allein diese form wird sonst stets dreisilbig gebraucht, daher ich selbst schon die weitere änderung αυσαν απρακτα vorschlug. Ich glaube jedoch, dass der dichter vielmehr

Δῦσαν δ' ἄπρακτα νεανίδες ωστ' ὄρνεις ἰέρακος ὑπερπταμένα schrieb. Wenn auch sonst die kürzere form έδυν gewöhnlich vor-

<sup>3)</sup> Dagegen muss der name des Aristoxenus in den fragmenten hinter Censorin p. 86 der Jahn'schen ausgabe entfernt werden: wir lesen dort: Hos secuti musici Timotheus et Pondos et Hyperides et Politis et clarissimus cum peritia tum eloquentia Aristoxenus. Vou dichtera, nicht von musikalischen theoretikern ist die rede, es muss nothwendig Philoxenus geschrieben werden: eben daher ist auch die conjectur Philis für Follis unzulässig, es ist wohl, wie schon Nicolaus Loensis vermuthete, Phrynis zu schreiben.

kommt, so ist dies doch noch kein grund die vollere form έδυσαν  $(\delta \tilde{\nu} \sigma \alpha r)$  zu verwerfen.  $\Delta \tilde{\nu} \sigma \alpha r$ , d. h. sie verbargen sich, duckten sich; ich ziehe diese emendation auch darum vor, weil sonst bei ähnlichen bildern stets dieser zug wiederkehrt, während des geschreies nicht gedacht wird: vergl. Alcaeus Fr. 27: ἔπταζον ὅστ' ὄφνιθες ὧχυν Αἴειον ἐξαπίνας φάνεντα. Sophocles Aias v. 167: ἀλλ' ὅτε γὰς δὴ τὸ σὸν ὅμμ' ἀπέδραν Παταγοῦσιν ᾶτε πτηνῶν ἀγέλαι Μέγαν αἰγυπιόν : [ὑποδείσαντες] τάχ' ὰν ἐξαίφνης εἰ σὺ φανείης Σιγῆ πτήξειαν ἄφωνοι.

Alkman hat ausser einheimischen sagen vor allen das homerische epos benutzt, aber in der art, wie er sich an Homer anschliesst, erkennt man deutlich die eigenthümlichkeit des lyrikers, namentlich den feinen sinn, der ihn überall leitete. man offenbar in einem umfangreichen gedichte die sage von Odysseus und Nausikaa ausführlich behandelt; das gedicht bestand aus dactylischen strophen, in denen dactylische und anapästische verse wechselten, wie bei Stesichorus und Ibycus, die diesen styl nur weiter ausgebildet haben: und zwar finden sich darunter schon längere verse, wie der anapaestische tetrameter, den Welcker und Rossbach in Fr. 24 statt der beiden dimeter richtig erkannt haben. Denn zu jenem gedichte gehört der eben besprochene vers: der lyriker schildert hier die furcht, welche die dienerinnen der Nausikaa beim anblick des Odysseus ergreift: Homer hat hier kein bild, er sagt einfach VI, 138 τρέσσαν δ' ἄλλυδις άλλη, aber er hat unmittelbar vorher den Odysseus mit einem löwen verglichen.

Als Odysseus nach dem bade ganz verwandelt und verjüngt wieder erscheint, ruft bei Homer Nausikaa selbst (VI, 244):

Αϊ γὰρ ἐμοὶ τοιόςδε πόσις κεκλημένος είη

Ένθάδε ταιετάων καί οἱ άδοι αὐτόθι μίμνειν.

Alkman hat gewiss mit gutem bedacht, aus einem gewissen zartgefühl geleitet, dieselbe äusserung den begleiterinnen der königstochter in den mund gelegt, Fr. 23:

Ζεῦ πάτερ, αὶ γὰρ ἐμὸς πόσις εἴη 4).

Demselben gedicht gehört wohl auch an Fr. 46:

Σφεά δὲ προτί γούνατα πίπτω,

4) Zu der rede des Odysseus an Nausikaa gehört vielleicht fr. 45: Σὲ γὰς ἄζομαι verglichen mit Homer VI, 168: ὡς σὲ γύναι ἄγαμαί τε τέθηπά τε. Wenn in derselben rede Odysseus sagt vs. 158 Κεῖνος ὁ αν πεςὶ κῆςι μακάςτατος, so könnte man damit fr. 10 worte des Odysseus, als er sich dem Alkinoos und der Arete naht, womit zu vergleichen Od. VII, 146:

Σόν τε πόσιν σά τε γούναθ' ἰκάνω πολλὰ μογήσας.
In unserer Odyssee ist mir immer anstössig gewesen, dass weder Arete noch Alkinoos sich um den fremden gast kümmern, dass erst Echeneos den herrn des hauses an seine pflicht erinnern muss. Ob Alkman dieselbe darstellung vorfand, ob er dieselbe beibehielt oder abänderte, wünschte man wohl zu wissen: aber ich kenne nur ein fragment, welches zu dieser scene zu gehören scheint, 48:

τοῦ δὲ γύνα ταμία σφεᾶς ἔειξε χώρας.

(ein logacedischer vers, der wahrscheinlich den schluss der strophe bildete): während nämlich bei Homer Alkinoos seinen sohn Lacdamas aufstehen heisst und die schaffnerin speisen herbeibringt, mochte bei Alkman die schaffnerin selbst ihren platz dem fremden einräumen.

Eine erzählung sämmtlicher abenteuer des Odysseus gehörte wohl nicht in dieses gedicht, aber jedenfalls schilderte Odysseus seine fahrt von Ogygia entweder der Nausikaa oder dem Alkinoos. Hierauf beziehe ich fr. 92:

(Aρχτον δ') ἐπ' ἀριστερὰ χηρὸς ἔχων verglichen mit Odyssee V, 276:

Την γαρ ('Αρκτον) δή μιν ανωγε Καλυψώ, δία θεάων Ποντοπορευέμεναι, έπ' αριστερά γειρός έχοντα.

Auch fr. 147 wo  $\pi\lambda\dot{\eta}\vartheta\varrho_{i}o\nu$  ( $\pi\lambda\eta\vartheta\varrho_{i}o\nu$ ) aus Alkman angeführt wird, dürfte hierher gehören, da Ammonius p. 109 ausdrücklich bemerkt:  $\pi\eta\delta\dot{u}\lambda\iota\sigma\nu$   $\mu\dot{\epsilon}\nu$   $\gamma\dot{\alpha}\varrho$   $\nu\dot{\epsilon}\dot{\omega}\varsigma$ ,  $\pi\lambda\eta\vartheta\varrho_{i}\dot{\omega}\nu$   $\delta\dot{\epsilon}$   $\sigma\chi\dot{\epsilon}\dot{\sigma}\dot{\omega}\varsigma$ . Homer freilich sagt V, 270  $A\dot{\nu}\dot{\nu}\dot{\alpha}\varrho$   $\dot{\delta}$   $\pi\eta\delta\dot{\omega}\lambda\dot{\epsilon}\dot{\omega}$   $\dot{\delta}\dot{\omega}\dot{\nu}\dot{\epsilon}\dot{\epsilon}\dot{\omega}$   $\tau\dot{\epsilon}\dot{\nu}\dot{\epsilon}\dot{\nu}\dot{\epsilon}\dot{\omega}$  and ebenso v. 315 5).

XIV. Sappho fr. 88: τριβώλετες · οὐ γὰς ᾿Αρκάδεσσι λώβα. Was bedeutet τριβώλετες? Hermann Opusc. VI, p. 131 bemerkt: "dagegen scheint τριβολέτης, wegsperre (denn gewiss kommt die benennung daher, dass man mit diesen dornen die fussteige, die nicht betreten werden sollten, versperrte) ein sehr passendes wort zur bezeichnung eines unbequem fallenden und überlästi-

Μάχαφς ἐχεῖνος vergleichen, so dass auch iambische reiben eingemischt waren. Doch ist dies zu unsicher.

<sup>5)</sup> Vielleicht gehört hierher Alcaeus fr. 144, und die gleiche verwechselung der namen ist wohl auch bei Alcaeus fr. 115 anzunehmen.

gen menschen zu sein". Hermann leitet also das wort von zeiβος und ὀλετήρ ab: ist schon diese erklärung wenig wahrscheinlich, so wird die schwierigkeit noch dadurch erhöht, dass er annimmt, vom nominativ τριβολέτηρ hätten die Aeolier den vocativ τριβώλετες mit verlängerung der antepenultima gebildet. glaube vielmehr, dass das fragliche wort von τρίβολος und όλετήρ gebildet ist, also eigentlich τριβολολέτηρ lauten sollte, d. h. wassernussvertilger: denn die frucht der wassernuss (20180los) vertrat in ermangelung anderer nahrung die stelle des brodes, wie Dioscorides IV, 14 bezeugt: οἱ δὲ περὶ τὸν Στρύμονα ποταμόν Θράκες την μέν πύαν γλωράν ίπποτροφούσι, τον δέ καρπον γλυκίν όντα καὶ τρόφιμον σιτοποιούνται, χρώμενοι αὐτῷ ἀντὶ αρτον. Und bei Choeroboscus in den Epimerismen 1, 272, wo er diese form bespricht, οἶον ὁ τριβολέτης, ὦ τριβολέτες Αἰολικῶς. έστι δε είδος ἀκάνθης, ist offenbar zu schreiben έστι δε τρίβολος είδος ἀκάνθης. So sollte man auch hier eigentlich τοιβολόλετερ erwarten, allein um der auflösung der arsis aus dem wege zu gehen, bediente sich der dichter einer syncopirten form, die er wahrscheinlich der volkssprache entnahm: gerade der aeolische dialect neigt besonders zur syncope hin, schon das festhalten der alterthümlichen betonung begünstigte dies: hier führte ohnedies die wiederholung der gleichen sylbe OA ganz von selbst dazu: so entstand die form τριβωλέτηρ, die man am besten mit τετράγμον statt τετράδραγμον oder auch mit μώνυγες statt μονώνυγες vergleichen kann.

Man theilt diesen vers, den Hephästion p. 63 anonym anführt, gewöhnlich der Sappho zu; er gehört aber gewiss eher dem Alcaeus: und zwar war der vers wohl gegen Pittakos gerichtet, den der dichter auch sonst wegen seiner niedern herkunft und seiner armuth angegriffen hat. Der gedanke des verses war offenbar: man braucht es den Arcadiern nicht zum vorwurf zu machen, dass sie von eicheln leben, da du wassernüsse verzehrest, und so ist statt  $o\dot{v}$   $\gamma\dot{\alpha}\varrho$  vielleicht richtiger zu schreiben:

Τυιβώλετες · οὐ κ ἄ ς' Αρκάδεσσι λώβα (φάγην βαλάνοις oder ἔμμεν βαλαναφάγοις).

XV. Die kritik und erklärung der Pindarischen gedichte ist mit so grossen schwierigkeiten verknüpft, dass gewiss jeder beitrag zur lösung dieser probleme willkommen ist, nur muss man wünschen, dass jenes wüste dreinfahren und willkürliche ändern

der überlieferung ebensofern bleibe, wie das hartnäckig zähe festhalten des herkömmlichen, welches ohne gründliche kenutniss der sprache auch das verkehrteste, weil es einmal in unseren ausgaben sich vorfindet, in schutz nimmt. Beide richtungen nehmen gegenwärtig in der philologischen literatur, namentlich auch in unsern zeitschriften, immer mehr überhand, und auch an den pindarischen gedichten hat sich dies unwesen versucht. Ich will jedoch diese unverbesserlichen ganz bei seite liegen lassen, und nur eine stelle besprechen, die kürzlich in dieser zeitschrift von Rauchenstein, der um Pindar sich die entschiedensten verdienste erworben hat, und von Friederichs gleichzeitig behandelt worden ist Philol. XIII, p. 251 und p. 444 ff.. Im dritten nemeischen gedicht schildert Pindar des Achilles jugendliche heldenthaten, die er in der zucht des kentauren Chiron vollbrachte; schon alte lieder und sagen müssen die jugendzeit des helden in dieser weise ausgeschmückt haben, man erkennt dies deutlich aus den homerischen gedichten; daher stammt ja auch das stehende beiwort noδώκης und ähnliche. Auch in dem hesiodischen spruchgedicht Χείρωνος ὑποθῆκαι waren wohl im eingange jene abenteuer, die Achilles mit den thieren des waldes bestand, geschildert, und daran knüpften sich dann passend die ermahnungen an, die Chiron seinem zöglinge, als er ihn entliess, mitgab. Pindar hat dieses im ganzen alterthume hoch geschätzte gedicht auch sonst mehrfach vor augen gehabt. Die erzählung beginnt mit den worten vs. 43:

Σανθὸς δ' Αχιλεὺς τὰ μὲν μένων Φιλύρας ἐν δόμοις, παῖς ἐων ἄθυρεν μεγάλα ἔργα, χεροὶ θαμινὰ βραχυσίδαρον ἄκοντα πάλλων, ἴσα τ' ἀνέμοις μάχα λεύντεσσιν ἀγροτέροις ἔπρασσεν φόνον, κάπρους τ' ἔναιρε, σώματα δὲ παρὰ Κρονίδαν Κένταυρον ἀσθμαίνοντα κόμιζεν, ἔξέτης τὸ πρῶτον, ὅλον δ' ἔπειτ' ἂν χρόνον τὸν ἐθάμβεον "Αρτεμίς τε καὶ θρασεί' 'Αθάνα κτείνοντ' ἐλάφους ἄνευ κυνῶν δολίων θ' ἔρκέων ποσοὶ γὰρ κράτεσκε.

Dies ist die gewöhnliche lesart: auf eine verschiedene fassung des eingangs führt die paraphrase in den scholien: ά δε 'Αχιλλεύς τὰ μεν παίς ὢν ἄθυρεν έν τοῖς οἴκοις τῆς Φιλύρας, καὶ ταῦτα δε μεγάλα καὶ συνεχῶς κατειργάζετο ὀξείαις βολαίσι (1)

μάχας, τῶν γενναιοτέρων ζώων, λεόντων τε καὶ συῶν ἀγρίων πλῆθυς ἀναιρῶν. Jener paraphrast hat allerdings nicht selten fehlerhafte lesarten in seinem texte vorgefunden, anderwärts hat er
den sinn der worte, der ihm unklar war, nur ungefähr errathen
und ziemlich frei umschrieben, aber es finden sich auch stellen,
wo derselbe unzweifelhaft einer alten und guten überlieferung
gefolgt ist. Im vorliegenden falle ist allerdings die paraphrase
weder genau noch überall deutlich, aber so viel erkennt man mit
voller gewissheit, dass der paraphrast nicht ἄθυρε mit μεγάλα
ἔργα verband: in dem texte, den er benutzte, begann mit μεγάλα
ἔργα ein neues satzglied. Ich habe daher gebessert:

Σανθός δ' 'Αχιλεύς τὰ μέν μένων Φιλύρας έν δόμοις παῖς ἐων ἄθυρε, μεγάλα δ' ἔργα . . . . ἔπρασσε,

und ich halte diese änderung auch jetzt fest. Dass man das überlieferte ἄθυρε μεγάλα ἔργα, spielend verrichtete er grosse thaten, was sich durch kühnheit des ausdrucks empfiehlt, nicht leicht aufgeben würde, wusste ich im voraus: ob aber eine solche spitze, antithetische wendung zu der einfachen anspruchlosen schilderung, die wir hier finden, passt, ist eine andere frage: ich wenigstens nach meinem gefühl muss sie verneinen. Rauchenstein bemerkt άθυρε ohne jede nähere bestimmung erscheine gar zu leer und matt: aber  $\partial \hat{v}_{\rho \epsilon ir}$  steht ja in der regel absolut, wo von kindern die rede ist, die in kindlicher weise mit spiel oder andern angemessenen beschäftigungen sich die zeit vertreiben. Friederichs erinnert, man erwarte von thaten zu hören, die Achilles in folge angeborener kraft gethan, daher sei die bemerkung, dass er im hause der Philyra als kind gespielt, völlig ungehörig. Wenn man einen dichtergeist, wie Pindar, auf das knappe mass des nothwendigen beschränken will, dann können wir freilich dieses zusatzes entrathen; denn der dichter will beweisen, dass nur das angeborene dem menschen rechte kraft und werth verleihe, und zum beleg dafür schildert er eben Achilles jugend. Aber Achilles bat nicht nur mit den thieren des waldes gekämpft, sondern auch nach der weise der kinder sich belustigt. Auf einem vasenbilde bei Gerhard (vasenb. III, taf. 185), wo Peleus den jungen Achilles dem Chiron zuführt, trägt der knabe einen reif (τροχός, das beliebte kinderspiel) in der hand. Chiron selbst hat den jungen helden in der musik unterwiesen, denn das geistige element darf in der ritterlichen erziehung nicht fehlen: die bildende kunst hat wiederholt solche scenen dargestellt, und schon das homerische epos scheint diesen zug, der sicher auf alter überlieferung beruht, zu Und so könnte man selbst in der pindarischen stelle das afvos speciell vom saitenspiel verstehen, da auch sonst dieses verbum gern von der beschäftigung mit den musischen künsten gebraucht wird: doch ziehe ich vor, es hier im allgemeinen sinne Kurz musik und jagdabenteuer, kindliche spiele nnd ernstere waffenübungen erfüllen das leben des Achilles bei Chi-Achilles erscheint einestheils wie ein anderes kind, dss an spiel und kindlicher beschäftigung freude hat, aber zugleich giebt sich auch schon die ausserordentliche angeborene heldennatur in kühnen thaten kund. Zu einem vollständigen bilde der jugendzeit des helden gehört auch dieser zug, den ich nicht missen möchte. Aber der dichter verweilt nicht dabei, sondern geht gleich zu den heldenkämpfen über, was für seinen zweck die hauptsache ist. Indem er diese ausführlicher schildert, fügt er die worte έξετης τὸ πρῶτον hinzu, um eben klar auszusprechen, dass Achilles diese jagdabenteuer neben den kindlichen spielen aufsuchte 5); gleich von dem ersten augenblicke an, wo er Chirons schwelle betreten hatte, trat diese doppelte natur im Achilles hervor: er ist mann an thaten, und doch auch noch kind: und dies eben ist der beste beweis, dass ich recht gethan habe. τὰ μεν μενων Φιλύρας εν δόμοις παίς εών άθυρε, μεγάλα δ ἔργα ἔπρασσε zu schreiben. Verbindet man dagegen, wie gewöhnlich, παῖς ἐων ἄθυρε μεγάλα ἔργα, so dass nur von den beldenthaten, die Achilles mit spielender leichtigkeit verrichtete, die rede ist, dann ist jener zusatz έξέτης τὸ πρῶτον wenn auch nicht geradezu störend oder müssig, aber gewiss gar schwerfällig, und dient eigentlich nur dazu, um die verbindung mit dem folgenden zu vermitteln.

Aber die stelle Pindars ist noch nicht vollständig geheilt,

<sup>5)</sup> Εξέτης τὸ πρῶτον: dass dieser zug aus dem hesiodischen gedicht stammt, ist mir unzweiselhast. Quintilian sagt I, 1, 21: "Quidam litteris instituendos qui minores septem annis essent, non putaverunt, quod illa primum aetas et intellectum disciplinarum capere et laborem pati posset. In qua sententia Hesiodum esse plurimi tradicarunt, qui ante grammaticum Aristophanem suerunt: nam is primum 'Υποθήκας, in qua libro scriptum hoc invenitur, negavit esse huius poetae." Hesiod hatte also wohl eben als beweis der frühen und ungewöhnlichen reise hervorgehoben, dass Peleus den sechsjährigen Achilles der psiege des Chiron übergab.

Μάχας λεόντεσσί τ' άγροτέροις έπρασσεν πικράς. Ich glaube jetzt dass auf viel einfachere weise sich die echte gestalt der verse wieder gewinnen lässt: ich schreibe:

Ξανθὸς δ' 'Αχιλεὺς, τὰ μὲν μένων Φιλύρας ἐν δόμοις παῖς ἐων ἄθυρε, μεγάλα δ' ἔργα, χεροί θαμινὰ βραχυσίδαρον ἄκοντα πάλλων ἴσον ἀνέμοις, μάχα λεόντεσσιν ἀγροτέροις ἔπρασσεν φονῶν.

Mordlustig kämpft Achilles mit den wilden löwen: dadurch ist der glückliche ausgang des kampfes zur genüge angedeutet: povor und govov waren in der alten schrift, deren sich Pindar, wie sich von selbst versteht, bediente (und zwar der böotischen schrift, nicht des alt-attischen alphabetes) nicht zu unterscheiden: wie viele fehler in Pindars gedichten aus solchem missverständniss stammen, wissen die kundigen. Ist es mir so gelungen die hand des dichters herzustellen, so ist es ziemlich gleichgültig, welche lesarten die scholiasten vor augen hatten. Ich habe eigentlich zuerst consequent die scholien für die pindarische kritik benutzt, und wenn der gewinn auch nicht gerade bedeutend ist, so verdanke ich denselben doch vielfache förderung in meinem bestreben, einen möglichst gesicherten und reinen text herzustellen: in vielen fällen kann man aber nur vermuthen, was der scholiast eigentlich las: und vor allen darf man nie vergessen, dass unsere scholien nur excerpte aus sehr verschiedenen commentaren sind. hat Friederichs, der offenbar nicht sehr vertraut ist mit dem zustande unserer scholien, gar wenig beachtet. Von den pindarischen gedichten (d. h. den Epinikien) gab es, wie ich glaube, eine paraphrase in prosa, so gut wie von Homer, Lycophron und andern dichtern: diese paraphrase ist fleissig benutzt, in der regel sind die citate daraus mit den worten o de roug eingeleitet: der paraphrast folgt einem mehrfach abweichendem texte, während er anderwärts wie natürlich wieder mit den andern erklärern übereinstimmt. Ich habe diese dinge sorgfältig untersucht, wenn ich auch, wie es die einrichtung meiner ausgabe mit sich brachte mich nicht genauer darüber aussprechen konnte: ich sage daher hier: idem (paraphrastes) μάχας legit, itaque alter scholiasta: ἀκαταλλήλως δε έξενήνοχεν έδει γάρ είπείν λεύντων άγροτέρων μάχας ένήργει, η λεύντεσσιν άγροτέροισιν (adde μαγόμετος)." 6) Hier verwundert sich Friederichs, weshalb ich von einem alter scholiasta rede: "das ἀκαταλλήλως δε weist auf den zusammenhang mit dem vorhergehenden." In der that eine seltsame behauptung: also die verbindende partikel de soll darthun, dass alles vorhergehende aus derselben quelle, aus einem commentar stammt? Als ob nicht compilatoren in alter und neuer zeit, während sie aus den verschiedensten quellen schöpfen und oft ganz widersprechendes ruhig neben einander anführen, dennoch durch solche partikeln einen rein äusserlichen zusammenhang festzuhalten pflegten. Friederichs hat aber offenbar die scholien nicht einmal selbst eingesehen; denn sonst würde er gefunden haben, dass auf das citat aus der paraphrase nicht unmittelbar die worte ακαταλλήλως δε folgen, sondern zunächst findet sich eine allgemeine bemerkung, dass Pindar überall die naturanlage über die erziehung und angewöhnung stelle, dann folgt eine erklärung des ausdrucks βραγυσίδαρος v. 45, und zuletzt wird die construction von vs. 46 eben mit den worten ἀκαταλλήλως δὲ έξενήνογεν be-Wie also die partikel δè beweisen soll, der scholiast, der diese worte verfasste, sei von dem paraphrasten nicht verschieden, vermag ich nicht abzusehen: dass übrigens im vorliegenden falle paraphrast und scholiast die gleiche lesart vor augen hatten, habe ich selbst bemerkt. Ebenso ist es unzweifelhaft, dass das letztere scholion am ende verstümmelt ist: ob gerade meine ergänzung μαγόμενος das rechte trifft, will ich dahin gestellt sein lassen. Die einrede Friederichs': "Aber warum soll

<sup>6)</sup> In meiner ausgabe ist durch ein versehen μαχόμενοι gedruckt.

das scholion nicht vollständig sein, wie Böckh es nahm," ist nichtig. Zunächst bemerkt Böckh zu dieser stelle gar nichts, sondern hat einfach die worte so abdrucken lassen, wie sie in den alten ausgaben lauten: die berufung auf jene autorität hat daher auch nicht die geringste beweiskraft. Der scholiast giebt zwei structuren an, die der dichter hätte anwenden können, er kann also nimmermehr geschrieben haben η λεόντεσσιν άγροτέροισιν, denn so steht ja eben im texte selbst, und dass der scholiast statt dieser dative etwas anderes vorfand nimmt weder Friederichs an, noch ist es an sich wahrscheinlich: denn die ungewöhnliche verbindung des substantivs  $\mu \alpha \gamma \eta$  mit einem dativ ist es ja eben, die jene bemerkung des scholiasten veranlasste: eine lücke ist also hier unzweifelhaft vorhanden; ich ergänze sie jetzt auf einfache weise, indem ich schreibe: η συν λεόντεσσιν άγροτέροισιν. Jetzt sagt der scholiast ganz verständig statt des dativs hätte man entweder den genitiv (μάχαι λεόντων άγροτέρων) oder die präposition σὺν (μάγαι σὺν λεόντεσσιν ἀγροτέροισιν) erwarten sollen. Dass aber dieser scholiast den accusativ μάγας vorfand und mit ἔπρασσεν verband, ist ebenfalls gewiss und sowohl Hartung als auch Rauchenstein haben mir beigepflichtet. Ich halte übrigens nach wie vor  $\mu \alpha \gamma \alpha \varsigma$ für conjectur eines grammatikers, der zu έπρασσε ein object vermisste, also góvov in seinen handschriften wohl nicht vorfand. - Vs. 45 habe ich mit Er. Schmidt αχοντα πάλλων ίσον ανέμοις geschrieben, bemerke aber, dass ein scholiast ισος ανέμοις las: Friederichs giebt sich ganz vergebliche mühe, dies was für jeden, der sehen will, klar ist, zu bestreiten: der paraphrast mag ίσον ἀνέμοις gelesen haben, aber das bestätigt eben von neuem, was ich über den verschiedenen ursprung der paraphrase und der scholien bemerkt habe: es ist ein völlig erfolgloses bemühen die zahlreichen widersprüche der scholien, die aus ganz verschiedenen quellen abgeleitet sind, wegzuleugnen oder durch exegetische künste beseitigen zu wollen. Dass ioog arkung hier minder passend ist, bemerke ich selbst: "quod epitheton Achilli quidem bene convenit, sed in hoc pugnae genere epicae magis quam lyricae poesi accomodatum videtur," für denkende leser habe ich damit genügend die aufnahme der lesart ίσον ανέμοις gerechtfertigt, die ohnehin die handschriftliche überlieferung für sich hat und die auch Friedrichs selbst billigt; nach seiner darstellung sieht es

freilich aus, als wenn er selbst zuerst diese lesart in ihr recht eingesetzt hätte.

Wie Friederichs mit der autorität der scholien verfährt, sobald sie ihm unbequem ist, zeigt am besten seine bemerkung zu Isthm. III, IV, p. 451. Ich habe nachgewiesen, dass der scholiast diese gedichte als zwei verschiedene oden ansah, indem zweimal in den scholien zu Isthm. III mit den worten ή έξης φίδη Isthm. IV bezeichnet wird. Hiergegen bemerkt Friederichs: "es ist aber wohl aus diesen vorlagen nichts anderes zu schliessen, als dass der scholiast zwei stücke vorfand und sie für zwei oden hielt. Denn hätte er zwei oden vorgefunden, so hätte er zwei überschriften: auf der andern seite beweisen seine worte: ἐν τη ἑξης φδη, dass er diese zwei stücke für zwei oden hielt." Aber woher weiss denn Friederichs, dass jener scholiast nicht auch für jedes gedicht eine eigene überschrift hatte? ich denke, dass sollte kaum zweifelhaft sein, da wie ich in meiner ausgabe erinnert habe, der zusatz  $i\pi\pi oic$  in der überschrift nur dann berechtigung hat, wenn man zwei gesonderte gedichte annimmt: verbindet man beide gedichte zu einem, so passt ιπποις gar nicht mehr, und daher haben Böckh und andere dafür παγκρατίφ substituirt. In den alten ausgaben und handschriften (die eine pariser, wie es scheint, ausgenommen) sind beide gedichte verbunden, und daher findet sich natürlich nur eine überschrift: aber der zusatz innoig beweist zur genüge, dass die gedichte ursprünglich gesondert waren: nur vermisst man allerdings hier, wie anderwärts, genauere angaben über die handschriftliche überlieferung. Die thatsache, dass der scholiast zwei getrennte gedichte vor sich hatte, kann kein besonnener und redlicher mann leugnen: auch Friederichs, wie sehr er sich sträubt und windet, muss dies zugeben: warum aber erkennt dies nicht offen an, so unbequem es ihm auch sein mag! Entschieden wird dadurch übrigens die streitfrage in keiner weise: es ist ja eben nur ein historisches zeugniss: die letzte entacheidung hängt von der betrachtung der gedichte selbst ab: es ist aber gleich misslich, die gedichte zu sondern wie zu vereinigen: und ich habe mich nur nach langem bedenken für die trennung entschieden: ich glaube aber es giebt noch einen dritten weg, we es gelingen dürfte die verschiedenen schwierigkeiten zu beseitigen: doch davon ein anderes mal.

XVI. Pindar Nem. I, 50 schildert wie Alkmene herbeieilt um den jungen Herakles von den schlangen zu befreien:

Καὶ γὰο αὐτὰ ποσσὶν ἄπεπλος ὀρούσαισ' ὅμως ἄμυνεν ὕβοιν κνωδάλων.

Der ausdruck  $\alpha nen los$  ist an sich hier ganz angemessen: halb bekleidet, nur im chiton stürzt die besorgte mutter herbei 7); aber  $\pi o \sigma \sigma \ell \nu$  missfällt in diesem zusammenhange, es ist ein ganz entbehrliches wort, während doch gerade die stelle, die es einnimmt, eine gewisse bedeutsamkeit voraussetzt. Dissen freilich meint: "non temere adjecta voce  $\pi o \sigma \sigma \ell \nu$ , sed oppositionis causa: consternatae feminae, ipsa vero etiam accurrit," aber ich sehe nicht wie durch  $\pi o \sigma \sigma \ell \nu$  jener gegensatz, der in den worten des dichters klar und bestimmt genug ausgedrückt ist, stärker hervorgehoben werden soll: die berufung auf das wesentlich verschiedene  $\pi o \sigma \sigma \ell \nu$   $\nu \nu$  0l. XI, 65, wo es darauf ankam mit bestimmten worten das kampfspiel zu bezeichnen, ist unzulässig. Gleichwohl suche ich den fehler nicht in  $\pi o \sigma \sigma \ell$ , sondern in  $\alpha n \epsilon \pi \lambda o s$ , Pindar schrieb:

Καὶ γὰρ αὐτὰ πόσσ' ἀπέδιλος ὀρούσαισα.

Denn auch so wird ja oft die eile geschildert, wie z. b. bei Theocrit. XXIV, 35, wo der dichter ganz die gleiche sage behandelt, Alkmene dem Amphitruo zuruft: "Ανστα, μηδὲ πόδεσσι τεοὶς ὑπὸ σάνδαλα θείης.

XVII. Pindar. Isthm. I, 34:

Γαρύσομαι τοῦδ' ἀνδρὸς ἐν τιμαῖσιν ἀγακλέα τὰν ᾿Ασωποδώρου πατρὸς αἶσαν

Όρχομενοῖό τε πατρώαν ἄρουραν, ἄ νιν έρειδόμενον ναυαγίαις

έξ άμετρήτας άλος έν κουοέσσα δέξατο συντυχία.

Asopodorus, der vater des Herodot, war aus Theben in folge bürgerlicher unruhen verbannt worden und hatte zu Orchomenos aufnahme gefunden: sehr passend vergleicht daher der dichter den Asopodorus mit einem schiffbrüchigen: aber die worte: ἐρειδόμενον ναυαγίαις können weder afflictum naufragio bedeuten, wie Dissen erklärt, noch auch βαρυνόμενον ἐπὶ τῆς ναυαγίας, wie der scholiast die stelle paraphrasirt, sondern erst mit veränderung eines buchstabens ναυαγίοις gewinnen wir den richtigen gedanken: denn der schiffbrüchige sucht auf die trümmer des geschei-

<sup>7)</sup> Der paraphrast sagt sehr ungeschickt μονόπεπλος statt μονοχίτων, wenn nicht vielleicht eben dieses wort herzustellen ist.

terten schiffes gestützt das land zu gewinnen. — Eine alte, aber ebenfalls leicht zu hebende verderbniss findet sich am ende des gedichtes:

Εί δέ τις ένδον νέμει πλούτον κρυφαίον,

'Αλλοισι δ' έμπίπτων γελά, ψυχάν 'Αΐδα τελέων οὐ φράζεται δόξας άνευθεν.

Chrysippus nahm ohne grund an ἄλλοισι anstoss, und wollte ἀλαοῖσι schreiben, was gegen das gesetz des metrums ist: dagegen
ist der ausdruck ἐμπίπτων unpassend und der pindarischen feinbeit nicht gemäss; ich glaube der dichter schrieb ἄλλοις δ' ἐνιλλώπτων γελᾶ, wodurch neidische, kleinliche tadler sehr gut
charakterisirt werden. Vgl. Hesychius: ἐνιλλώψας, καταμωνησάμενος und ἐγκατιλλῶψαι, ἐγκαταμυκτηρίσαι. Aeschylus gebraucht
im Sisyphus (bei Pollux X, 20) κατιλλώπτειν: Σὰ δ' ὁ σταθμοῦχος εὖ κατιλλώψας ἄθρει, wenn nicht vielleicht ἐγκατιλλώψας
zu schreiben ist.

XVIII. Cleomachus (Poet. Lyr. p. 959):

Τίς την ύδρίην ήμων

'Εψόφησ'; έγω πίνων.

Hier ist ἡμῶν sicherlich verdorben und dafür ἱμῶν zu schreiben: ίματ hat freilich sonst die vorletzte silbe kurz, allein so gut wie Aristophanes im compositum xa81µar den wurzelvocal verlängert. ebensogut wird auch im simplex die stammsilbe als mittelzeitig gelten müssen. Man könnte freilich auch ανιμών in diesem verse vermuthen, da nach der ausdrücklichen bemerkung des Hephästion sich Kleomachos im molossos auch der auflösung der zweiten länge, d. h. des choriamb bediente; aber es bedarf keiner Denn dass diese verse wirklich als ionici weiteren änderungen. a majore zu nehmen sind, was Rossbach und Westphal gr. Metr. 111, 333 in zweifel ziehen, scheint mir keinem gegründeten bedenken zu unterliegen. Ich habe früher den Kleomachos noch den dichtern der eigentlich classischen zeit zugewiesen; indem ich ihn für den vater des von Cratinus wegen seiner erotischen lieder verspotteten Gnesippus hielt; allein Kleomachos gehört vielmehr der alexandrinischen periode an, Kleomachos aus Magnesia gehört zu den kinaedologen; während aber Sotades, Alexander Aetolus und andere ihre leichtfertigen frivolen poesien für die declamation (den ψιλὸς λόγος) bestimmten, wurden die gedichte des Simos, Lysis und Kleomachos melisch vorgetragen:

dies ergiebt sich aus Strabo XIV, 648, wo es von Kleomachos heisst: Κλεόμαχος ὁ πύχτης, ὅς εἰς ἔρωτα ἐμπεσών χιναίδου τινὸς καὶ παιδίσκης ὑπὸ τῷ κιναίδω τρεφομένης ἀπεμιμήσατο τὴν ἀγωγὴν τῶν παρὰ τοῖς κιναίδοις διαλέκτων καὶ τῆς ἡθοποιίας. Damit stimmt auch der scholiast des Hephästion (in der zweiten ausgabe Gaisfords) und Tricha p. 34 im wesentlichen überein.

XIX. Aratus vs. 965: ... Καί που κόρακες δίους σταλαγμούς φωνη έμιμήσαντο σύν ύδατος έρχομένοιο.

Buttmann hielt die verlängerung der ersten silbe in σταλαγμούς bei einem dichter wie Aratus für zulässig: mir scheint eine solche licenz undenkbar: es fehlt hier jeder grund, der wohl sonst dergleichen freiheiten rechtfertigt. Was eine oder die andere handschrift bietet δίους δε und δίους γε, sind unverständige interpolationen. Und doch ist es nicht schwer die hand des dichters herzustellen, Aratus schrieb καί που κόρακες δίας πέμφιγας φωνη έμιμήσαντο. Indem das zur erklärung darüber geschriebene σταλαγμούς mit verdrängung des echten wortes in den text sich einschlich, ward nun auch δίας in δίους verwandelt. Bekannt ist die gelehrte erörterung Galen's (XVII, 879 f.) über das vieldeutige wort  $\pi i \mu q i \xi$ , in dem sinne von  $\delta \alpha \nu i \varsigma$  führt er verse aus Aeschylus Prometheus und Pentheus (αίματος πέμφιξ) an, besonders aber bezeichnet es die blasen, welche heftiger regen auf dem wasser hervorbringt, daher Nicander Theriaca vs. 274: ωλύχταιναι πέμφιξιν έειδόμεναι ύετοιο, dann wohl überhaupt grosse mit geräusch herabfallende regentropfen, daher sagt auch Galen: Aiò καὶ τῶν προγνωστικῶν οἱ πλεῖστοι ἐπὶ τῶν κατὰ τοῦς ὅμβρους σταγόνων είρησθαί φασι τάς πέμφιγας, und führt dafür verse des Callimachus und Euphorion an 8). - Bei Aratus haben auch anderwärts in ganz ähnlicher weise glossen den text entstellt, z. b. vs. 1002:

καὶ ἥσυχα ποικίλλουσα

ωρη εν έσπερή κρώζη πολύφωνα κορώνη.

Das adverbinm ist hier ganz unstatthaft, und mehrere handschriften lesen  $\pi o \lambda \dot{\nu} \phi \omega \nu o \varsigma$ . Ich denke es ist zu schreiben:

καὶ εί συγγὰ ποικίλλουσα

8) Die bisherigen emendationsversuche genügen nicht recht, bei Euphorion ist wohl ἡ σφεδανὸν πέμφιγες ἐπιτούζουσε θανόντα zu schreiben, bei Callimachus Μὴ διὰ πεμφίγων λευχὸν ἄγουσιν ἔαρ, so konnte der dichter von den Horen (oder auch vom regen zelbst) reden, die unter regengüssen den frühling herbeiführen.

ωρη έν είαρινη κρώζη λακέρυζα κορώνη.

XX. Die parodos (wenn man anders recht hat, dieses chorlied so zu benennen, was ich hier nicht erörtern will) in den Sieben vor Theben des Aeschylus von neuem zu besprechen kann leicht als überflüssig erscheinen, da so viele kritiker sich um die anordnung und herstellung dieses chorgesanges bemüht haben. Und doch ist die aufgabe keineswegs vollständig gelöst, so dass ein neuer versuch wohl gerechtfertigt ist. Wie weit weichen nicht die beiden neusten bearbeitungen dieser parodos, die mir bekannt sind 9), von W. Dindorf, und Westphal von einander ab. Dindorf hat in der vorrede zu der neusten ausgabe des Aeschylus in der Teubnerschen sammlung den chorgesang ausführlich besprochen und zugleich eine neue collation des cod. Mediceus zu dieser partie hinzugefügt: Dindorf verändert den überlieferten text geistreich. aber mit einer kühnheit, die über das mass des erlaubten hinausgeht; er verfährt oft nicht sowohl als kritiker, der die ursprüngliche form des dichterwerkes in ihrer reinheit herzustellen sucht, sondern vielmehr als nachdichter, der mit lässlicher freiheit ein von einem vorgänger bearbeitetes thema variirt. Dagegen hat Westphal (Emendationes Aeschyleae, Breslau 1859) massvoller und in streng methodischer weise diesen chorgesang behandelt, so dass durch diese arbeit die lösung der aufgabe wesentlich gefördert ist.

Beide kritiker weichen gleich in ihrer ansicht über die metrische gliederung des ganzen liedes ab: Dindorf erkennt nur in dem letzten theile von v. 151 (der Ritschelschen ausgabe) die antistrophische composition an, so dass also der bei weitem grössere theil der chorgesänge zu der classe der ἀπολελυμένα gehören würde; Westphal dagegen rechnet dahin nur den eingang, wäh-

<sup>9)</sup> Es ist kaum möglich die beiträge zur kritik des Aeschylus, die überall in zeitschriften und meist unzugänglichen programmen niedergelegt sind, vollständig vor augen zu haben, wenn man nicht gerade ausschliesslich sich mit dem studium dieses dichters beschäftigt, und specielle sammlungen für diesen zweck sich angelegt hat. So mag auch mir manches von den arbeiten meiner vorgänger unbekannt geblieben sein. Ich bemerke dies auch mit beziehung auf das kürzlich von mir in dieser zeitschrift behandelte chorlied der Eumeniden: dasselbe ist auch von Todt im Philologus und von Rossbach in einem eigenen programm (Breslau 1859) besprochen: allein als ich jene bemerkungen niederschrieb, war das betreffende heft des Philologus noch nicht erschienen, und jenes programm ist mir erst so eben zugekommen.

rend er alles übrige von v. 104 an in strenge antistrophische ordnung zu bringen sucht. Ich vermag keinem von beiden mich anzuschliessen: in dem zweiten theile der parodos v. 135-162 tritt die strophische gliederung ganz unverkennbar uns entgegen, und eben diese wahrnehmung hat die kritiker veranlasst nun auch das übrige entweder ganz oder doch zum theil nach derselben norm umzugestalten: aber ohne gewaltsames verfahren kann man dies nicht durchführen, man drängt damit dem dichter etwas fremdes auf und zerstört sogar die eigenthümliche schönheit des kunstwerkes. Wohl ist die symmetrie ein grundprincip der hellenischen kunst, aber dies ebenmass offenbart sich nicht nur im gleichen, sondern auch das ähnliche, ja selbst unter umständen das ungleichartige hat seine berechtigung, und man muss sich wohl hüten den unendlichen reichthum und die freiheit der ächten kunst nach dem engherzigen masstabe einer theorie meistern zu Jede gesunde theorie wird sich mit dem thatsächlichen in übereinstimmung befinden, nicht aber darauf ausgehen, das factische, wenn es zu dem rein subjectiven belieben nicht stimmt, abzuändern. Und dabei dürfen wir nie vergessen, wie wenig wir nachlebenden von der alten kunst kennen: vieles, was uns vereinzelt und abweichend erscheint, weil wir ολίγον τοῦ παντὸς ἰδόντες sind, war ehedem ganz gewöhnlich, hatte seine bestimmte berechtigung.

Dieser chorgesang der Sieben gehört zu der gemischten gattung, μικτά von den alten technikern benannt, wo die beiden hauptarten τὰ κατὰ σγέσιν und die ἀπολελυμένα neben einander auftre-Die ἀπολελυμένα gehen voran; und zwar mit gutem fug: die innere unruhe und hast, die leidenschaftliche furcht, welche das gemüth der jungfrauen völlig beherrscht, hat in diesen freieren formen ihren angemessensten ausdruck gefunden: aber diese freiheit der metrischen bewegung ist nicht regellos, sondern an ein bestimmtes gesetz gebunden; auch hier zeigt sich die grosse kunst des dichters in den deutlichsten zügen. Auf die ἀπολελν- $\mu \acute{\epsilon} r \alpha$  folgen, sowie die unruhe des herzens sich legt oder dech nur in leiseren schwingungen nachzittert, streng antistrophisch gegliederte gesänge. Aber die ἀπολελυμένα bilden, wie nicht nur der äussere umfang dieser partie (v. 78-134 gegenüber v. 135-162), sondern nicht minder der gedankengang beweist, den eigentlichen schwerpunkt des ganzen chorgesanges: die antistrophisch gegliederte partie, welche folgt, ist nur ein leiser nachklang des früheren, wodurch das ganze passend abschliesst.

Die ganze parodos zerfällt in vier hauptstücke, ich will sie περιχοπαί nennen, wovon gleichmässig zwei als ἀπολελυμένα, zwei κατά σγέσιν behandelt sind. Die erste pericope (v. 78—103) dient als einleitung, die situation wird uns in wenigen, aber kräftigen zügen geschildert, und volle auschaulichkeit wird dadurch gewonnen, dass der dichter sich der wechselrede bedient: diese pericope gehört also zur classe der ἀμοιβαῖα. In der sweiten pericope (v. 104-134), dem eigentlichen haupttheil des ganzen gesanges, wendet sich der chor mit gebet an die götter, von denen er abwehr der drohenden gefahr erwartet. Die dritte und vierte pericope bilden zusammen den schluss, wie sie auch dem äusseren umfange nach (v. 135--162) einem jeden der vorhergehenden haupttheile äquivalent erscheinen. Aber dieser schluss ist wieder zwiefach gegliedert: die dritte pericope (v. 135-150) kehrt zu der schilderung der situation zurück, jedoch so dass auch hier ein fortschritt der handlung nicht zu verkennen ist: sie gehört gerade wie die erste pericope, der sie entspricht, zu den αμοιβαία. Die vierte pericope (v. 151-162) wiederbolt (im anschluss an die zweite) gebete an die götter, und so tritt die kunst des dichters ins klarste licht, die sich nicht minder im einzelnen nachweisen lässt, z. b. in der art, wie in der ersten pericope am schluss schon die folgende vorbereitet wird, und ganz ebenso sind die dritte und vierte pericope aufs engste mit einander verknüpft.

Westphal hat sehr richtig bemerkt, dass v. 86. 87:

ιω ιω θεοί θεαί τ', δρόμενον

κακόν άλεύσατε,

an der stelle, wo sie jetzt stehen, durchaus den gedankenzusammenhang auf unnatürliche weise zerreissen, und dass diese verse genau den versen 91. 92:

τίς ἄφα φύσεται; τίς ἄφ' ἐπαφκέσει Θεῶν ἢ Θεᾶν

entsprechen. Wenn nun aber Westphal aus eben diesem grunde v. 86. 87 nach v. 90 umstellt, so kann ich nicht zustimmen. Denn es ist viel natürlicher und wirksamer, wenn der chor jedesmal, wo er das herannahen des feindes verkündet, sich seiner ohnmacht bewusst an die götter wendet: trennt man jene beiden

verspaare von der schilderung der gefahren und stellt sie unmittelbar neben einander, so geht ein grosser theil der poetischen schönheit verloren, diese unmittelbare aufeinanderfolge des gleichen gedankens hat gerade hier etwas ungemein mattes.

Auffallend ist mir immer die wiederholung desselben ausdrucks  $\beta o \alpha$  v. 84 und  $\beta o \tilde{\alpha}$  v. 88 (die handschrift hat beidemal βοαι) gewesen: wenn das wort gleichmässig in beiden sich entsprechenden systemen wiederkehrte, so wäre dies der Aeschyleischen kunst ganz gemäss; aber hier findet die wiederholung innerhalb desselben systemes statt: dazu kommt das unpassende des ausdrucks v. 88 βοᾶ ὑπὲρ τειγέων ὁ λεύκασπις ὄρνυται λαός: dies sieht ja so aus, als wenn der feind bereits die mauern der stadt erstürmt habe und sein siegesruf von den zinnen der veste gehört werde, während doch die Argiver erst aus der ferne Dindorf hat das schiefe dieses ausdrucks gefühlt, heranrücken. aber seine änderung  $\dot{v}\pi\dot{\epsilon}\varrho$   $\tau\dot{\alpha}q\varrho\omega\nu$  ist willkürlich und ebensowenig angemessen. Der fehler ist auf ganz einfache weise zu heben: wenn etwas sicher und gewiss ist, so ist es dies, dass v. 88 βοα υπέρ τειχέων an falscher stelle steht: diese worte gehören vielmehr in v. 84 τὶ χοίμπτεται βοᾶι

ποτάται. βρέμει

und mit einfügung von v. 88 ist eben der lückenhafte gedanke v. 84 zu ergänzen: ich lese:

τί χρίμπτει; βοὰ ὑπὲρ τειχέων ποτάται· βρέμει δ' ἀμαγέτου δίκαν ὕδατος ὀροτύπου . . .

Der hiatus am ende des ersten verses ist gerechtsertigt: abgesehen von dem einflusse, den interjectionen u.s.w. ausüben, kommt er auch sonst bei einzelstehenden dochmien vor, die entweder eine strophe (system) eröffnen oder innerhalb der strophe (system) den übergang von einer rhythmischen periode zur andern bilden. Und mit diesen worten beginnt offenbar das antisystem, welches schicklich mit der affectvollen frage: τί χρίμπτει eröffnet wird. Ich habe mit leichter änderung χρίμπτει geschrieben statt χρίμπτεται, was nur erklärung ist. Aengstlich fragt also der chor: was naht sich? denn während vorher die staubwolke als stummes wahrzeizeichen der drohenden gefahr bezeichnet ward, hört jetzt der chor aus der ferne das dumpfe tosen des heranrückenden heeres, und vergleicht dasselbe mit dem brausen des waldstromes. Zu

βρέμει nehmen die neueren kritiker βοά als subject, die scholissten πεδία: sprachlich ist der ausdruck βρέμει βοά ebenso gerechtfertigt, wie βρέμει πεδία: aber wenn man das folgende bild άμαγέτου δίκαν ύδατος όροτύπου wie billig berücksichtigt, so ist πεδία βρέμει entschieden das angemessenere. Ich lasse das antisystem mit v. 84 τί γρίμπτει beginnen, und so könnte es scheinen, als wenn nun nothwendig  $\beta o \alpha$  hier als subject zu betrachten sei: aber damit habe ich keineswegs zugestanden, dass die verdorhenen worte v. 83 έλεδέμας πεδιοπλοκτύπος vollständig dem vorhergehenpen system angehören. Es sind eben an unsrer stelle die worte des dichters überall aus ihrem ursprünglichen zusammenhange losgelöst und wild durcheinander geworfen. Dass Aeschylus kein adjectivum πεδιοπλοκτύπος (πεδιοπλόκτυπος) gebildet haben kann, darüber sind wohl alle einverstanden: man hat die verschiedensten vorschläge gemacht, um den fehler zu heben, ich denke das einfachste ist, wenn man ohne an den schriftzügen das geringste zu ändern πεδί' ὁπλόκτυπος schreibt. Dann können aber diese worte nicht zum vorigen system gehören, denn dort berichtet der chor nur was er mit den augen wahrnimmt, er schildert wie die aideρία κόνις, der ἄναυδος ἄγγελος die ankunft des feindes verkündet. Nothwendig ist daher dieser dochmius dem antisystem zuzuweisen, und indem ich denselben hinter v. 85 einschalte, so gewinnen wir eben das vermisste subject πεδία zum verbum βρέμει. Das adjectiv ὁπλόκτυπος will sich nun freilich nicht in diesen zusammenhang fügen; aber darum hat man nicht nöthig ὁπλόxτυπα zu schreiben, wie der scholiast gelesen zu haben scheint und auch neuere kritiker vermuthet haben. Vielmehr beginnt mit ὁπλόχτυπος ein neuer satz, und indem ich mit Westphal die störenden verse 86. 87 entferne, folgt auf onloxzunos unmittelbar v. 88, und wir haben nun erst den passenden zusammenhang wieder gewonnen:

τί χρίμπτει; βοὰ ὑπὲς τειχέων ποτᾶται, βρέμει δ' ἀμαχέτου δίκαν ὕδατος ὀροτύπου πεδί'. ὁπλόκτυπος ὁ λεύκασπις ὅρνυται λαὸς εὐτρεπὴς ἐπὶ πόλιν διώκων. . . τις ἄρα ῥύσεται; τις ἄρ' ἐπαρκέσει θεῶν ἢ θεᾶν;

'πλοκτύπος ist nun im activen sinne zu fassen, wie χοροκτύπος bei Telestes Fr. I, v. 6, ich habe daher auch den accent, wie er in der handschrift bei Dindorf überliefert ist, beibehalten. Die syllaba anceps ist hier aus demselben grunde wie oben, zulässig: sie würde übrigens entfernt, wenn man in den folgenden versen mit Westphal

Λεύκασπις λεώς

δρνυται εύτρεπής έπὶ πόλιν διώκων

schreiben wollte: doch kann ich mich zu dieser änderung nicht entschliessen: die verse würden allerdings dadurch an eleganz gewinnen, aber auch sonst finden wir bei Aeschylus und zwar grade in unserem stücke dochmien, die minder glatt und fliessend sind, darum aber doch nicht angetastet werden dürfen. Ich nehme daher vielmehr hinter  $\delta\iota\omega\times\omega\nu$  den ausfall eines wortes an, der grade am ende des verses häufig vorkommt, entweder ist  $\mathring{\epsilon}\mu\,\mathring{\alpha}\nu$  hinzuzufügen, oder was ich aus einem gleich zu erwähnenden grunde vorziehe, die interjection  $\mathring{\iota}\omega$ .

Ich wende mich jetzt zum ersten systeme, dessen herstellung nun ziemlich einfach ist. Dass der erste vers  $\vartheta \varrho \acute{\epsilon} \rho \mu \alpha \iota \varphi \circ \beta \epsilon \varrho \dot{\alpha}$   $\mu \epsilon \gamma \dot{\alpha} \lambda' \ \ddot{\alpha} \chi \eta$  lückenhaft ist, wird wohl allgemein zugestanden: die ergänzung scheint mir kaum zweifelhaft: das bewegte pathos erfordert, dass der chor mit einem ausruf beginnt, ich schreibe daher:

'Ι ωὰ ι ωὰ θ ο ε ῦ μα ι φοβεψὰ μεγάλ' ἄχη·

Die contraction oder synizese in  $\partial \varrho \dot{s}ou\alpha\iota$  anzufechten sehe ich keinen grund. Die folgenden verse sind untadelich: den fehlenden schluss gewinnen wir, wenn wir vv. 86. 87, die wir dort ausscheiden mussten, v. 83 hinter dem verdorbenen έλεδέμα, einfügen. Die versuche diese corruptel zu heben sind zahlreich; geistreich, aber willkührlich ist Dindorfs conjectur:

είλε δ' έμὰς φρένας δέος.

Der alte scholiast, der im übrigen den text schon in dem verwirrten zustande fand, wie er jetzt vorliegt, las offenbar έλε δ΄ ἐμᾶς πεδία  $^{10}$ ) wie seine paraphrase: καὶ τὰ τῆς γῆς δέμου πεδία κατακτυπούμετα τοῖς ποσὶ τῶν ἵππων καὶ τῶν ὅπλων ποιεῖ μου προςπελάζειν τὸν ἦχον τοῖς ἀσίν und ἔχει (ἡχεῖ) δὲ, φησί,

τρόπον ποταμῶν τὰ πεδία τῆς γῆς μου zeigt. Das ist aber eben nur ein wilkührlicher versuch das unverständliche wort zu deuten, und was er mit ἔλε anfing, ist aus der paraphrase nicht zu erkennen. Der jüngere scholiast fasst dagegen ἐλεδεμας oder ἐλεδεμνὰς als adjectivum auf, was er mit βοά verbindet. Diese versuche der scholiasten sind für uns werthlos: ich glaube Aeschylus schrieb einfach ἐλελελᾶς oder wenn jemand an dieser sonst nicht nachweisbaren form anstoss nimmt, ἀλαλαλᾶς (άλαλα-γᾶς). Der schlachtruf der Hellenen war bekanntlich ἐλελεῦ oder ἐλελελεῦ, daher das verbum ἐλελίζειν, und daneben ἀλαλάζειν, nebst den substantiven ἀλαλά, ἀλαλαγά, die staubwolken, welche sich erheben, bezeichnet der chor passend als den vorboten des kampfes. Die ergänzung des dochmius bietet die handschrift selbst dur, indem sie die interjection ἰὼ v. 86 dreimal wiederholt. Ich lese daher:

Αίθερία κότις με πείθει φανείσ<sup>3</sup> ἄναυδος σαφής ἔτυμος ἄγγελος ἐλελελᾶς<sup>3</sup> ἰώ <sup>11</sup>).

ὶὰ ἰὰ θεοὶ θεαί τ<sup>3</sup> ὀρόμενον κακὸν ἀλεύσατε.

Die syllaba anceps v. 82 in  $\tilde{a}\gamma\gamma\epsilon\lambda o\varsigma$  ist nicht nur durch die stellung des verses, sondern auch durch die natur des wortes  $\hat{\epsilon}\lambda\epsilon\lambda\epsilon$  $\lambda\tilde{a}\varsigma$ , was den character der interjection bewahrt, gerechtfertigt, ebenso wie der hiatus am ende dieses verses selbst:  $\hat{i}o$   $\hat{i}$   $\hat{o}$ .

Jetzt entsprechen sich beide systeme aufs beste, zwar nicht in strenger antistrophischer responsion, aber sie sind doch was umfang und gliederung betrifft (jedes system besteht aus drei perioden) einander so ähnlich als möglich. Auch darin zeigt sich die kunst des dichters, dass in dem ersten system wie billig zuerst das thatsächliche geschildert wird, dann die begründung nachfolgt, während in dem zweiten systeme der umgekehrte gedankengang beobachtet wird.

Manchem werden vielleicht die umstellungen, die ich vorgenommen habe, allzu kühn dünken: sieht man aber genauer zu, so erscheint mein verfahren nichts weniger als verwegen: nach meiner anordnung vertauschen einfach zwei bruchstücke, die, wie der gedanke zeigt, verschlagen sind, ihre stelle mit einandet.

11) Und aus diesem grunde habe ich nun auch im antisystem an der entsprechenden stelle die interjection  $i\omega$  eingefügt.

Der augenschein wird dies am besten darthun, wenn ich die stelle so hersetze wie sie im Mediceus abgetheilt ist:

```
    ἔλεδέμας [πεδιοπλοκτύπος]
    τὶ χρίμπτεται βοᾶι
ποτᾶται. βρέμει
    δ' ἀμαχέτου δίκαν ὕδατος ὀροτύπου.
    [ἰωὶ ἰωὶ ἰωὶ θεοὶ
    θεαι τ' ὁρόμενον κακὸν ἀλεύσετε.
    βοᾶι ὑπὲρ τειχέων]
    ὁ λεύκασπις ὅρινται λαὸς εὐ.
```

Es lassen sich mehrere möglichkeiten denken, wie diese verwirrung entstand: am wahrscheinlichsten ist, dass die betreffenden worte durch lässigkeit der abschreiber 12) ausfielen, dann am rande nachgetragen wurden und so durch neuen irrthum an die unrechte stelle kamen.

Der übrige theil der ersten perikope bietet keine grossen schwierigkeiten dar: da zu v. 93 der scholiast umschreibend sagt:  $\pi\varrho \acute{o} \varsigma \varphi v \gamma \varepsilon \varsigma \ \tau \check{\omega} v \ \pi \alpha \tau \varrho \acute{\omega} \acute{\omega} v \ \xi o \acute{\alpha} v \omega v$ , so ist wahrscheinlich dieses wort nur irrthümlich aus dem texte verschwunden, ich möchte aber nicht sowohl  $\beta \varrho \acute{\varepsilon} \tau \eta \ \pi \acute{\alpha} \tau \varrho i \alpha$ , was von dem constanten sprachgebrauche der tragiker abweicht, sondern  $\pi \alpha \tau \varrho \acute{\omega} \omega v \ \beta \varrho \acute{\varepsilon} \tau \eta \ \delta \alpha \iota - \mu \acute{o} r \omega v$  schreiben. V. 98 sind die worte  $\mathring{\alpha} \mu \varphi i \ \lambda \iota \tau \acute{\alpha} v \ \mathring{\varepsilon} \xi o \mu \varepsilon v$  schwerlich richtig, doch weiss ich nichts besseres vorzuschlagen. V. 103 schreibe ich  $\tau \grave{\alpha} v \ s$ tatt  $\H{\alpha} v$ , dann können wir weiterer änderungen entrathen.

Nach meiner anordnung würde die erste pericope so lauten:

Α. (Ἰὼ ιὰ) θρεῦμαι φοβερὰ μεγάλ' ἄχη·
μεθεῖται στρατὸς στρατόπεδον λιπών·
ξεῖ πολὺς ὧδε λεώς πρόδρομος ἱππότας.

ἀνανδος σαφης ἔτυμος ἄγγελος
ἐλελελᾶς· ἰώ.

ιὰ ιὰ θεοὶ θεαί τ' ὀρόμενον
κακὸν ἀλεύσατε.

12) Vielleicht war das archetypon an dieser stelle unleserlich oder lückenhaft, was besonders bei papyrushandschriften häufig vorkommen musste, später wurden die lücken durch vergleichung einer besser erhaltenen handschrift ergänzt, aber diese nachträglichen verbesserungen geriethen durch gedankenlosigkeit an die falschen stellen.

| В.         | Τι χριμπτει; βοα                                | 80  |
|------------|-------------------------------------------------|-----|
|            | ύπες τειχέων ποτάται, βυέμει δ'                 |     |
|            | άμαχέτου δίκαν ύδατος όροτύπου                  |     |
|            | πεδί. όπλοκτύπος                                |     |
|            | ό λεύκασπις δρευται λαὸς εὐ-                    |     |
|            | τρεπης επὶ πόλιν διώκων (ἰώ.) 15)               |     |
|            | τίς ἄρα δύσεται; τις ἄρ' ἐπαρκέσει              | 90  |
|            | Đεῶν η Đεᾶν;                                    |     |
| A.         | Πότερα δητ' έγω                                 |     |
|            | ποτιπέσω (πατράων) βρέτη δαιμόνων;              |     |
| ₿.         | 'Ιω μάχαρες εἴεδροι,                            |     |
|            | άχμάζει βοετέων έχεσθαι· τί μέλλομεν άγάστοτοι; | 95  |
| Γ.         | 'Ακούετ' η οὐκ ἀκούετ' ἀσπίδων κτύπον;          |     |
|            | πέπλων καὶ στεφέων                              |     |
|            | πότ, εί μη τυν, άμφι λιτάν έξομεν;              |     |
| ⊿.         | Κτύπον δέδορκα πάταγος οὐχ ἐνὸς δορός.          |     |
|            | τί δέξεις; προδώσεις,                           | 100 |
|            | Παλαίχθων "Αρης, γᾶν τεάν;                      |     |
| <b>E</b> . | 3Ω χουσοπήληξ δαίμων, έπιδ', έπιδε              |     |
|            | πόλιν, ταν ποτ' εὐφιλήταν έθου.                 |     |
|            |                                                 |     |

Ich kann nicht umhin die schwierige frage, wie dieser chorgesang vorgetragen ward, wenigstens kurz zu berühren. Hermann vertheilt das ganze mit ausnahme der schlusstrophen, unter einzelne choreuten und geht dabei von der voraussetzung aus, dass der tragische chor damals, als Aeschylus das stück aufführte, bereits aus funfzehn personen bestanden habe; ich kann weder das eine noch das andere für richtig halten, wie ich auch in der abhandlung de vita Sophoclis p. xxvi bemerkt habe; Rossbach in seiner so eben erschienenen abhandlung de Eumenidum antichoris (Breslau 1860) spricht sich in ähnlichem sinne aus.

Für völlig unstatthaft halte ich die vertheilung unter einzelne choreuten in der zweiten pericope, dem eigentlichen haupttheile des ganzen chorgesanges: denn hier singt offenbar der ganze chor; ebenso wird die vierte pericope vorgetragen, wo Hermann ohne rechten grund halbchöre annimmt. Es kommen also nur die erste und dritte pericope in betracht, wo wir unzweifelhaft åpor-

<sup>13)</sup> Es ist dies eigentlich ein dochmischer tetrameter, so gut wie man auch v. 79. 80, v. 81. 82, v. 86 87 zusammenfassen kann. Auch sonst liebt Aeschylus längere dochmische verse, vrgl. v. 679 ff. 686 f.

 $\beta\alpha\bar{\imath}\alpha$  antreffen: beschränkt man aber die  $\alpha\mu\alpha\beta\alpha\bar{\imath}\alpha$  auf diese beiden abschnitte, so ist der Hermannschen hypothese eigentlich schon der boden entzogen, denn sie gründet sich vorzugsweise eben darauf, dass auch die zweite pericope ähnlich gegliedert sei: aber es fehlen hier alle merkmale, die sonst  $\alpha\mu\alpha\beta\alpha\bar{\imath}\alpha$  deutlich genug kennzeichnen.

Rossbach stellt als grundsatz in der oben angeführten abhandlung auf p. 2: "Antistrophica existimamus ab hemichoriis, ἀπολελυμέτα a coryphaeis alternando recitata". Demnach würde die erste pericope den coryphäen, die dritte halbchören zuzuweisen sein. Ich muss jedoch offen bekennen, dass es mir sehr zweifelhaft erscheint, ob sich ein für alle fälle gültiges princip mit voller sicherheit aufstellen lässt: wenn ich auch zugebe, dass es mit den beispielen, auf welche Rossbach jene ansicht gründet, seine richtigkeit habe. Westphal dagegen theilt wenigstens den anfang der ersten pericope halbchören zu, während er hinsichtlich der übrigen systeme dieses abschnittes (denn nur über diesen spricht er sich aus) schwankend ist, ob sie von halbchören oder von den koryphäen der halbchöre gesungen wurden. Dagegen den schluss dieses abschnittes ist er geneigt dem ganzen chor zuzuweisen, und dafür spricht sich auch Rossbach p. 11 aus.

Wie mir dünkt, kommt bei dieser frage vor allen auch die stelle, welche das einzelne chorlied im organismus des drama's einnimmt, in betracht. Wir haben hier, wie man gewöhnlich annimmt, die parodos vor uns. Nun ist es zwar sehr zweifelhaft, ob der chor auf der orchestra oder auf der bühne erscheint: ist dies letztere der fall, alsdann kann der chorgesang auch nicht für die eigentliche parodos gelten; allein auch eine solche pseudoparodos oder proparodos hat doch immer mit der eigentlichen parodos eine gewisse gemeinsamkeit: nun aber steht fest, dass der chor in der parodos entweder κατά ζυγά oder κατά στοίχους auftritt: nur in ganz vereinzelten fällen σποράδην. sind für diesen fall nicht bezeugt, und ich kenne auch kein beispiel, welches eine solche gliederung voraussetzte. Ganz analog war sicherlich auch das auftreten des chors, wenn er zuerst auf der bühne erschien 14). Da scheint es mir nicht angemessen in

<sup>14)</sup> Natürlich sehe ich hierbei ab von den ganz singulären fällen in den Eumeniden und im Prometheus des Acschylus: in den Eumeniden muss sich der chor auf der bühne aufstellen, noch bevor das stück beginnt, im Prometheus erscheint er auf flügelwagen in der luft.

dem eingange der parodos eine solche theilung in halbchöre anzunehmen, während ich es wohl für zulässig halte, dass im weiteren verlaufe der parodos eine solche scheidung eintrat. Das natürlichste war, dass wann die parodos nicht durch den gesang des gesammten chors eröffnet ward, sondern der dichter sich der form der ἀμοιβαῖα bediente, nun auch die herkömmliche gliederung des chors selbst benutzt wurde: also entweder κατὰ στοίχους oder κατὰ ζυγά oder in seltenen fällen σποράδην mögen solche ἀμοιβαῖα vorgetragen worden sein.

Für den vorliegenden fall scheint mir die gliederung xurû  $\zeta v \gamma \alpha'$  die angemessenste: bestand, wie ich vermuthe, der tragische chor damals noch aus zwölf personen, so gliedert sich derselbe in ζυγά zu je drei choreuten. Das erste ζυγόν erscheint auf der bühne und singt das erste system (v. 78-84), ibm folgt das zweite ζυγόν mit dem zweiten genau entsprechenden system (v. 85-92). Dann wechseln beide ζυγά mit einander die beiden nächsten systeme (- v. 95); denn dass diese verse denselben personen gehören ist gewiss: beide theile müssen aussprechen, dass es bei der drohenden gefahr kein anderes mittel gebe, als sich an die götter zu wenden. Nun folgt das dritte (v- $\gamma \dot{c}_{i}$  (v. 96 — 99) und unmittelbar darauf das vierte (v. 99 — 101). Diese beiden systeme entsprechen sich nicht nur ganz genau untereinander, sondern sie wiederholen auch in der kürze vollständig den gedankengang, der in den vorhergehenden systemen ausgeführt war. Vertheilt man die verse unter halbchöre, so erscheint solche wiederholung ich will nicht sagen unstatthaft, aber doch ziemlich müssig: werden dagegen diese verse von anderen personen gesungen, so wird die glücklichste wirkung erreicht: jetzt wird auf das anschaulichste dargestellt, wie alle einzelnen glieder der gesammtheit des chores dieselbe stimmung thei-Die schlussverse endlich (102. 103) sang wohl der koryphaeus; bei späteren aufführungen mochte man sie dem fünften Luyúr zuweisen.

In der dritten pericope, die antistrophisch gegliedert ist, finden wir wiederum  $\mathring{a}\mu o\iota \beta a \tilde{\imath}a$ : strophe und antistrophe entsprechen sich genau, man unterscheidet deutlich in jeder drei abschnitte, die verschiedenen personen angehören. Man kann diese drei perioden jedesmal den beiden halbchören und der gesammtheit des chors zutheilen, aber besser nimmt man vielleicht auch hier die

gliederung κατά στοίχους an: die drei rotten, die den tragischen chor bilden, bestanden in der älteren tragödie aus vier, später aus fünf choreuten.

Ich füge nur noch einige bemerkungen über die folgenden abschnitte der parodos hinzu. Die zweite pericope besteht aus fünf ungleichen, aber doch nicht unähnlichen strophen oder wenn man lieber will systemen: in dem ersten system (v. 104-109) werden die θεοί πολιώσχοι insgesammt angerufen 15), das zweite und umfangreichste system (es besteht aus drei perioden, v. 110-118) ist an Zeus gerichtet und entspricht hinsichtlich der gliederung des gedankens dem ersten 16). Die folgenden systeme enthalten regelmässig die anrufung eines götterpaares, erst Pallas und Poseidon, dann Ares und Aphrodite, zuletzt Apollo und Arte-Hier ist offenbar der anfang der vierten strophe v. 125 verdorben, der in der handschrift so geschrieben wird:

> σύ τ' ἄρης φεῦ φεῦ έπώνυμον κάδμου

πόλιν φύλαξον κήδεσαί τ' έναργῶς.

Ich glaube, die interjection φεῦ φεῦ gehört vielmehr in den schlussvers der vorhergehenden strophe:

έπίλυσιν φόβου, φεῦ φεῦ, ἐπίλυσιν δίδου, von dieser stelle verdrängt, zerstörte jenes φεῦ φεῦ die ursprüng-

liche wortfolge des nächsten verses. Der anfang des vierten systems würde dann lauten:

> Σύ τ' Αρης, Κάδμου πόλιν ἐπώνυμον Φύλαξον κήδεσαί τ' έναργῶς.

Der schluss des systems ist in der handschrift folgendermassen überliefert : γεγόναμεν : λιταίς σε

> θεοκλύτοις απύουσαι πελαζόμεσθα.

15) V. 107 möchte ich γάρ nicht streichen; will man den trochäischen dimeter nicht gelten lassen, so würde ich statt πτόλω schreiben: χῦμα γὰρ περὶ πόλιν.

16) Der anfangsvers 110: 'All' ω Ζεῦ πάτερ, παντελές, πάντως darf nicht geändert werden: es ist ein dochmius verbunden mit einem catalectischen kretischen dimeter. V. 113 deutet die paraphrase des scholiasten: ὁ ὑπὸ τῶν ἀρηΐων ὅπλων φόβος ταράσσει auf den ausfall eines verbums, ich vermuthe:
φόβος δ' άρηων ὅπλων

κλονεί. διά δέ τοι γενύων Ιππιάν

χινύρονται φόνον χαλινοί. Kλονεί wird von Hesychius und anderen regelmässig durch ταράσσει erklärt. Man schreibt gewöhnlich λιταῖσί σε θεοχλύτοις ἀ ϋτοῦσαι πελ., ich halte σε, was in der handschrift am ende der zeile steht, für eine glosse, die durch das verdorbene ἀπύουσαι veranlasst ward, und schreibe:

γεγόναμεν· λιταῖς θεοκλύτοις ἀλύουσαι πελαζόμεσθα.

Die fünfte strophe ist wohl so zu ändern:

Καὶ σὰ Αύκει ἄναξ λύκειος γενοῦ στρατῷ δαΐφ στόκων ἀῦτῷ. σὰ τὰ τὰ Αατογένεια κούρα, Άρτεμι φίλα, τόξον εὐτυκάζου.

Der wolf ist das wahrzeichen von Argos: wie nach argivischer sage einst der wolf siegreich mit dem stier kämpft, so soll Apollo  $\Delta\dot{v} \times \epsilon\iota o_{\varsigma}$  verderben über das argivische heer bringen: diese beziehung hat Dindorf nicht erkannt, und daher gewaltsam geändert. Dagegen habe ich  $\dot{a}\dot{v} \tau \tilde{a}$  für  $\dot{a}\dot{v}\tau \tilde{a}\varepsilon$  geschrieben, was auch der scholiast vorfand, aber die verbesserung ist nothweudig:  $\sigma \tau \acute{o}\iota \omega r \ \ddot{a} \iota \tau \tilde{a}$  ist nichts anderes, als in der schlacht: denu sehr mit unrecht hat man diesen echt poetischen ausdruck angefochten, der nichts anderes als eine umschreibung der epischen formel  $\sigma \tau o r \acute{o} \varepsilon \sigma \sigma \alpha \ \ddot{a} \dot{v} \tau \acute{\eta}$  ist. Im letzten verse bin ich Hermanns herstellung gefolgt.

In der dritten pericope bedarf hauptsächlich eine stelle, v. 147 ff. der verbesserung, aber ich weiss keine annehmbare conjectur mitzutheilen.

Im schlussgesange entsprechen sich v. 154 und v. 160:

έτεροφώνω στρατώ.

μελόμενοι δ' ἀρήξατε.

d. h. eine synkopirte und nicht synkopirte form, daher es dort keiner änderung bedarf.

XXI. Euripides Phoen. vs. 136 sagt Antigone, als sie den Tydeus erblickt,

ώς ἀλλόχοως ὅπλοισι μιξοβάρβαφος, worauf das gespräch mit dem pädagogen in folgender weise fortgeführt wird:

ΙΙΑΙ. Σακεσφόροι γὰρ πάντες Αἰτωλοί, τέκνον, λόγχαις τ' ἀκοντιστῆρες εἰστοχώτατοι.
 ΑΝ. Σὸ δ' ὧ γέρον, πῶς αἰσθάνη σαφῶς τάδε;

. . . .

ΠΑΙ. Σημεί ίδων τότ άσπίδων έγνωρισα, σπονδάς δτ' ήλθον σω κασιγνήτω φέρων, ά προσδεδορκώς οίδα τούς ώπλισμένους.

Das auffallende, fremdartige in der erscheinung des Tydeus hat Antigone selbst bemerkt, der pädagog bestätigt diese bemerkung. indem er hinzufügt, es sei allgemeine sitte der Actoler, statt des langen speeres, der eigentlich zur ritterlichen rüstung gehört, kurze wurfspiesse zu führen: wie kann also Antigone die frage thun, woher der diener dies so genau wisse, was sie dech selbst mit eignen augen beobachten kann: wie kann ferner der pädagog sich in der antwort auf die schildzeichen beziehen, da von diesen gar nicht die rede ist: gerade den Tydeus wiederzuerkennen bedurfte es am wenigsten dieses hülfsmittels, er war ehen durch seine ungewöhnliche rüstung vollkommen kenntlich. Nach vs. 139 sind offenbar eine anzahl verse ausgefallen; und dass diese scene lückenhaft ist, unterliegt auch aus andern gründen keinem zweifel: es ist zu verwundern, dass man dies nicht schon längst wahrgenommen hat. Homer konnte in der teichoscopia eine beliebige anzahl helden vorführen, hier dagegen müssen nothwendig alle sieben führer des argivischen heeres auftreten: es werden aber nur sechs genannt, Hippomedon, Tydeus, Parthenopaeos, Polyneikes, Amphiaraos, Kapaneus: Adrastos sucht man vergeblich: dass der dichter, wenn er auch manchmal flüchtig arbeitet, eines solchen fehlers sich schuldig gemacht habe, ist nicht glaublich: allerdings wird Adrastos gelegentlich genannt vs. 158, wo Antigone den bruder sucht und der diener sagt:

Έκεινος έπτὰ παρθένων τάφου πέλας Νιόβης 'Αδράστφ πλησίον παραστατεί.

Während jedem anderen helden eine ausführliche schilderung zu theil wird, soll Adrastos, der oberste heerführer nur im vorbeigehen mit einem worte genannt werden: dies wäre ein arger verstoss gegen die symmetrie der composition. Antigone ist nicht im stande ihren eignen bruder aus der menge herausznfinden, und der pädagog um ihr zu hülfe zu kommen, soll sagen: dort neben Adrastos steht Polyneikes, aber woher soll Antigone den Adrastos kennen, den ihr der diener nicht gezeigt hatte: dies wäre ein zweiter, noch viel ärgerer fehler. Gerade diese stelle aber beweist, dass vorher des Adrastos ausführlich gedacht war: offenbar sind die den Adrastos betreffenden verse nach vs. 139 ausgefallen; in die

sen versen mochte auch sein schildzeichen, die hydra, erwähnt werden, und darauf gehen eben vs. 140—143. Indess ist es auch möglich, dass diese vier verse, die auch sonst nicht ganz ohne bedenken sind, nur ein ungeschickter versuch sind die lücke hinter vs. 139 auszufüllen.

XXII. Catull schliesst dus anmuthige einunddreissigste gedicht mit den worten:

Salve o venusta Sirmio, atque hero gaude:

Gaudete vosque, Lydiae lacus undae:

Ridete, quidquid est domi cachinnorum.

Lydias undas haben frühere mit vergeblichem aufwand von gelehrsamkeit zu rechtfertigen gesucht; Lachmann hat Libuas vermuthet, was so viel ich sehe ebensosehr gegen das metrum wie die geographischen verhältnisse verstösst: Haupt hat daher nicht wohl gethan, diese conjectur in den text aufzunehmen. Ich sehe keinen grund, warum man sich sträubt die verbesserung von Gusrino lucidae (auch limpidae, wie andere vermuthet haben, wäre nicht unpassend) zu billigen: für den ton solcher gedichte, wie das vorliegende, ist das einfachste stets auch das angemessenste. Aber ausserdem ist in vosque die partikel que, mag man nun que in' dem sinne von quoque fassen oder nur eine freiere stellung der partikel annehmen, auffallend, wenigstens von dem sonstigen gebrauche des Catull abweichend. Allerdings ist vosque nur lesart der jüngeren, revidirten abschriften, in DL findet sich vos quoque, allein das metrum verlangt jene änderung mit nothwendigkeit. Ganz abgerissen steht der schlussvers da, den die erklärer so auffassen, als wenn der dichter seine hausgenossen auffordere, durch lautes lachen ihre freude über seine rückkehr auszudrücken: aber dadurch bringt man einen gar unfeinen sug, einen ganz fremdartigen gedanken herein, der noch dazu in dieser kürze ausgesprochen nahezu unverständlich erscheinen muss. Ich lese, indem ich fast nur die fehlerhafte interpunction berichtige:

Salve o venusta Sirmio atque hero gaude

Gaudente: vosque lucidae lacus undae

Ridete, quidquid est domi cachinnorum.

Die wellen des sees sollen den dichter, der in seine heimath zurückgekehrt ist, lächelnd begrüssen, mit ihrem rauschen willkommen heissen. Nun erst hat der schluss des artigen gedichtes seine ursprüngliche sauberkeit wieder gewonnen.

XXIII. Catulls einundsechzigstes gedicht, das hochzeitslied für seinen freund Manlius Torquatus, ist in glyconeischen strophen verfasst, die wie ich schon vor vielen jahren (Anacr. reliq. p. 32 ff.) gezeigt habe, streng und sorgfältig nach den gesetzen der griechischen technik gebildet sind. Nur zwei stellen, die ich schon damals als verdorben bezeichnete, widerstreben: das auskunftsmittel, welches Haupt getroffen hat, indem er jede strophe in zwei perioden von je drei und zwei versen zerlegt, ist durchaus unstatthaft und von Haupt früher selbst verworfen worden. Die eine stelle findet sich vs. 46:

Quis deus magis amatis

Est petendus amantibus.

Dies ist die handschriftliche lesart, die den rhythmus völlig zerstört: unter den zahlreichen conjecturen, welche vorgebracht sind, scheint mir Haupts vermuthung anxiis, am wenigsten passend; ich kenne wenigstens kein analoges beispiel, wo anxius die unruhe bezeichnet, welche das gemüth bei einem bevorstehenden glück überfällt. Prüft man ruhig und unbefangen, so erkennt man bald, dass die worte an sich tadellos sind und einen angemessenen gedanken schicklich ausdrücken, es liegt lediglich ein metrischer fehler vor, den ich einfach durch umstellung des verbums est beseitige:

Quis deus magis est ama-

tis petendus amantibus?

Der dichter macht hier wie vs. 86 von der wortbrechung gebrauch, die abschreiber, denen dies anstössig war, und die nur die sylben zählten, statt sie zu messen, stellten est um; dass dadurch der rhythmus zerstört ward, kümmerte sie nicht. Durch die verbindung der beiden participia amatis amantibus drückt der dichter die gegenseitige liebe aus, wie XLV, 20: "Mutuis animis amant, amantur," vgl. auch den vers bei Atilius Fortun. p. 321: "Vivis, ludis, habes, amas, amaris." — Auch die zweite verdorbene stelle vs. 221 glaube ich heilen zu können, ich lese:

Sit suo similis patri Manlio, ut facile inscieis Noscitetur ab obviis, Et pudicitiam suae Matris indicet ore,

statt der handschriftlichen überlieferung et . . . omnibus.

XXIV. Phaedrus Fabb. L. V. Prol. 4:

Ut quidam artifices nostro faciunt seculo, Qui pretium operibus maius inveniunt, novo Si marmori adscripserunt Praxitelen suo, Detrito Myronem argento: fabulae exaudiant. Adeo fucatae plus vetustati favet Invidia mordax, quam bonis praesentibus.

Man hat auf die verschiedenste weise die verderbaiss dieser stelle zu heben versucht, namentlich Bentley hat richtig erkannt, dass für fabulae vielmehr tabulae zu schreiben ist: allein seine aenderung: "Si marmori adscripserunt Praxitelen, Scopan Aeri, Myronem argento. tabulae Zeuxidem" trifft schwerlich das rechte. Mir scheint vor allem der fehler in Myronem zu liegen: dass Myron sich mit eiselirten arbeiten abgab, dafür fehlt so viel ich weiss, jede alte. zuverlässige gewährschaft: allerdings in der römischen kaiserzeit wurden solche arbeiten unter Myron's namen verkauft, wie aus Martial. VI. 92:

Caclatus tibi cum sit Anniane Serpens in patera, Myronos artes, Vaticana bibis: bibis yenenum.

hervorgeht <sup>1.7</sup>): dies waren sicherlich gefälschte werke, und da es sich nun an unserer stelle gleichfalls um solche täuschungen handelt, so könnte man auch hier die erwähnung des Myron vertheidigen. Allein bei weitem der berühmteste und anerkannteste meister dieses kunstzweiges war Mys, den daher Martial selbst an einer andern stelle, VIII, 51, mit Myron verbindet:

Quis labor in phiala? docti Myos, anne Myronos?

Mentoris hace manus est, an. Polyclite, tua?

Das metrum aber zeigt deutlich, dass hier Mys zu lesen ist:
da dieser name fremdartig und minder bekannt war, ward er
von einem nicht ganz unkundigen abschreiber, der um das metrum

17) Auf solche ciselirte arbeiten bezieht sich auch die stelle des Statius Sil $\star$ . I, 3, 50:

Quidquid et argento primum vel in aere Myronis Lusit et ingentes manus est experta colossos, die Markland vergeblich zu verbessern versucht hat: mir scheint zu schreiben: "Quidquid et argento privum vel in aere Myronis Lusit st ingentes manus est experta colossos." In mussestunden, sagt Statius, beschäftigte sich Myron mit solchen kleineren für den privatgebrauch bestimmten arbeiten, wenn er von seinen grossen werken ausruhte. Bei den colossi dachte der dichter wohl besonders an die colossale statue des Zeus auf dem capitol, die Myron für Samos gearbeitet hatte.

unbekümmert war, mit Hyronem vertauscht. Ich schlage daher folgende verbesserung dieser verse vor:

Ut quidam artifices nostro faciunt seculo, Qui pretium operibus maius inveniunt swis, Si marmori adscripserunt Praxitelen novo, Detrito Myn argento, tabulas Pausian.

Dass von den berühmten malern gerade Pausias genannt wird, hat wohl nichts befremdendes: ein meister wie Pausias mit der vorherrschenden richtung auf das genreartige und laseive musste den Römern vor allen zusagen: es ist daher erklärlich, wie der damalige kunsthandel dies benutzte und neue gemälde unter jenem berühmten namen in umlauf brachte. Ebense ist die verbesserung operibus suis und marmori novo nothwendig: mancher dürfte vielleicht lieber operibus novis und marmori suo verziehen, weil diese änderung sich durch grössere leichtigkeit empfiehlt: weise die beiworte sind dann minder passend vertheilt: marmor novum namentlich bildet zu detritum argentum (auf künstliche weise giebt man dem kunstwerke den schein des alterthums) einen ganz angemessenen gegensatz.

XXV. Phaedrus Append. Fab. Perott. 7, v. 1:
Utilius nobis quid sit, dic, Phoebe, obsecro,
Qui Delphos et formosum Parnassum incolis.
Quid o sacratae vatis horrescunt comae,
Tripodes moventur, mugit adytis religio,
Tremuntque lauri et ipse pallescit dies.
Voces resolvit icta Phyton numine.

Vs. 2 hat das epitheton des berges Parnass formosus etwas befremdliches: das wort wird zwar zuweilen zur bezeichnung landschaftlicher schönheit gebraucht, z. b. bei Propertius I, 2, 7 humus formosa, oder in der ecloge Lydia, die man gewöhnlich sehr mit unrecht dem Valerius Cato beilegt, wo es gleich zu anfang heisst: "Invideo vobis, agri formosaque prata, Hoc formosa magis, mea quod formosa puella Est vobis," und in den Dirae vs. 27: "optima silvarum formosis densa viretis." Aber als beiwort eines gebirges dürfte es nicht nachweisbar sein, vielleicht ist nemorosum Parnassum zu lesen, wie bei Ovid. Met. I, 467: umbrosa Parnassi constitit arce. Ein passendes beiwort wäre auch nicosum, wie Παρνησὸν νιφόεντα in dem homerischen hymnus auf Apollo vs. 282, Panyasis (bei Paus. X, 8, 9) und Callim. in Del. vs.

93: vergl. auch Eurip. Phoen. 206. 234. — Vs. 4 ist adytis offenbar verdorben, man muss mugit adyti religio schreiben, dies ist einfach ein umschreibender ausdruck für mugit adytum. — Vs. 6 haben beide handschriften Phyton, was man nicht glücklich in Pythia verwandelt hat, denn auf diese weise bringt man einen fehlerhaft gebildeten anapaest in den vers. iDas einfackste ist Pytho zu schreiben 18), so dass der dichter eben mit diesem namen die priesterin selbst bezeichnete; sonst wird IIvow freilich immer nur als ortsname gebraucht, auch das epigramm des Athenaeus bei Diog. L. X, 13:

Τοῦτο Νεοκλῆος πιτυτόν τέκος ἢ παρὰ Μουσοϊν έκλυεν ἢ Πυθοῦς ἐξ ἱερῶν τριπόδων,

kaun man in diesem sinne deuten, obwohl  $\Pi v \partial \omega$  hier. als personenname sehr passend wäre. Doch will ich auch eine auders vermuthung nicht verschweigen; vielleicht schrieb Phaedrus:

Voces resolvit icta Phoeto numine.

So konnte er ganz passend, natürlich nicht ohne vorgang griechischer dichter, die begeisterte seherin nennen. Auch die samische sibylla führt nach dem scholiasten des Plato z. Phaedrus p. 315 ed. Bekk. und Suidas v.  $\Sigma \beta \nu \lambda \lambda \alpha$  denselben namen, nur ist auch hier fehlerhaft  $\Psi \nu \tau \omega$  geschrieben. Lachmann hat nach Huschkes glücklicher conjectur diesen namen bei Tibull hergestellt II, 5, 67:

Quidquid Amalthea, quidquid Marpessia dixit,
Herophile Phoeto Grajaque quod monuit,
statt der handschriftlichen lesart Phoebo grataque.

XXVI. In der Epitome Iliados lautet vs. 82:

Invocat aequoreae Pelides numina matris,

Ne se plus Thetis contra patiatur inultum.

So scheinen übereinstimmend fast alle handschriften zu lesen, der cod. Sant. hat ne se plus ipsa Thetis . . . inultum, der cod. Burn.

N se pl' p eas p' ccem paciat i ultum: Ritschl (Rhein. Mus. I, p. 140) bemerkt, dass die verbesserung der stelle eben aus der les-

15) Derselbe schreibschler sindet sich öster, bei Tibull II, 3, 27 haben die handschriften für Delphica Pytho theils Phito theils Phitos, bei Lucan V, 134 Fhyton, Phython, Pheton, Piton statt Python. Auf keinen sall ist Python bei Phaedrus das rechte, denn Πύθων bezeichnet zwar nicht nur den drachen, sondern auch den bauchredner, und im neuen testament den wahrsagergeist (δαιμόνιον μαντικόν), wird aber nie von frauen gebraucht, sondern Πυθώνισσα.

art dieser handschrift zu entnehmen sei, ich weiss jedoch nichts damit anzufangen. Mir scheint der dichter geschrieben zu haben:

Ne se Plistheniden contra patiatur inultum.

Wie Stesichorus und Aeschylus  $\Pi\lambda\epsilon\iota\sigma\vartheta\epsilon\epsilon\epsilon\delta\alpha\epsilon$ ,  $\Pi\lambda\epsilon\iota\sigma\vartheta\epsilon\epsilon\epsilon\delta\alpha\epsilon$  zur bezeichnung des Agamemnon und der Atriden gebrauchen, so konnte auch der verfasser dieses gedichtes, bei dem auch sonst manches vom herkömmlichen ton des epos abweichende vorkommt, jenes patronymicum verwenden. Das folgende hat Ritschl aus einer erfurter handschrift ergänzt; hier ist wohl zu schreiben:

At Thetis audita nati prece descrit undas
Castraque Myrmidonum iuxta petit, et monet armis
Abstineat dextram et congressibus: inde per auras etc.:
die handschrift liest dextre congressu. Wenn es ebendaselbst vs.
135 heisst:

Hic tum Thersites, quo non deformior alter Venerat ad Troiam, linguaque protervior alter, Bella gerenda negat,

so ist das zweite alter offenbar nur eine ungeschickte wiederholung, es ist ultra bella gerenda negat zu schreiben. Ueberhaupt ist besonders häufig der ausgang der verse entstellt und verderbt, z. b. vs. 258:

At non dubitabas hospitis olim

Expugnare toros, cuius nunc defugis arma

Vimque times: ubi nunc vires, ubi cognita nobis

Ludorum quondam vario certamine vis est,
es ist wohl schreiben:

Virgil nachgebildet habe.

Ludorum quondam vario certamine virtus?

Nobis wird vielleicht mancher mit berufung auf Virgil. Aen. V,
391: "Ubi nunc nobis Deus ille magister Necquidquam memoratus Eryx?" vertheidigen, ich kann aber nicht glauben, dass der verfasser dieser epitome auf so ungeschickte weise die stelle des

ubi sunt vires, ubi cognita nunc est

XXVII. Cornelius Nepos Alcib. II, 3: "Postea, cum robustior est factus non minus multos amavit, in quorum amore, quoad licitum est, odiosa multa delicate iocoseque fecit." Die abenteuer, auf welche Nepos hier anspielt, waren in der that odiosa, aber Alcibiades führte diese frivolen streiche meist auf eine geistreiche

oder doch witzige art aus, so dass sie minder verletzend erschie-Aber man sieht nicht ein, was der beschränkende zusatz quoad licitum est bedeuten soll: dass Alcibiades sich innerhalb der schranken des erlaubten gehalten habe, konnte Nepos nicht behaupten, auch müsste es dann quoad licitum fuit heissen: die worte können nur einen allgemeinen gedanken enthalten, dann aber bedarf es noch einer näheren bestimmung: ich schlage daher zu lesen vor: in quorum amore, quoad licitum est in re odiosa, multa delicate iocoseque fecit. Die handschriften des Nepos sind sehr lässig copirt, an sehr vielen stellen sind einzelne worte ausgefallen: so z. b. im Chabrias c. 1, 3: "Hoc usque eo tota Graecia fama celebratum est, ut illo statu Chabrias sibi statuam. feri voluerit, quae publice ei ab Atheniensibus in foro constituta est: ex quo factum est, ut postea athletae ceterique artifices his statibus in statuis ponendis uterentur, cum victoriam essent adepti." Ich verbessere quibuscum victoriam essent adepti. Wenn auch der blosse ablativ quibus genügt hätte, so ist doch der gebrauch der praposition cum ganz angemessen, und so erklärt sich einfach die entstehung des fehlers 19). Im Atticus c. 17, 3; Nam et principum philosophorum ita percepta habuit praecepta, ut his ad vitam agendam, non ad ostentationem uteretur. Man darf hier nicht wie gewöhrlich geschieht, das scheinbar überflüssige et streichen, sondern Nepes schrieb wohl: Nam Epicuri et principum philosophorum etc. Ganz besonders hat auf diese weise eine andere stelle derselben biographie gelitten, c. III, 3, wo man zum theil sehr gewaltsame anderungen vorgenommen hat; ich ergänze die lücken: "Igitur primum illud munus fortunae, quod (cum) in ea potissimum urbe natus esset (die handschriften est), in qua domicilium orbis terrarum esset imperii, (ei contigit), ut eandem et patriam haberet et domun: hoc specimen prudentiae, quod cum in eam se civitatem contulisset, quae antiquitate, humanitate, doctrinaque praestaret omnes, (sic se gessit, ut) unus ei fuerit carissimus." Aber noch ist die stelle nicht vollständig geheilt : denn der zusatz potissimum bei natus est ist geradezu absurd; doch ist der fehler leicht zu heben, potissimus ist nur an eine falsche stelle gerathen, es gehört an das ende

<sup>19)</sup> Athletae ceterique artifices ist zu vergleichen mit (Plato) Alcibiades II, p. 145 ἀθλητῶν τε καὶ τῶν ἄλλων τεχνετῶν. Nepos hat wahrscheinlich die worte seines griechischen gewährsmannes genau wiedergegeben.

des vorhergehenden satzes: "Hunc enim in omni procuratione reipublicae actorem auctoremque habebant potissimum."

Auch sonst bedarf noch vieles in diesen biographien der berichtigung, z. b. Atticus c. X: "Antonius . . . Attici memor fuit officii, et ei, cum requisivisset, ubinam esset, sua manu scripsit, ne timeret statimque ad se veniret." Statt requisivisset ist vielmehr rescivisset zu schreiben. — Hamilcar I, 4 billigt man gewöhnlich die conjectur des Gifanius: donicum aut virtute vicissent aut victi manus dedissent", die zwar der handschriftlichen überlieferung aut ut rte ganz nahe kommt, aber dem gedanken nicht genügt: Nepos will sagen, Hamilcar habe nur frieden geschlossen um die nöthigen kräfte zu einem letzten entscheidenden kampfe auf leben und tod zu sammeln. Ich schlage daher vor: "donicum aut rite vicissent aut victi manus dedissent." Wie man einen vollständigen, unzweifelhaften sieg als iusta victoria bezeichnet, so steht hier in gleichem sinne rite vincere.

Anderwärts hat man dagegen ohne noth geändert, z. b. Attic. II, 4 haben die meisten herausgeber die conjectur von Gottschalk gebilligt: "Cum enim versuram facere publice necesse esset, neque eius conditionem aequam haberent, semper se interposuit, atque ita ut neque usuram iniquam ab his acceperit, neque longius, quam dictum esset, debere passus sit," aber die handschriften haben unquam, und dies ist gewiss die richtige lesart, dafür spricht schon das verbum acceperit: der attische staat erhielt offenbar von Atticus ein unverzinsliches darlehn, natürlich nur auf kurze frist: je seltener bei den Römern solche uneigennützigkeit war, desto mehr hatte Nepos grund, dies hervorzuheben; ob nicht doch dieser liberalität eine berechnende absicht zu grunde lag, ist hier Man hat freilich behauptet, aus dem weiteren zusatze: Nam neque indulgendo inveterascere eorum aes alienum patiebatur, neque multiplicandis usuris crescere," erhelle, dass Atticus zinsen empfangen habe. Der ausdruck ist allerdings doppeldeutig: diese worte können von dem, der sich mit billigen zinsen begnügt, gebraucht werden, aber viel passender sind sie von dem, der auf jeden gewinn verzichtet: denn nur dadurch ward die staatsschuld und geldverlegenheit der Athener nicht vermehrt, dass sie bloss das einfache capital ohne alle zinsen dem Atticus zurückzuzahlen hatten.

XXVIII. Zu den interessantesten resten der älteren römi-Philologus. XVI. Jahrg. 4. 40 schen literatur gehören die beiden brieffragmente der Cornelis, die jedoch noch manches kritische bedenken darbieten. Was eine frauenhand geschrieben hat, darf man nicht nach dem gewöhnlichen maasstabe beurtheilen: und gerade bier wird man der leidenschaftlichen erregtheit sowie der unnachahmbaren echt weiblichen naivität manches zu gute halten müssen: aber wenn es in zweiten briefe heisst: "Ecquando desinemus et habentes et prachentes molestiis desistere? Ecquando perpudescet miscenda atque perturbanda republica?" so ist in der that das maass des erlaubten überschritten: man erwartet nach der analogie des griechischen πράγματα έγειν καὶ παρέχειν auch hier molestias habere et presbere, statt dessen erscheinen die participia habentes et practimes ohne object, während molestias mit einem neuen verbum desistere verbunden wird, was in verbindung mit desinemus nahezu unerträglich erscheint. Dann befremdet nicht minder die ganz andmale construction des verbums perpudescere. Hier liegt sicherlich eine grobe entstellung des ursprünglichen textes vor. Ich schreibe: "Ecquando desinemus et habendis et praebendis molestiis? Ecquando perpudescet miscenda atque perturbanda republica persi-Das gerundium ist auch sonst öfter von den abechreibern irrthümlich mit dem participium präsentis vertauscht. z. b. bei Lucrez I. 188:

> Quorum nil fieri manifestumst, omnia quando Paulatim crescunt, ut par est semine certo, Crescentesque genus servant, ut noscere possis Quidque sua de materia grandescere alique, chmann die alte verbesserung crescendoque ni

wo Lachmann die alte verbesserung crescendoque nicht zurückweisen durfte. Für verdorben erachte ich auch die worte desselben briefes: "In eo tempore non pudet te eorum deum preces expetere, quos vivos atque praesentes relictos atque desertos kabueris,
denn dass preces die bedeutung der fürbitte oder auch des beistendes habe, ist nicht denkbar. Man hat zwar in diesem sinne Cetull. LXVIII, 63 gedeutet:

Hic velut in nigro iactatis turbine nautis

Lenius aspirans aura secunda venit
lam prece Pollucis iam Castoris implorata:
aber hier ist implorata nicht als ablativ zu fassen, sondern vielmehr mit aura secunda (nautae implorant auram secundam prece et Castoris et Pollucis) zu verbinden. Dagegen ist in dem briefe

der Cornelia zu verbessern; "In eo tempore non pudeat te, eorum deum paces expetere", oder wenn man den plural in dieser verbindung für unzulässig hält, pacem.

In dem ersten brieffragmente ist mir besonders der ausdruck multo tempore anstössig, ich schlage vor: "Sed quatinus id fieri non potest, malo temperes, multisque partibus inimici nostri non peribunt atque, uti nunc sunt, erunt potius, quam respublica profligetur atque pereat."

Die Germania des Tacitus bedarf trotz des eifers, XXIX. welchen man der kritik und erklärung dieser schrift gewidmet hat, noch an gar vielen stellen der hülfe. Ich will hier nur eine stelle herausheben: cap. 30 beginnt mit der schilderung der geographischen verhältnisse des Cattenlandes: "Ultra hos Catti initium sedis ab Hercynio saltu inchoant, non ita effusis ac palustri bus locis, ut ceterae civitates, in quas Germania patescit, durant siquidem colles, paullatim rarescunt, et Cattos suos saltus Hercynius prosequitur simul alque deponit." Diese letzten worte prosequitur simul atque deponit sehen geradezu wie ein räthsel aus, wo das widersprechende und scheinbar sinnlose seinen platz hat: aber wer möchte glauben, dass Tacitus bei einer schlichten geographischen charakteristik des landes seinen lesern ein solches räthsel aufgeben werde. Deponit und prosequitur schliessen sich geradezu aus, von einem simul kann also hier gar nicht die rede sein: und dass der Hercynius saltus eigentlich nur die grenze des Cattenlandes bilde, hatte Tacitus selbst gesagt, nur die letzten ausläufer jenes gebirges können in das gebiet der Catten hinüberreichen. Gar seltsam erscheint auch, zumal wenn man berücksichtigt, dass jenes gebirge eigentlich gar nicht zum Cattenlande gehört, das affectirte Cattos suos. Tacitus hat vielmehr geschrieben: "et Cattos suus saltus prosequitur simul atque deponit Hercynius." Wo die letzten vorberge des hercynischen waldes aufhören, da beginnt sofort das cattische gebirge, so ist Tacitus vollkommen mit sich selbst in übereinstimmung, wenn er vorher das gebiet der Catten als ein hügelland bezeichnet hatte. Auch der ausdruck durant colles ist schwerlich richtig, doch ist die emendation unsicher, vielleicht ist superant zu lesen.

XXX. Zu den werthvollsten überresten der schrift des Suetonius de viris illustribus gehört die vita Terentii: freilich über manche punkte erhalten wir auch hier nur unzureichenden auf-

schluss. Terenz führt den zunamen Afer; dass er in Kartharo geboren war, versichert Sueton ausdrücklich: wie und wann er nach Rom gelangte, darüber hatte Sueton wohl selbst keine genaue kunde, er begnügt sich nur dem Fenestella folgend, die ansicht abzuweisen, dass Terenz während des krieges zwischen Karthago und Rom in kriegsgefangenschaft gerieth, da Terenz lebenszeit vollständig in die periode zwischen den zweiten und dritten punischen krieg falle: dies ist wohl begründet: aber wenn Sueton demselben gewährsmann folgend fortfährt: "Nec si a Numidis et (aut) Gaetulis captus sit, ad ducem Romanum pervenire potuisse, nullo commercio inter Italicos et Afros nisi post deletam Carthaginem coepto," so ist diese behauptung schwerlich begründet: ienn Masinissa, der in perfider politik meister war, weiss den friedensvertrag zwischen Karthago und Rom auf's geschickteste in seinen interesse auszubeuten: mit Carthago ist er beständig in feindliche händel verwickelt, während er zu Rom im freundschaftlichsten verhältnisse steht und durch seine politischen agenten einen ununterbrochenen verkehr unterhält: dass unter diesen umständen auch commercielle verbindung zwischen Rom und Numidien bereits in der zeit zwischen dem zweiten und dritten punischen kriege bestand, ist gewiss: wie bekannt man am hofe Masinissa's, der übrigens für seine person höchst einfach lebte, mit römischer sitte und lebensgewohnheiten war, zeigt die schilderung eines gastmahls, welches jener fürst wohl zu ehren römischer gesandten veranstaltete, wie Athen. VI, 229 D aus den ὑπομιήματα des Ptolemaeus Physkon berichtet: Δείπια 'Ρωμαϊκώς ήν κατεσκευασμέτα, περάμφ παντί γορηγούμετα άργυρφ · τάς δε των δευτέρων τραπεζών έχόσμει τοῖς Ίταλιχοῖς έθισμοῖς τὰ δὲ κανίσκια ήν απαιτα γρυσα, γεγονότα πρός τὰ πλεκόμενα ταῖς σγοίνοις μουσικοῖς τε ἐγοῆτο Ἑλληνικοῖς. Ich finde es also gar nicht so unwahrscheinlich, dass Terenz bei einem streifzuge der Numidier in das karthagische gebiet in kriegsgefangenschaft gerieth, und so entweder auf dem wege des handels oder als geschenk des Masinissa oder eines seiner politischen agenten in das haus eines römischen senators kam. Jedenfalls muss Terenz, wenn er auch von geburt Afrika angehört, in sehr zartem alter nach Rom gekon men sein: denn nirgends lässt sich eine spur von dem einflusse seiner ursprünglichen heimath wahrnehmen, während doch sonst die eigenthümlichkeit des afrikanischen charakters sich nirgends

verläugnet: man erkennt dies mehr oder minder an allen producten der griechischen wie der römischen literatur, die von Afrikanern herrühren, gleichviel ob dieselben Aegypter von geburt, oder Semiten, oder anderen stammes sind: so mächtig wirkt die naturbestimmtheit selbst auf die angehörigen der verschiedensten stämme Bei Terenz wird man nirgends jene düstere gluth der empfindung, jene maasslosigkeit der phantasie, jene unklarheit des gedankens, jenes unvermogen die fremde sprache zu bemeistern, die sonst den landeseingeborenen eigen ist, antressen: ebensowenig aber war Terenz ein so ausserordentlicher geist, der vermöge ursprünglicher kruft und energie im stande gewesen wäre, die sprödigkeit des afrikanischen naturells zu überwinden. renz muss sehr früh den einflüssen seiner heimath entrückt und in fremden boden versetzt worden sein, so dass er ganz in die neue umgebung sich hinein lebte: daher macht er durchaus den eindruck eines cerna. Terenz ist offenbar eine feine, schmiegsame natur: in untergeordneten verhältnissen aufgewachsen empfiehlt er sich ebenso durch liebenswürdigkeit der äusseren erscheinung wie durch feine bildung: dieser seiner persönlichkeit hat er es zu danken, dass er in den erlesensten kreisen der vornehmen und gebildeten römischen welt wohl gelitten war: und eben diesem verkehr verdankt Terenz vorzugsweise jene urbanität, die alle seine dramatischen arbeiten auszeichnet, so dass man nicht leicht etwas fremdartiges wahrnehmen wird; freilich jene wunderbare gewalt über die sprache, wie sie der Umbrer Plautus besitzt, darf man hier nicht erwarten. Indem nun Terenz jene klare, ebenmässig durchgebildete sprache, die alles rohe und niedrige meidet, wie er sie eben im umgange mit den ausgezeichnetsten männern des damaligen Roms sich angeeignet hatte, in das lustspiel einführt, erklärt sich, wie sehr dieser ton, der von der damals herrschenden volksthümlichen weise der komödie gar weit entfernt war, zuerst befremden musste, und so sehr auch später Terenz gerade dieser glatten, eleganten form den nachhaltigen beifall verdankt, so fand er doch anfangs nicht gerade günstige aufnahme. Daher erklären sich auch jene bekannten gerüchte, als wenn Terenz bei seinen komödien vieles der thätigen beihülfe seiner vornehmen freunde schulde, gerüchte, die Terenz indem er sie bekämpft, doch wieder mit einer gewissen eitelkeit halb und halb als begründet anerkennt. An unmittelbare unterstützung ist natürlich nicht zu denken, wohl aber an jenen indirecten und unbewussten einfluss, den der tägliche verkehr mit jenen kreisen auf den dichter ausübte. Terenz ist eben eine durchaus receptive natur, und so wenig man nachweisen kans, dass er auf die fortbildung der sprache einen entschiedenen einfluss ausgeübt habe, so wenig ist er überhaupt als ein wahrhaft originales talent zu betrachten, wie dies auch einsichtige kritiker unter den Römern selbst anerkannt haben, deren äusserungen wir zum guten theil eben der biographie des Sueton verdanken.

Die zahlreichen dichterfragmente, welche uns in dieser hiegraphie erhalten sind, hat Ritschl kürzlich in zwei academischen programmen mit gewohnter akribie und scharfsinn behandelt z. ich selbst habe ebenfalls schon früher diese vielfach verderbten bruchstücke herzustellen versucht, ohne jedoch darüber etwas öffentlich mitzutheilen. Und so will ich jetzt die punkte, wo ich anderer ansicht bin, kurz besprechen. In den versen des Porcius hat Ritschl die lücke, die sichtlich vorhanden ist, früher selbst zu ergänzen versucht: "Dum se amari ab hisce credit ob florem astatis suae Dum (se eorum redis gestit) crebro in Albanum rapi, Suis sublatis rebus" etc. Jetzt dagegen betrachtet er die worte se amari ab his credit als eine interpolation und schreibt:

Dum in Albanum crebro rapitur ob florem aetatis suae,
Suis postlatis rebus summam ad inopiam redactus est.

Mir scheint diese annahme bedenklich: ich finde sonst nirgends
spuren bewusster interpolation <sup>20</sup>), wohl aber haben die abschreiber
worte ausgelassen oder umgestellt, wie dies bei solchen nachlässig copirten schriften häufig geschehen ist. Ich habe daher schon
früher, ehe Ritschls programm erschienen war, die stelle so verbessert:

Dum se amari ab hisce credit ob florem aetatis suae, Crebro in Albanum cum rapitur, (ipsus interes suis)

20) Ritschl will freilich in den worten des Sueton: "Ceteri mortuum esse in Arcadia Stymphali sive Leucadiae tradunt" die worte in Arcadia streichen, aber näher liegt es die worte umzustellen: Stymphali in Arcadia sive Leucadiae. Ebenso will Schopen villam streichen: "Reliquit . . . hortulos XX iugerum via Appia ad Martis sillam." Aber hortuli bedurste keiner erklärung, und am wenigsten sieht villa wie ein glossem aus. An der via Appia lag ein tempel des Mart, tempel besitzen häufig liegendes eigenthum, warum soll nicht ein jenem tempel gehöriger ebenfalls an die via Appia angränzender bef den namen Martis villa geführt haben. Freilich das beispiel bei Suston vit. Tiber. c. 65, worauf sich Roth berief, beweist nichts.

Postputatis rebus ad summam inopiam redactus est, denn auch ich verlange hier denselben gedanken, den Ritschl durch seine conjectur suis postlatis rebus herzsutellen sucht. Postputare ist ein terentianischer ausdruck. Hec. III, 5, 33: Cum te postputasse omnes res prae parente intelligo: Ad. II, 3, 9: Quin omnia sibi postputavit esse prae meo commodo. Für die passive structur postputatis rebus, gleich posthabitis oder postpositis rebus habe ich freilich keinen beleg, aber auch was Ritschl vorgeschlagen hat, lässt sich so viel ich sehe, nicht weiter begründen: denn bei Plinius Hist. Nat. XXXV, 1 ist das participium postlatum mit recht wieder entfernt worden. Im folgenden schreibt Ritschl:

Itaque ex conspectu omnium abit in Graeciam terram ultimam. Mortuos Stymphalist Arcadiae oppido.

Aber man erwartet vielmehr, dass der dichter diese sätze wie es sich gebührt mit einander verbunden haben werde. Ich lese:

Itaque ex conspectu omnium ubi abit Graeciam in terram ultimam,

Mortuust Stymphali, Arcadiae oppido.

Weiter führt Sueton einen vers des Volcatius an: "Et hanc autem et quinque reliquas aequaliter populo probavit, quamvis Volcatius (in) dinumeratione omnium ita scribat:

Sumetur Hecyra sexta ex his fabula. Ritschl schreibt:

Simitur Hecvra sexta exclusast fabula.

Simitur kommt freilich der handschriftlichen überlieferung sehr nahe, aber man sieht nicht recht ab, wie dies in den gedankenzusammenhang passt: wenigstens was Ritschl annimmt, es sei ein vers, wie "Quinto loco acta Adelphoe plausum itidem tulit" vorausgegangen, stimmt gar wenig zu simitur exclusa est <sup>21</sup>). Ich denke Volcatius schrieb:

Numeretur Hecyra sexta, explosa fabula. Volcatius hat die einzelnen stücke des Terenz gewiss nicht nach

21) Den vers des Hostius bei Macrob. Sat. VI, 5, 8 stelle ich durch verdoppelung des simul auf einfachste weise her:

Dia Minerva simul, simul autem invictus Apollo

Arquitenens Latonius.

Bei Horaz Od. I, 17, 22 ist Semeleius Thyoneus ebensowenig anzusuchten und mit semul Euius zu vertauschen, oder will man auch Semeleius Euan bei Statius Sylv. I, 2, 220, proles Semeleia bei Ovid. Met. V, 329 und Σεμελήι "Ιαχχε πλουτοδότα (Poet. Lyr. p. 1028) abändern?

der zeitfolge aufgezählt, sondern mit rücksicht auf ihren poetischen werth, wie er ihm erschien, geordnet, also nach demselben gesichtspunkte, den er auch bei der classification der dichter selbst festhielt. Dass äussere umstände das urtheil dieser kritiker nicht selten bestimmten, ist gewiss: weil es erst nach wiederholten vergeblichen versuchen gelang die Hecyra bis zu ende zu spielen, war dies grund genug dem stück die letzte stelle anzuweisen. Nun ist das stück zwar nicht geradezu durchgefallen, sondern die zuschauer verliessen nur das theater: aber dies konnte einen kritiker von so rücksichtslosem urtheil, wie sich Volcatius anderwärts erweist, gar leicht bestimmen den ansdruck explosa zu gebrauchen: doch habe ich nichts einzuwenden, wenn man exclusa vorzieht: nur scheint mir der unterschied, den Ritschl zwischen den ausdrücken fabula explosa est und exclusa est macht, nicht hinlänglich gesichert, da das letztere sich eben nur bei Donat findet. Dass die Hecyra anfangs keiner sonderlichen aufnahme sich zu erfreuen hatte, hätte Sueton übrigens besser aus dem prolog des stückes selbst erweisen können, statt sich auf einen spätern gewährsmann zu berufen. Ich will schliesslich nicht verschweigen, dass ich früher den vers anders las, nämlich:

Numeretur Hecyra sexta, exilis fabula.

Als exilis fabula konnte der kritiker das stück bezeichnen, weil es im vergleich zu den übrigen an stofflichem interesse ärmer erschien, worauf ja das römische publicum entschiedenes gewicht legte: diesen unterschied hebt Donatus zum Phormio hervor: "Argumentum quoque non simplicis negotii habet: nec unius adelescentis, ut in Hecyra, sed duorum, ut in ceteris fabulis." Indess scheint die weise, wie Sueton auf Volcatius sich beruft, darauf hin zu deuten, dass der kritiker einen äusserlichen umstand, das missfallen des publikums hervorhob, und so ziehe ich explose vor.

In der zweiten stelle des Volcatius, die Sueton anführt:

Sed ut Afer populo sex dedit comoedias,

Iter hinc in Asiam fecit: navem ut semel

Conscendit, visus numquamst: sic vita vacat,

ist nicht mit Ritschl navem autem semul zu schreiben, sondern sevem autem ut semel conscendit, wie ich vor jahren gebessert und Ritschl auch selbst vermuthet hatte: wie leicht nave aut ut in nese ut verderbt werden konnte, leuchtet jedem ein. Aber es ist noch ein anderer fehler zu beseitigen, für nunquamst ist visus nusquamst

zu schreiben, wie derselbe fehler auch beim Geogr. Rav. I, 3. III, 8 zu berichtigen ist: nusquam comparuit oder apparuit (non comparuit) ist die stehende formel von denen, die spurlos verschwinden: daher so oft bei erzählungen von wundern gebraucht: ich habe nicht nöthig die stellen, die ich dafür gesammelt habe, einzeln aufzuführen, da jetzt Preller in der römischen mythologie p. 83 f. zahlreiche belege dafür mitgetheilt hat. Ich vergleiche nur noch Granius Licinianus p. 21: "Angues nigri subito apparuerunt neque ante inter se concurrere et morsibus multos (hier ist wohl mutuis os zu schreiben) invadere desiverunt quam tubicines conticuissent, nec usquam derepente apparuerunt", wo die Bonner herausgeber aus unkunde für derepente ein nirgends nachweisbares direpentes einführen wollten: derepente steigert noch das wunderbare des plötzlichen verschwindens, wie anderwärts statim non comparuit (Sueton. de rhetor. c. 4) oder subito non comparuit, z. b. bei Cicero de Republ. II, 10 vom Romulus: quum subito sole obscurato non comparuisset, wo man subito nicht auf dies eintreten der sonnenfinsterniss beziehen darf, und bei den Griechen in ähnlichen erzählungen so oft έξιτίη νης, έξιτπίνης. Ebenso sagt derselbe Granius p. 9 vom leichnam des Antiochus: non comparuit.

In dem verse des Afranius:

Terentio non similem dicens quempiam, schreibt Ritschl: Terenti non consimilem dicas quempiam. Ich habe vermuthet:

Terenti non similem dico esse quempiam, oder vielmehr:

Terenti non similem esse dico quempiam, indem die abschreiber auch hier die richtige wortfolge willkührlich geändert haben.

In dem letzten hexameter aus Cicero's Asimóv ist allerdings die verbindung von loqui und dicere: "Quiddam come loquens atque omnia dulcia dicens" mehr als bedenklich: aber ich suche den fehler nicht in dulcia dicens, was mir durch die allitteration hinlänglich geschützt erscheint, sondern in come loquens, wofür ich come fluens vermuthet habe.

Dass Terenz bereits auf der rückreise begriffen, aus kummer über den verlust seines reisegepäckes, wobei sich auch mehrere neue dramatische arbeiten befanden, in seine letzte tödtliche krankheit versiel, war, wie aus Suetons darstellung hervorgeht, die herrschende überlieferung, die auch innere wahrscheinlichkeit hat: aber wie gewöhnlich ward dies factum dann entstellt und anecdotenbaft ausgeschmückt: "Q. Cosconius redeuntem e Grascia perisse in mari dicit cum C et VIII fabulis converis e Menandro." Gerade hundert und acht komödien hat Menander gredichtet. Corconius liess also den Terenz den ganzen Menander und zwar binnen jahresfrist bearbeiten, ohne zu bedenken, dass Terenz selbst schon eine anzahl dramen des griechischen komikers benutzt hatte und dass frühere palliatendichter eine sehr grosse zahl menandrischer stücke vollständig oder theilweise übersetzt hatten. Man sieht leicht, welchen werth diese übel erfundene anecdote hat. die übrigens nicht schlechter ist, wie so viele andere in der griechischen und römischen literaturgeschichte. Ritschl glaubt zur ehre eines alten schriftstellers, wie Cosconius, sowie zur rechtfertigung des Sueton, der eine so absurde geschichte wenigstens nicht ohne ein wort des tadels wiedererzählt haben dürfte, eine corruptel annehmen zu müssen: C et VIII sei nur durch irrthun der abschreiber entstanden, wozu die vorausgehende präposition CVM den anlass gab. Der zufall ist unberechenbar, obwohl es etwas gar wunderbares hat, dass durch einen solchen schreibfehler gerade die richtige zahl der dramen des Menander in den text des Sueton gebracht ward. Aber es ist immer eine missliche sache, wenn man absurde anecdoten, statt sie nach ihrem wahren werthe zu schätzen, verbessern will, um ihre glaubwärdigkeit dadurch ganz oder theilweise zu retten: streicht man die zahl, so verschwindet ganz die pointe, die eben darin liegt, dans Terenz in kürzester frist den ganzen Menander bearbeitete und so die römische litteratur einen unersetzlichen verlust erlitt.

Bei Donatus folgt noch ein kurzer nachtrag zu der biographie des dichters, wo besonders eine schwierige stelle der kritisches hülfe bedarf: sie lautet in der pariser handschrift: "Scipionis febulas edidisse Terentium Vallegius inactione ait: hae quae vocanter fabulae cuiae sunt, non has qui iura populis retentibus dabat sunne honore affectus fecit fabulas." In der überlieferten lesart vermisst man jede beziehung auf Terenz, die doch nicht fehlen duf: in dem sinnlosen retentibus hat schon Scaliger den vermissten namen richtig erkannt. Ritschl schreibt:

Tuae quae vocantur fabulae, cuiaene sunt, Terenti? non has, iura qui populis dabat, Summo ille honore affectus, fecit fabulas?

Diese restitution scheint mir schon deshalb bedenklich, weil cuiaene wie Ritschl mit Bothe schreibt, freilich eine leichte änderung ist, aber den sprachgebrauch gegen sich hat: ich kenne wenigstens kein beispiel, wo cuius mit der partikel ne verbunden wird. Ich habe diese verse in folgender weise geordnet:

Hae, quae Terenti nunc vocantur fabulae,
Cuiae sunt? non has, iura qui populis dabat,
Honore summo adfectus, fecit fabulas?

Der name des dichters war ausgefallen, ward am rande hinzugefügt

## TE RENTI

und gelangte dann an unrechter stelle in der monströsen form RETENTI oder RETENTIB. in den text. Wie leicht das hier so passende nunc vor vocantur ausfallen konnte, sieht jeder. Aber wem gehören diese verse? Statt Vallegius ist schon in der pariser handschrift von zweiter hand Valgius verbessert, und so legt man das fragment gewöhnlich dem Valgius Rufus bei. Ich halte es nicht für glaublich, dass diese verse einem dichter der augusteischen zeit gehören, sie stammen offenbar aus dem siebenten jahrhundert der stadt, wo man grammatische und litterarische gegenstände so gern in gebundener rede behandelte. Man hat freilich den versuch gemacht, die fragmente des rhetorischen handbuchs von Valgius Rufus in iambische senare zu bringen, aber diese Ars war in gewöhnlicher schlichter prosa abgefasst. Ist also der name Valgius richtig, so ist darunter ein älterer grammatiker des siebenten jahrhunderts zu verstehen: und auf diesen könnte man denn auch die notiz bei Festus p. 297: "Secus Valgius putat e Graeco quod est éxic, dictum, absurde scilicet" beziehen. Allein vielleicht hiess der verfasser dieser verse Vagellius 22): einen dichter Vagellius erwähnt Seneca Quaest. Nat. VI, 4: "Egregie Vagellius meus in illo inclyto carmine, Si cadendum est, inquit, mihi,

E coelo cecidisse velim, was Unger sehr mit unrecht dem Lucan zuschreiben wollte.

<sup>22)</sup> Auch Ribbeck und Bücheler haben, wie mir mitgetheilt wird, vermuthet, dass der name Vagellius herzustellen sei, mir ist aber unbekannt, wo diese conjectur vorgetragen wird.

Demselben dichter dürften vielleicht auch die verse Quaest. Nat. III, Praef. §. 3 zugehören: "Libet igitur mihi exclamare illum poetae incliti versum:

Tollimus ingentis animos et maxima parvo Tempore molimur.

Es versteht sich, dass dieser zeitgenosse Seneca's mit jenem älteren nur den namen gemein hatte. Der titel jener litterarhistorischen satire des älteren Vagellius oder Valgius war wohl Auctio: wie die güter insolventer schuldner öffentlich versteigert wurden, so ward hier ein concursverfahren eingeleitet gegen dichter, die des plagiats sich schuldig gemacht oder sonst fremder unterstützung sich bedient hatten 25). Dergleichen bonhafte titel kommen auch noch später vor, ich erinnere nur an die epigramme des Domitius Marsus, die wahrscheinlich scutica (µάστιξ), nicht cicuta überschrieben waren.

XXXI. Die scriptores latini rei metricae befinden sich noch immer in einem so zu sagen handschriftlichen zustande: selbst offen zu tage liegende fehler hat man übersehen, noch viel weniger tiefer liegende verderbnisse gehoben, weil man zu wenig auf den sachlichen gehalt dieser schriften achtete. So z. b. herrscht bei Marius Victorinus in der zweiten hälfte des dritten buches eine arge verwirrung. Der grammatiker, der von dem mechanischen hülfsmittel der epiploke den ausgedehntesten gebrauch macht, um die entstehung der einzelnen versmaase zu erklären, leitet III, c. 10 den glyconeus vom dactylischen trimeter ab. lesen wir §. 4 die völlig sinnlosen worte: "Nam si solvas choriambum et novissimam eius syllabam, ut 24) in superiore libro plenissime diximus, nunc pauca memorabimus, scimus in dactylico genere esse et pariambum, qui parem habet sublationi positionem, id est arsin et thesin". Schon Camerarius und nach ihm Gaisford nabmen hier anstoss: Camerarius, indem er ut aufnahm, bemerkt: "sed non minus sensus haeret". Gaisford: "Sequentia cum antecedentibus male cohaerere videntur". Im folgenden handelt der granmatiker von dem Ionicus a minore, den er zwar auch mit dem dactylischen geschlecht in verbindung bringt, aber keineswegs

24) Ut ist in der handschrift über der zeile hinzugefügt.

<sup>23)</sup> Nicht ganz unähnlich ist der sarkastische ausdruck des alten Cato (Fragm. Oratt. p. 138 ed. Meyer): "Si posset auctio fieri de artibus tuis, sicut supellectilis solet"

vom dactylischen trimeter herleitet: dann folgt cap. XI: de generibus metrorum quae ab iambico profluunt, wo der metriker ausdrücklich im eingange bemerkt, er habe vorher alle versmasse, die vom dactylus herstammen, behandelt: und so geht er c. XII zum iambischen trimeter über, aber der schluss dieses capitels handelt nicht mehr vom trimeter, sondern offenbar vom glyconeus: ferner das folgende capitel XIII de dimetro versu überschrieben handelt nicht etwa vom iambischen, sondern vom dactylischen dimeter, ebenso werden cap. XIV die versmaasse besprochen, die er auf das dactylische penthemimeres und hephthemimeres zurückführt, cap. XV folgen die anapästischen versmaasse, cap. XVI die choriambischen, die der grammatiker vom dactylischen pentameter herleitet, was denn alles mit den einleitenden worten cap. XI: "Decurso dactylo atque his quae ex eo generantur ... adoriemur iambum principalium metrorum secundum" sehr wenig stimmt. Während wir schon oben an sehr ungehöriger stelle eine abgerissene besprechung des ionicus a minore antrafen, folgt jetzt cap. XVII de duobus Ionicis a dactylo hexametro generatis: diese bricht aber mitten im capitel gerade da, wo der grammatiker den ionicus a minore zu behandeln anfängt, ab und geht zum iambischen trimeter und alsbald zum dimeter über; es heisst nämlich §.7: "Nunc de ionico, quem musici ἀπὸ ἐλάσσονος vocant: cuius et de origine et nomine et compositione quia (quae) accidunt trimetro scazonti, huic auoque accidere in dubium non venil. Ex trimetro versu iambico dimetrum etc.": quae hat Camerarius eingefügt, um einen scheinbaren zusammenhang herzustellen, und bemerkt: "post venit multa videntur desse". Auf den iambischen dimeter folgt dann schliesslich cap. XVIII I)e saturnio versu.

Es bedarf kaum einer weiteren hegründung, um darzuthun, dass hier eine blätterversetzung vorliegt, wodurch der zusammenhang gestört wird.

Auf cap. X, §. 4, wo die besprechung des dactylischen trimeters abbricht, müssen folgen cap. XIII (dactylischer dimeter), c. XIV (dactylisches penthemimeres und hepthemimeres), c. XV (anapäst), c. XVI (choriamb), cap. XVII bis §. 7 (de duobus ionicis a dactylo hexametro generatis), daran schliesst sich als nothwendige ergänzung an der überrest von cap. X, §. 4 sqq., cap. XI beginnt dann die erörterung über die iambischen versmasse, cap.

XII (iambischer trimeter); hierauf muss der schluss von cap. XVII von §. 7 an folgen (iambischer dimeter), cap. XVIII (saturnius).

Dass dies die ursprüngliche anordnung war lässt sich mit voller evidenz erweisen, und zwar brauchen wir auch nicht eines buchstaben abzuändern, um vollständig den zusammenhang herzustellen.

Ich habe bereits bemerkt, dass schon der schluss von cap. XII deutliche spuren der zerrüttung zeigt. Nachdem der grammatiker den trimeter scason besprochen hatte, nimmt er davon anlass zum trochäischen tetrameter scazon überzugehen, und führt §. 21 als beispiel den vers an:

Haesitat nec excitatur classico truci miles.

"Adiecto ad principium versus kaesitat tetrametrus factus est, de quo plura dicere supervacuum est. Omnino (die handschrift omnie) enim quaecunque supremis duabus adiungas, ex choriambo et dibrachy, id est pyrrhichio, duo dactyli efficientur. Quod cum ita sit, nullus inficias ire poterit, quin ex spondeo et duobus dactylis rimetrum epicum formatum sit" etc. So sind wir also durch cinen seltsamen sprung vom scazon beim dactylischen trimeter und den daraus abgeleiteten glykoneen angekommen. So widersinnig dies auch ist, hat doch keiner der herausgeber an dieser stelle anstoss genommen.

Alles ist in ordnung, so wie man auf cap. X, §. 4:

Nam si solvas choriambum et novissimam eius syllabam unmittelbar cap. XI, §. 21 folgen lässt:

supremis duabus adiungas, ex choriambo et dibrachy, id est, pyrrhychio, duo dactyli efficientur.

In dem nächst folgenden wird nun die besprechung des dactylischen trimeters und der glykoneen zu ende geführt, daran schliessen sich an cap. XII. XIII. XIV. XV. XVI. XVII bis §. 7. Die hier begonnene erörterung über den ionicus a minore:

Nunc de ionico, quem musici ἀπὸ ἐλάσσονος vocant, cuim et de origine et nomine et compositione, quia wird ergänzt durch den schluss von cap. X, δ. 4:

in superiore libro plenissime diximus, nunc pauca memorabimus. Scimus in dactylico genere etc.

Diese zurückweisung bezieht sich nämlich auf die ausführliche darstellung der ionici a minore buch II, cap. IX. Nachdem so die herleitung des ionicus a minore aus dem dactylischen geschlecht cap. X, §. 4—18 zu ende geführt ist, geht der metriker zu den iambischen versmaassen über, cap. XI und XII bis §. 21. Der faden der darstellung, der hier mit den worten:

Adiecta ad principium versus haesitat, tetrametrus factus est, de quo plura dicere supervacuum est. Omnia enim quaecunque

abbricht, wird wieder aufgenommen durch cap. XVII, §. 7:

accidunt trimetro scazonti, huic quoque accidere in dubium non venit.

Der überrest von cap. XVII (§. 8—16) bildet ein neues, de dimetro versu zu überschreibendes capitel, worauf zum schluss cap. XVIII de Saturnio versu folgt.

Die verwirrung ist dadurch entstanden dass die blätter welche cap. X, 4 bis XII, 21 enthalten (in Gaisfords ausgabe füllt dieser abschnitt eilf seiten) und ursprünglich auf cap. XVII, 7 folgten, an unrechter stelle, nämlich vor cap. XII, 21 bis cap. XVII, 7 (diese partie füllt in Gaisfords ausgabe dreizehn seiten) eingefügt wurden. Anlass zu dem irrthume gab der umstand, dass eben die erste partie blätter mit cap. XII, 21 endet und dieses capitel die überschrift de trimetro versu iambico führt, die andere partie blätter (cap. XII, 21-XVII, 7) gleich auf der ersten seite cap. XIII die überschrift de dimetro versu (d. h. dactulico) zeigt, während in der dritten und letzten partie dieses buches (cap. XVII, 7. XVIII) die überschrift de versu dimetro (d. h. iambico) wohl schon im codex archetypus ausgefallen war. man nun ohne den zusammenhang genauer zu beachten, von der voraussetzung ausging, auf den trimeter müsse der dimeter folgen, wurden jene beiden lagen beim binden der handschrift mit einander vertauscht und jene störende verwirrung herbeigeführt. Dieser irrthum mag aus früher zeit stammen. lst es doch überhaupt sehr fraglich, ob Marius Victorinus als der verfasser dieser schrift gelten kann. Marius Victorinus habe ich den verfasser des metrischen handbuches genannt der gewöhnlichen überlieferung folgend, aber dass jener afrikanische rhetor und spätere bischof, wie man annimmt, dieses werk verfasst habe, scheint mir mehr als zweifelhaft. Ich habe schon in den Meletemata Lyrica Spec. II bemerkt, dass dasselbe vielmehr dem Aelius Festus Aphthonius angehören dürfte, und ich benutze diesen anlass, um meine ansicht kurz zu Allerdings wird das werk in der überschrift dem begründen.

Marius Victorinus beigelegt, auch die Pariser handschrift bei Gaisford hat: Incipit ars grammatica Victorini Mari de ortografia et de metrica ratione, ebenso am schluss des ersten buches: Mari Victorini de metricis didascalicis lib. I explicit feliciter, und Rufinus, den man gewöhnlich der ersten hälfte des fünften jahrhunderts zuweist, führt in seiner schrift de metris comicis p. 380 und 381 zwei längere stellen aus buch II, c. 3 und 4 unter dem namen des Victorinus an. Aber damit stimmt nicht die subscription des vierten buches; hier wird ein ganz anderer verfasser genannt: "Aelii Festi Apthonii v. p. de metris omnibus explicit liber IV. feliciter. utere Stephane scriptor et lector". Dann folgt in der Pariser handschrift, wie Gaisford sich ausdrückt "metrorum Horatianerum index", der neun seiten einnimmt, und den schluss bildet ein excerpt: "Ex Aelio Festo Apthonio de carminis appellationibus," wie die überschrift, in den ausgaben lautet, die jedoch in der Pariser handschrift zu fehlen scheint; die subscription am schluss dieses excerpts lautet wieder: "Explicit ars grammatica Victorini Mari de orthographia et de metrica ratione". Bedenkt man, wie sehr gerade die titel der bücher der verderbniss oder fälschung ausgesetzt waren, so erscheint die subscription, die am schlusse des vierten buches, an einer besonders geschützten stelle uns erhalten ist, in ungleich höberem grade glaubwürdig.

Ist nun Apthonius wirklich der verfasser des unter Victorinus namen überlieferten metrischen handbuches, dann darf man auch erwarten, dass die excerpte, die aus demselben Apthonius und also doch wohl auch aus derselben schrift vorliegen, mit der metrik des Victorinus übereinstimmen. Diese excerpte enthalten zunächst eine erklärung der worte  $\dot{\varphi}\delta\dot{\eta}$ ,  $\varkappa\varrho n\tilde{\nu}\sigma\mu\alpha$ ,  $\mu\tilde{\epsilon}\lambda\alpha\varsigma$ , davon findet sich nichts bei Victorinus; aber dies darf nicht befremden, da, wie ich nachher zeigen werde, diese schrift nicht mehr in ihrer ursprünglichen und vollständigen gestalt vorliegt. Dagegen der übrige theil des excerptes:

Constat autem  $\mu\delta\lambda\sigma_{S}$  colo et commate: colon est quaedam pars orationis integra pedum compositione coniuncta, cuius pars comma dicitur: erunt itaque cola particulae solutorum metrorum duntaxat, cum integrae fuerint syzygiae, comma vero, cum imperfecta est  $^{25}$ ). Omnis autem versus  $\varkappa\alpha\tau\dot{\alpha}$   $\tau\dot{\alpha}$   $\pi\lambda sic\tau\sigma_{S}$  in dao

<sup>25)</sup> Es ist wohl impersectum est oder impersectae sunt zu schreibes.

cola dividitur, abusive autem etiam comma dicitur colon: stimmt genau mit Victorinus I, 13, 2 überein:

Colon est membrum, quod finitis constat pedibus, comma autem in quo vel pars pedis est <sup>26</sup>). Erunt itaque cola solutorum metrorum, ut

Arma virumque cano.

Omnis autem versus κατὰ τὸ πλεῖστον in duo cola dividitur. Abusive autem etiam et comma dicitur colon . . . . Erit ita que colon cum integrae fuerint syzygiae, comma vero, cum imperfectae.

Die anordnung ist etwas verschieden, was bei der natur solcher excerpte nicht befremden kann, aber sonst weist alles auf Victorinus als quelle hin, findet sich doch der wichtige satz, dass jeder vers in der regel aus zwei κῶλα bestehe, eigentlich nur hier mit klaren worten ausgesprochen.

Dass aber Apthonius wirklich als der eigentliche verfasser des metrischen handbuches zu betrachten ist, dafür lässt sich noch auf einem anderen wege eine neue bestätigung gewin-Priscian de metris Comicorum p. 412 ed. Gaisford (235 Lindem.), wo er über die zulassung der vierzeitigen füsse (um dem sprachgebrauche der metriker zu folgen) im iambischen trimeter handelt, beruft sich um die freiheiten der römischen komiker zu entschuldigen darauf, dass auch die griechischen komiker obwohl selten an den gleichen stellen nicht nur den anapäst sondern auch den spondeus und dactylus zugelassen hätten: für diese behauptung führt er zunächst eine stelle aus Terentianus Maurus an. dann folgt ein citat aus dem sonst völlig unbekannten metriker Asmonius, dann wird luba erwähnt, und den beschluss macht: Idem in octavo: "Qui ergo confuderunt etc." Ich habe in einem vor zwanzig jahren geschriebenen aufsatze im N. rhein. mus. bd. I, p. 379 alles dies dem Asmonius beigelegt, indem ich annahm dass Priscian, der die ansichten des luba mit einigen bemerkungen begleitet, die schriften jenes metrikers nicht selbst besessen, sondern nur aus der anführung bei Asmonius gekannt habe: mich bestimmte dazu hauptsächlich der umstand, dass in der letzten stelle (idem in octavo) verse angeführt werden, die unzweifelhaft aus den Carmina Falisca entlehnt sind (und dies halte ich auch noch jetzt fest): indem ich von der voraussetzung

<sup>26)</sup> Es muss heissen: in quo pes vel pars pedis deest,

ausging, dass luba der verfasser einer metrischen schrift von den bekannten polyhistor luba, könig von Mauritanien, nicht vernchieden sei, war damit natürlich das citat aus den Carmina Falisca unvereinbar. Ich bin aber bei wiederholter prüfung vielmehr zu dem resultat gekommen, dass luba der metriker (artigraphus, wie ihn Servius nennt) von könig luba verschieden ist und einer weit spätern zeit angehört, und so ist nun auch kein grund mehr den Priscian die benutzung der schriften des metrikers abzusprechen; mit: luba: ideo etc. wird ein selbständiges citat eingeleitet, und demselben luba ist auch die zuletzt angeführte stelle: Idem in octavo 27) zuzuschreiben, so dass dem Asmonius nur das auf die verse des Terentianus Maurus unmittelbar folgende citat gehört. Dies hat jetzt auch H. Keil (Quaestiones Grammaticae p. 16 ff.) richtig erkannt, aber niemand hat bisher bemerkt, dass wir die metrische schrift, die Priscian hier unter dem namen des Asmonius anführt, noch besitzen, und erst die vergleichung mit dieser noch vorhandenen schrift darthut, dass Priscian alles, was weiter folgt, aus Juba selbst, und nicht aus Asmonius entlehnt hat. das citat aus Asmonius findet sich eben bei Marius Victorinus, allerdings mit einigen bemerkenswerthen abweichungen, und dies ist wohl auch der grund, weshalb diese merkwürdige thatsache der aufmerksamkeit sich entzog. Das citat bei Priscian lautet, wie es Keil nach seinen handschriften hergestellt hat:

"Asmonius etiam idem confirmat his verbis: "Comici poetae laxius etiamnum versibus suis quam tragici spatium dederuut, et illa quoque loca, quae proprie debentur iambo, dactylicis eccupant pedibus, dum cotidianum sermonem imitari volunt, et a versificationis observatione spectatorem ad actum rei convertere, ut non fictis sed veris affectionibus inesse videatur."

Damit vergleiche man Marius Victor. II, 4, 16: "Similiter apud comicos laxius spatium versibus datum est. Nam et illi loca, quae propria iambo debentur, spondeis occupant, dactyloque et anapaesto locis adaeque disparibus. Ita dum cotidianum sermonem imitari nituntur, metra vitiant studio, non imperitia, quod frequentius apud nostros quam Graecos invenies." Und dieselbe stelle

27) Die überlieserte zahl VIII abzuändern ist gar kein grundvorhanden: Iuba handelte wie es scheint in diesem buche über die μέτρα συγκεχυμένα oder confusa, wie der technische ausdruck war, den ich auch bei Sisenna (Rusin. p. 385) herstelle: "Haec acena anspaestico metro est, sed confusa sunt, ut non intelligus" statt consist.

wird unter dem namen des Victorinus von Rufinus in seinen collectaneen de metris Comicis p. 381 wörtlich mit allen fehlern angeführt <sup>8</sup>).

Die ähnlichkeit wie die verschiedenheit beider darstellungen liegt klar zu tage: die ursprüngliche identität ist unzweifelhaft, aber die fassung der stelle bei Victorinus ist aus einer abkürzung und umarbeitung der urspünglichen schrift des Asmonius hervorgegangen. Wenn Victorinus schreibt: apud comicos laxius spatium versibus datum est, so ist dies eine nicht gerade geschickte abkürzung des echten textes: aber im folgenden hat derselbe Victorinus sein original ausführlicher paraphrasirt: Asmonius sagt kurz: dactylicis occupunt pedibus: damit sind anapästen, dactylen, spondeen, kurz die versfüsse des γένος ἴσον gemeint 29): dagegen Victorinus, dem dieser ausdruck nicht klar genug schien, führt die einzelnen versfüsse namentlich auf 30): nur kann der überarbeiter nicht so geschrieben haben, wie die worte jetzt lauten, wenn man ihm nicht die äusserste gedankenlosigkeit und fahrlässigkeit zutrauen will: locis disparibus ist falsch, denn es handelt sich hier um die geraden nicht die ungeraden stellen des trimeters, ausserdem aber vermisst man ein verbum, denn occupant kann man, wie jeder sieht, in dieser satzverbindung nicht ergänzen. Der bearbeiter schrieb offenbar:

Nam et illa loca, quae propria iambo debentur, spondeis occupant, dactyloque et anapaesto locis adaeque paribus utuntur.

Das verbum fiel wegen der ähnlichkeit mit nituntur in der folgenden zeile aus: der fehler ist aber alt, schon Rufinus hat denselben treulich copirt. Die veränderung des originals ist übrigens auch hier ziemlich ungeschickt, Victorinus hätte einfach schreiben können: spondeis dactylis et anapaestis occupant, aber ihm lag bei seiner arbeit Terentianus Maurus zur hand:

28) Nur versibus in der ersten zeile ist ausgelassen, und für iambo debentur hat Rufinus debentur iambis, alles übrige, selbst der offenbare fehler et illi loca stimmt vollständig mit Victorinus.

<sup>29)</sup> Freilich haben die griechischen komiker nur den anspäst, nicht auch den dactylus und spondeus zugelassen; aber Asmonius und Terentianus Maurus schreiben eben irrthümlich diese licenz den komikern insgesammt, Griechen und Römern zu, nur mit dem unterschiede, dass die griechischen dichter sich dieser freiheit äusserst selten bedient hätten.

<sup>30)</sup> Wenn es kurz vorher bei Victorinus heisst: "interponunt — dactylicorum pedum moras et spondeum" so sind die beiden letzten worte sicherlich nur ein ungehöriger zusatz des bearbeiters, der dem original fremd war.

Vitiant iambum tractibus spondaicis Et in secundo et ceteris aeque locis.

Nicht so einfach stellt sich die sache im folgenden: bei Priscian wird die begründung dieser licenz durch dum cotidianum sermonem etc. unmittelbar an das vorhergehende angefügt, bei Victorinus treffen wir einen neuen selbstständigen satz an. Victorinus hat die worte des Asmonius, die bei Priscian uns erhalten sind, auch hier ins kurze zusammengefasst: ita dum cotidianum sermonem imitari nituntur: von dem was weiter folgt, ist keiue spur bei Priscian zu finden: man könnte daher versucht sein auch hier einen zusatz des bearbeiters zu erblicken, wozu ebes die vergleichung des Terentianus den anlass gab:

Vitiant iambum tractibus spondaicis — Fidemque fictis dum procurant fabulis In metra peccant arte, non inscitia, Ne sint sonora verba consuetudinis Paullumque rursus a solutis different. Magis ista nostri: nam fere Graecis tenax Cura est jambi.

Allein mir scheint dies über die kräfte des bearbeiters hinauszegehen; wir müssen vielmehr dieselben worte oder doch denselben gedanken auch im originalwerke voraussetzen 31): dafür spricht Priscian selbst: dieser grammatiker will gerade nachweisen, dass die anfänge jener licenz bis zu den Griechen hinaufreichen: "solent autem Latini in multis initium aliquod accipientes a Grascis ab angusto in effusum licentiae spatium hoc dilatare." Für diese behauptung liefert aber die stelle des Asmonius eigentlich nur dann einen beleg, wenn wir die fassung bei Victorinus für echt halten: wie sie bei Priscian vorliegt, ist sie offenbar verkürzt. Nun ist eine zwiefache möglichkeit denkbar: entweder hat Priscian selbst das citat des Asmonius abgekürzt, weil es im we sentlichen dasselbe enthielt, was schon die von Priscian angeführten verse des Terentianus bewiesen, oder die abschreiber des Priscian haben (gleichviel ob aus bequemlichkeit oder nachlässigkeit) die worte des Asmonius verstümmelt: ich entscheide nich

<sup>31)</sup> Freilich ist der verfasser dieser schrift nichts weniger als ein selbständiger beobachter: er verdankt diese bemerkung entweder dem Terentianus, oder, was noch wahrscheinlicher ist, Terentianus und Asmonius haben aus gleicher quelle geschöpft, nämlich aus luba.

für die zweite annahme: denn hinter convertere ist jedenfalls ein verbum ausgefallen, da volunt zu ergänzen äusserst hart wäre; Priscian, wenn er die stelle des Asmonius ins kurze zog, würde wenigstens nicht die unschicklichkeit begangen haben, dieses unentbehrliche verbum auszulassen. Das fehlende wort lässt sich mit sicherheit ergänzen, es ist in der epitome des Victorinus in nituntur noch erhalten.

Demnach dürfte die ursprüngliche fassung der stelle des Asmonius folgende sein:

Similiter comici poetae laxius etiamnum versibus suis quam tragici spatium dederunt, et illa quoque loca, quae propria debentur iambo, dactylicis occupant pedibus. Ita dum cotidianum sermonem imitari volunt et a versificationis observatione spectatorem ad actum rei convertere nituntur, ut non fictis sed veris actionibus interesse videatur, metra vitiant studio non imperitia, quod frequentius apud nostros quam Graecos invenies.

Wenn ich oben bemerkte, dass die schrift, die Priscian unter dem namen des Asmonius citirt, uns noch erhalten sei, so habe ich damit nicht etwa dieselbe dem Asmonius oder Asitionius, wie die ältern ausgaben Priscians lesen, zueignen wollen: denn dieser gar seltsame und unerklärbare name beruht sicherlich nur auf einem irrthum des abschreibers: es ist Aphthonius zu schreiben, und wir haben so eine neue bestätigung gewonnen, dass Aelius Festus Aphthonius der eigentliche verfasser jenes metrischen handbuches ist; freilich aber ergiebt sich auch daraus mit voller gewissheit, dass uns dieses werk nicht in seiner ursprünglichen gestalt, sondern in einer abgekürzten überarbeitung überliefert ist: zu diesem resultate war ich schon früher bei mehrfachen versuchen den sehr verderbten text des grammatikers herzustellen gelangt, indem ich wiederholt stellen antraf, die durch ihre ungeschickte fassung, durch widersprüche mit der übrigen darstellung anstoss erregten, und sich doch nicht durch emendation beseitigen liessen.

Nun kommt der seltsame name Asmonius noch an einer anderen stelle bei Priscian vor, Instit. X, 24: Asmonius (mit der variante Asinonius) in arte, quam ad Constantium imperatorem scribit: wahrscheinlich bedarf es hier derselben verbesserung Apthonius, und ist der verfasser dieses dem kaiser Constantius gewidmeten grammatischen lehrbuchs von dem verfasser der metrik nicht

verschieden, was wenigstens sehr wahrscheinlich ist, dann gehört die metrik in die erste hälfte des vierten jahrhunderta, und zwar war der verfasser nach seinem styl zu schliessen aus Afrika gebürtig, freilich mag ein theil der provincialismen auch auf rechnung des luba kommen, den er nächst Terentianus Maurus und Atilius Fortunatianus hanptsächlich benutzt hat. Priscian kannte noch das ursprüngliche werk des Aphthonius, aber bereits existirte daneben die abgekürzte bearbeitung, die unter dem namen der Marius Victorinus auf uns gekommen ist, und die schon Rufinus (etwa hundert jahre später) unter diesem namen anführt. welchem recht die zweite bearbeitung den namen des Victoriau führt ist schwer zu sagen: man weiss nicht ob ein irrthum oder absichtliche fälschung vorliegt, oder ob der bearbeiter wirklich so hiess: und der zeit nach könnte man dann diesen namen auf den bekannten rhetor Marius Victorinus aus Afrika (um 360) beziehen 52). Die untersuchung wird durch den verworrenen zustand, in dem der anfang des werkes sich befindet, äusserst er-Eine vorrede fehlt, sie ist offenbar verloren gegangen; hier hatte sich der verfasser wohl ausführlicher über den plan seines werkes ausgesprochen, und namentlich auch nach der üblichen praxis eine specielle darstellung der metra Horatiana verheissen, wie sich aus IV, 3, 1 ergiebt. gen ist das wichtige und interessante capitel de Orthographia, was aber der metrik völlig fremd ist, auszuscheiden; dies lehrt nicht nur die herkömmliche methode der metriker, sondern auch die beschaffenheit des capitels selbst: hier herrscht ein ganz anderer styl, eine durchaus abweichende behandlungsweise, es ist dies wohl ein bruchstück aus einer schrift de Analogia, und das gange macht den eindruck, als sei es eigentlich für mündlichen vortrag bestimmt gewesen 33): der verfasser ist übrigens ein unterrichteter, denkender, von pedantischem wesen entfernter mann, der an talent dem Apthonius offenbar weit überlegen war.

Befremdend ist aber auch gleich das erste capitel des ersten buches, wo die verschiedenen definitionen des begriffes Ars behandelt werden, was für ein allgemeines grammatisches lehrbach

<sup>32)</sup> Merkwürdig ist auch dies, dass der name des ursprünglichen verfassers sich doch noch in der unterschrift der epitome erhalten hat.

<sup>33)</sup> So gehören auch die prolegomena des Longin zu Hephaestion und gar manches andere in die klasse der σχολικὰ ὁπομοτίματα.

(eine Ars grammatica) wohl passend, für eine metrik ziemlich ungehörig ist, zumal man jede speciellere beziehung auf die metrische disciplin vermisst. Die folgenden capitel, 2. de voce, 3. de litteris, 5. de syllabis, 6. de enuntiatione litterarum sind zwar für ein metrisches handbuch unentbehrlich, aber wie viel davon dem ursprünglichen werke des Apthonius angehört, bedarf erst noch einer genaueren untersuchung; namentlich im capitel de syllabis, dessen stellung nicht einmal sicher steht, herrscht eine auffallende aber nicht beachtete verwirrung, indem zum theil zweimal dasselbe vorgetragen wird. Diese schwierige untersuchung, bei der auch Maximus Victorinus mit in betracht zu ziehen sein dürfte, lässt sich übrigens kaum befriedigend führen, ehe wir nicht über die handschriftliche überlieferung genauer unterrichtet sind 3+). Halle. Theodor Bergk.

34) Die zeit, welcher die epitome angehört, lässt sich vielleicht aus III, 18,8 näher bestimmen, wenn wir hier die worte: e quis est Thacomestus für einen zussatz des epitomators halten: ich habe nämlich vermuthet, dass hier Theoctistus zu schreiben ist, der uns als lehrer Priscians bekannt ist, dessen thätigkeit also dem ende des vierten und ansange des fünften jahrhunderts angehören dürfte. Doch ist dies allzu unsicher, als dass sich etwas darauf bauen liesse.

# Zu Phocylides.

Vs. 104 des Pseudo-Phokylides wird sich noch einfacher als ich Philol. XIV, p. 94 gethan habe so ändern lassen:

λείψαν' ἀποιχομένων ὀπίσω δὲ θεοῦ τελέθοντα, d. i. und was hinterdrein gottes wird. Dass participien in dieser weise sehr oft die natur von substantiven annehmen, darüber vgl. Schaefer zu Greg. p. 139 und zu Eur. Or. 491 der Porsonschen ausgabe, Lobeck zu Soph. Ai. v. 358 p. 277, Rost. gr. §. 130 anm. 6, Bernhardy Synt. p. 326. Zu vs. 129:

τῆς δὲ θεοπνεύστου σοφίης λόγος ἐστὶν ἄριστος, musste ich noch hinzufügen, dass hiermit die hauptquellen des dichters ganz deutlich ausgesprochen werden, nämlich die weisheit Salomonis und das buch Jesus Sirach, dem er ja auch so viele sentenzen verdankt, und dessen weisheit nach c. 1, v. 9 ebenfalls dem heiligen geiste gottes entstammt.

Culm. O. Goram.

#### XI.

# Beiträge zu den griechischen nationalgrammatikern.

#### I. Der metriker Heliodorus.

In die finsterniss, welche über der zeit des metrikers Heliodorus und der unterscheidung desselben von seinen namensgenessen schwebte, schien durch G. Hermanns vermuthung bei Priscien de figur. num. p. 1350 1) für Hoodorog den namen Hliddwoes herzustellen ein helles licht zu strahlen, und ihm folgte als sicherstem leitstern für seine ganze untersuchung über die Heliodore Ritschl Alexandr. biblioth. p. 140. Dieses licht hat H. Keil in seiner jüngsten akademischen gelegenheitsschrift quaestiones grammaticae 2) wieder ausgelöscht, indem er schlagend nachgewiesen hat, dass an jener stelle wirklich Herodot und zwar II, c. 10 Und so befinden wir uns wieder im dunkeln; denn Keil's eigene versuche (p. 14 flg.), die zeit Heliodors des metrikers näher zu bestimmen, sind durchaus nicht stichhaltig. selbstverständlich das eine ausgenommen, dass Heliodor vor Hephästien d. h. vor dem zweiten jahrhundert gelebt habe. Denn er sagt so: Ipse (Heliodorus) Seleucum citauit apud Priscianum p. 1328 (eine stelle, von der es allerdings nicht zu bezweifeln ist, dass an ihr

<sup>1)</sup> Didymus etiam ea confirmet: καὶ Δίθυμος ἐν τῷ περὶ τῆς παρὰ τῆς παρὰ τῆς παρὰ τῆς παρὰ τῆς καὶ Διτικοὶ τὰ θύο ἤμισυ ἤμισυ τρίτον φασὶν, καὶ τὰ εξ ἡμισυτάλαντα εβθομον ἡμιτάλαντον, καὶ τοὺς τέσσαρας ῆμισυ πάχεις πέμπτην σπιθαμὴν, καθάπερ σησὶν Ἡρόθοτος προθεὶς τὸ κἐν τὸ Βατουκάσης. ἐν τῷ περὶ μουσικῆς ἐπισείρει κτρίτον ἡμιπόθιον' ἀντὶ τοῦ ἀύο ῆμισυ πόθες.

<sup>2)</sup> Quaest. gramm. quibus ad audiendam orationem quam proloco in senatu academico reg. uniu. Friderico – Alexandrinae die X m. Martii h. XI publice habebit o. q. p. e. o. inuitat Henricus Keil. Lips. 1860.

Priscian den Heliodor ausgeschrieben habe); . . . Seleucum porro aliquot annis ante imperatorem Augustum fuisse, probauit M. Schmidtius Philol. III, p. 437, itaque certorum quidem argumentorum fide inter Augusti tempora et alterum post Christum natum saeculum, quo tempore Hephaestionem uixisse constat, Heliodori aetas constituitur, sed quae praeterea de eo memoriae prodita sunt persuadere uidentur, ut propius ab Hephaestione quam a Seleuco ipsum abfuisse credamus. nam ne dicam indolem et rationem libri quo is utilitati eorum qui artem metricam discere uellent consulebat, recentiorem potius grammaticum quam antiquum decere, ea quae de Hipponactis aliorumque poetarum uersibus eo auctore Priscianus rettulit miram quandam artis inscientiam produnt, quam in Aristarcheo grammatico (sic enim uoluerunt) aegre feramus, praeterea Irenaeum discipulum Heliodori quamuis de aetate eius nihil memoriae proditum sit, tamen propter studiorum genus, in quo uersatus est uir, Herodiano grammatico superiorem fuisse putabimus, nam ea demum aetate artem et disciplinam eorum, qui de legibus puri et Attici sermonis quaerebant, in quorum numero fuit Irenaeus, extitisse constat. Nun aber ist es unrichtig, dass der Aristarcheer Seleukus ὁ Όμηρικός so kurz vor August gelebt hat; vielmehr hat Nauck im Philol. V, p. 702 angedeutet, dass dieser bedeutend früher, vielleicht als unmittelbarer schüler des Aristarch anzusetzen sei, und M. Schmidt hat das selbst in der zeitschr. f. alterthsw. XIII, p. 261 für begründet anerkannt. Falsch ist es auch, dass dergleichen schülercompendien für einen älteren grammatiker nicht recht passend seien. Ich erinnere dagegen nur, um ganz von der besonderen vorliebe der Griechen für dergleichen literatur (welche die abc-tragödie des Kallias, der kyklos des Phayllus und Aristoteles und vieles ähnliche beweisen) zu schweigen, an bücher wie die τέγνη des Dionysius Thrax 3), die μουσική είς αγωγή des Heraklides Pontikus (vgl. Deswert de Heracl. Pontic. p. 128), die εἰςαγωγὴ περὶ λέξεως 4) des Posi-

<sup>3)</sup> Ueber deren ächtheit ich mich schon neulich durch M. Schmidt im Philol. VIII, p. 315 überzeugt erklärt habe.

<sup>4)</sup> Die wohl grammatischer natur war und zu der daher schol. Apoll. Rhod. II, 105 (erklärung von  $\lambda \dot{\alpha} \xi$ ) und Cramer. An. Oxon. I, p. 79 (erklärung von  $\dot{\alpha} \lambda \dot{\nu} \sigma \sigma \epsilon \iota \nu$ ), ebenso wie Etym. magn. p. 645, 52 (erklärung von  $\dot{\alpha} \psi \dot{\iota} \dot{\epsilon}$ ) zu gehören scheinen; grammatische thätigkeit, ausser den erörterungen über homerische geographie, die Strabo erwähnt, ist von ihm auch sonst noch zu finden; er schrieb auch  $\pi \epsilon \rho \dot{\epsilon}$   $\sigma \nu \nu \sigma \dot{\epsilon} \dot{\epsilon}$   $\sigma \mu \omega \nu$ : vgl. Apollon. de coniunct. p. 480, 10 und de construct. p. 337, 23.

donius (Laert. Diog. VII, 60) 5). Den umstand aber, dass Heliedor hie und da metrische unkenntniss zeigt, welche uns, die wir durch Bentley, Hermann und Boeckh gelernt haben, in gerechtes erstaunen versetzt, wird man doch nimmer anwenden dürfen, un denselhen in eine spätere zeit hinabzudrücken. Denn dass wir in Heliodor die summe dessen, was wir überhaupt von leistungen der Griechen im fache der metrik kennen, concentrirt sehen 6), ist eben so unbestreitbar, als dass darin goldkörner und spren mannigfach neben einander liegen. Und endlich ist es freilich bekannt, dass die studien der Atticisten und Hellenisten zur zeit Herodians am freilichsten geblüht haben, aber nicht minder richtig, dass schon vielfache bestrebungen auf diesem gebiete von seiten der griechischen nationalgrammatiker vorausgegangen waren, wie Crates der Pergamener 7) περί Άττικης διαλέκτου, Seleukus περί Ελληνισμού, Philoxenus 8) περί Έλληνισμοῦ, περί τῆς τῶν Δακώνων διαλέκτου, περί της Ιάδος διαλέκτου καὶ τῶν λοιπῶν, d. h. also auch über den attischen dialekt u. s. f. schrieben. Also giebt es keinen grund, der zwänge, Irenäus 9), den schüler Heliodors (vgl. Suidas u. d. w. Πάχατος) in die zeit Herodians zu setzen. Schliesslich vermuthet Kell nicht ohne zweifeln p. 15, ob vielleicht der von Spartian in Hadries leben c. 15 erwähnte philosoph Heliodor der metriker sei, was auch Bernhardy's meinung, griech. lit. gesch. I. p. 498 zw. auf. zu sein scheine. Doch einmal ist aus Bernhardy's worten. der a. a. o. den Irenäus als schüler des Heliodor neben den rhetores des ersten jahrhunderts' n. Chr. anführt, dergleichen nicht berauszulesen, und zum anderen schreibt ja Spartian a.a.o. ausdrick-

5) Vgl. über diese isagogische schriftstellerei Mercklins aufsatz in Philol. III, p. 426 flgd.

6) Denn dass Hephästion fast alles aus ihm geschöpft hat, daven werde ich gleich sprechen; und dass auch Eugenius und Drako st ihn zurückgingen, bemerkt Leutsch im Philol. XI, p. 750.

7) Dass dieser der verfasser sei, glaube ich de Cratete Mallota p. 33 nachgewiesen zu haben.

8) Dass Philoxenus vor Aristonikus d. h. vor Augustus gelebt hat, steht jetzt nach M. Schmidts bemerkung in zeitschrift für alterthumsw. XIII (1855) p. 264 durch schol. Aristonic. I, 219 fest, nachdem Osann epimetr. II ad Philemon. lex. p. 318 und anecd. Roman. excurs. II, p. 308 flg. und M. Schmidt im Philol. IV, p. 627 flg. über seine zeit hin und her disputirt hatten.

9) Er schrieb περί 'Αττικής συνηθείας της έν λέξει καὶ προςφοία και στοιχείον βιβλία γ', Κανόνες Έλληνισμού und ähnliches. Leider ist auch die zeit des von ihm in schol. Apollon. Rhod. II, 1015 citirten Massimachus περί Σχυθών ganz unbestimmt.

lich so: "in summa familiaritate Epictetum et Heliodorum philosophos et (ne nominatim de omnibus dicam) grammaticos rhetores musicos geometras pictores astrologos habuit", so dass der metriker Heliodor hier gewiss nicht gemeint sein kann.

So steht nichts fest als dass Heliodor nach Seleukus und vor Hephästion gelebt hat; auch das zeugniss des Marius Victorinus p. 2541: at luba noster qui inter metricos auctoritatem primae eruditionis obtinuit, insistens Heliodori uestigiis, qui inter Graecos huiusce artis antistes uut primus aut solus est, was Ritschl im Bonner winterprooemium 1840, p. 1x mit freuden zur bestätigung seiner ansicht über die zeit des Heliodor ergriffen hatte, besagt nichts näheres als das, sondern etwas weiteres, nämlich dass Heliodor vor ende des dritten jahrhunderts gelebt hat. Denn dass dieser luba nicht der berühmte könig von Mauritanien war, wie Ritschl a. a. o. p. 10 für gewiss annahm, sondern ein grammatiker aus dem ende des dritten oder anfang des vierten jahrhunderts ist, hat H. Keil a. a. o. p. 15 flgd. überzeugend dargethan.

Sehen wir uns nun jetzt noch einmal die stelle des Priscian de figur. num. p. 1350 genau an, so ist klar, dass vor προθείς der name eines grammatikers ausgefallen ist, der in seiner schrift περί μουσικής von versen gesprochen hat, welche aus zwei und einem halben daktylus bestehen 10), und als beispiel derselben den archilochischen vers έν δε Βατουσιάδης angeführt hat. grammatiker ein sehr berühmter gewesen sein muss, ergiebt sich daraus, dass sehr häufig diese sache mit anführung desselben beispiels von metrikern besprochen wird, so von Hephästion VII, 5 p. 43 und IV, 3 p. 27 ed. alt. Gaisf. (vgl. schol. Aristoph. Nub. 274), schol. Hephaest. p. 188 ed. alt. Gaisf., Priscian. II, 396 und Mar. Plot. 261 und 267. Einen so gleichmässig und mächtig in ansehen stehenden alten metriker giebt es nun gar nicht ausser Heliodor, so dass die vermuthung nahe liegt, dass auf ihn alle diese metriker zurückgehen. Und diese vermuthung wird dadurch zur gewissheit erhoben, dass fast alles, was Hephästion bietet, aus Heliodor geschöpft ist, eine thatsache, die an und für sich wahrscheinlich schon von Bergk im neuen rhein.

<sup>10)</sup> Die, wie aus schol. Aristoph. Nub. 274 und schol. Hephaest. p. 188 ed. alt. Gaisf. erhellt, ἀρχιλόχεια genannt wurden; deshalb ist auch bei Hesychius u. d. w. ημισυ τρίτου zweifelsohne ἀρχιλόχειον für ἀρχίλοχος zu schreiben und nicht eine sehr starke confusion anzunehmen, wie Keil a. a. o. p. 12 will.

mus. I, p. 377 und Leutsch im Philol. XI, p. 749 angenommen ist, ausser zweifel aber gesetzt wird dadurch, dass das, was Marius Victorinus p. 2534 nach Juba d. h. nach Heliodor über den antispast vorträgt, fast wörtlich mit Hephästion p. 55 übereinstimmt. Dass also Heliodor über den aus 23 daktylen bestehenden vers mit anführung des Archilochus-verses gesprochen hat, steht fest. Es ist demnach sehr wahrscheinlich, dass Heliodor von Priscian a. a. o. citirt sei, mehr als wahrscheinlich, wenn man bedenkt, wie leicht nach Ἡρόδοτος die worte καὶ Ἡλιόδωρος ausgefallen sein können, indem das auge des schreibers von dem compendim Herodots zu dem des Heliodor übergeglitten ist, so dass eine leichtere heilung der korruptel der stelle schon nach rein äusserlichen gründen nicht zu finden sein dürfte. Nimmt man diese vermuthung an, wie sie mir denn sehr annehmbar scheint, so let man wieder ein zeugniss erobert, was über die zeit des metrikers einen etwas genaueren aufschluss giebt, nämlich den, dass er vor Nero gelebt habe, da unter diesem der verfasser der schrift περί τῆς παρά Ρωμαίοις ἀναλογίας gelebt hat. Denn des nicht Chalkenteros, sondern ὁ Κλαύδιος Didymos, der sohn eder schüler des Herakleides, diese schrift geschrieben habe, hat med vielen anderen zuletzt H. Keil a. a. o. p. 10 richtig behauptet.

Ist man mir bis hieher beistimmend gefolgt, so wird man auch ein offenes ohr haben für eine mir sehr ansprechend erscheinende vermuthung, die, nachdem sie von Villoison (Lexic. Apollan. Hom. procem. p. xxiv) und Bothe (zu Horaz Satir. I, 5, 2) bles aufgestellt war, näher durchgeführt und begründet ist von Bergk im n. rhein. museum 1, p. 376, dass der von Horaz Satir. I, 5, 2 rhetor comes Heliodorus, Graecorum longe doctissimus erwähnts Heliodor mit unserem metriker identisch sei. Man habe so eint natürliche erklärung für die bis dahin in Rom unerhörten känstlichen metra, die Horaz in seinen lyrischen gedichten anwendet; auch finde sich in den ansichten des Horaz Od. IV, 2, 11 und des Heliodor (bei Priscian de metr. Terent. p. 444) über die sammi innumeri des Pindar eine nicht zu verkennende übereinstimmung.

Dagegen ist unbedingt abzuweisen eine weitere vermuthung Bergks in zeitschr. f. alterthumsw. 1843, p. 932, dass der von Stobaeus Floril. 100, 6 citirte dichter θεαμάτων Ιταλικών Heliodor, der ziemlich bald nach Cicero's tod gelebt haben muss, der metriker sei, zumal Meineke in der vorrede zum. Stobaeus p. x11

für θεαμάτων aus der besten handschrift θαυμάτων herstellt, ausserdem Ἰταλικῶν in ἰατρικῶν corrigirt, weil im ersten vers Italien so erwähnt wird, wie es bei einem gedicht über θαύματα Ἰτα-λικά nicht möglich ist, und diesen Heliodor mit recht für denselben hält, der als arzt und verfasser eines medicinischen gedichts von Galen. de antid. II, p. 77b Ald. erwähnt wird: vgl. Meineke Anal. Alexandr. p. 384.

### II. Die pinakographische thätigkeit des Kallimachos.

Nachdem die schätze der königlichen museumsbibliothek  $^{11}$ ) in Alexandria von Zenodot, Lykophron und Alexander Aetolos und wahrscheinlich noch anderen nach dem inhalt geordnet waren, war es zunächst nöthig, die bücher mit titeln zu versehen und einen katalog derselben anzufertigen  $^{12}$ ). Beide eng mit einander zusammenhängende thätigkeiten werden dem königlichen bibliothekar Kallimachos zugeschrieben  $^{13}$ ), der sich damit das hohe verdienst erworben hat, die sicherste grundlage für die litteraturgeschichte gelegt zu haben. Zuerst also schrieb er auf den  $\sigma i \lambda \cdot \nu \beta o c$  der betreffenden rolle den namen des verfassers; war dieser zweifelhaft!, so fügte er den namen desjenigen hinzu, welchem das, werk sonst zugeschrieben wurde  $^{14}$ ); dann folgte der

11) Denn nur auf diese erstreckte sich die thätigkeit des Kallimachos als aulicus regius bibliothecarius, vgl. Ritschl corollar. disput. de bibl. Alexandr. p. 31.

12) Wenn aber H. Keil im n. rhein. museum VI, p. 244 vermuthet, es sei der katalogisirung noch von seiten der drei ordner die σεόρθωσες oder ἀνόρθωσες vorausgegangen, und darunter versteht singula uolumina ab illis examinata esse, ut quid in unoquoque contineretur intelligerent, num ad auctorem cuius nomen ferebant pertinerent, utrum . diligenter et polite an uitiose . scriptum esset quaererent, und meint, bei diesem geschäft hätten sie nicht allein die aufschriften verbessert, sondern auch wortkritik geübt, so ist das letzte sicher nicht wahr, und das erste wird zwar von ihnen vorbereitet worden sein, die hauptarbeit blieb aber darin dem Kallimachos.

13) Das Plautin. Schol. Callimachus aulicus regius bibliothecarius, qui etiam singulis uoluminibus titulos inscripsit; Cramer. An. Paris. I, p. 7 und Tzetz. proleg. Aristoph. I. 1 im n. rhein. museum VI bd. p. 110 ὧν βίβλων (βίβλων fehlt bei Cram.) τοὺς πίναχας ὕστερον (ὕστερο fehlt bei Tz.) ἀπεγράψατο (ἐπεγράψατο Cram.). Tzetz. II, 1 a. a. o. p. 117 ὁ Καλλίμαχος νεανίσχος ὧν τῆς αὐλῆς ὑστέρως μετὰ τὴν ἀνόρθωσον τοὺς πίναχας αὐτῶν ἀπεγράψατο.

14) Nur darf man ja nicht glauben, dass dabei grosse kritische untersuchungen angestellt worden wären, um den wahren autor zu entdecken; es wurden ganz einfach die verschiedenen traditionen neben einander gestellt. Vgl. Usener analect. Theophrast. p. 17 und namentlich die von Kallimachos an den rhetorischen schriften geübte unkritik: s. unten.

titel der schrift, welcher zum theil wohl schon darauf stand, zum theil anderweit bekannt war, zum theil aber auch erst von ihm ausgedacht wurde 15); waren zwei titel üherliefert, se wurden beide neben einander geschrieben 16); schliesslich wurde auch die anzahl der raumzeilen der schrift hinzugefügt 17). Dass dies so gewesen sei, lehrt einmal die erwägung, dass Kallimaches diese angaben sicher von den aufschriften in seine miraxe; übernemmen hat, und dann der rückschluss, den die herkulanischen papyrusrollen gestatten, in welchen wir immer name des verfassers, titel der schrift und stichenzahl finden: so im vierten band der titel der polystratischen schrift: Πολυστράτου περί αλόγου καταφροσή σεως, οι δε επιγράφουσιν, πρός τους αλόγως καταθρασυνομένους τών έν τοῖς πολλοῖς δοξαζομένων. Mit dieser amtlichen thätigkeit war verbunden eine freie dichterische, auf welche zuerst Welcker episch cycl. I, p. 8. anm. die aufmerksamkeit lenkte, dass Kallimachos & nigen der bedeutendsten schriften - denn auf alle und nament lich prosaische schriften ist dies keinesfalls auszudehnen - trische epigramme vorsetzte, welche kurze notizen über des ver fassers namen und herkunft so wie inhalt des werkes enthieltes. So ist das sechste kallimachische epigramm für die kreophylische Olyakias άλωσις bestimmt gewesen, das 29 Benti. nach Welckers vermuthung für Arats gedichte; und reste der epigramme für Hipponax und die Sirenen des Epicharm glaubt Ahrens de dial. Doric. p. 229 anm. durch eine elegante, aber nicht sehr sichere vermuthung entdeckt zu haben 18); und ähnliche litterarhi-

<sup>15)</sup> Sehr irrt Richter de tragic. interpr. p. 60 in der ansicht, die autoren selber hätten die titel schon immer zugefügt. So erfand Kallimachos für die zweite ausgabe des diphileischen Αξησιτείχης den titel Εὐνοῦχος oder Εὐνοῦχος ἡ Στραπώτης: vgl. Meineke hist. com. Gr. p. 451; über Simonides gedichte s. unten.

<sup>16)</sup> Und namentlich bei tragödien waren doppeltitel sehr häufg: vgl. Welcker gr. tragoed. p. 65 flg.

<sup>17)</sup> Denn an den raumzeilen Ritschl's (Alex. Biblioth. p. 90 fg. Bonner procem. 1840, p. 1 flg.) ist festzuhalten trotz Voemel im arhein. museum II, p. 452 flg. und Sauppe im Philol. III, p. 656, desen bedeuken bei der bekannten verschiedenheit und zum theil bedeutenden grösse der papyrusrollen und der sonstigen sicherheit der Ritschl'schen ansicht nicht stichheltig sind. — Dass das verfahren bei miscellanbänden im wesentlichen dasselbe blieb, ist klar; vgl. Keil a. a. o. p. 249 flgd.

<sup>18)</sup> Für Hipponax den vers ἀκούσαθ' Ίππώνακτος οὐ γὰρ ἀλί ἐνε, für die Sirenen des Epicharm diesen: λαοί χαλκοχίτωνες ἀκεδείε Συργάων.

storische epigramme, bestimmt oder wenigstens gedacht als bestimmt für inschriften bedeutender klassischer werke, sind eine sehr interessante und nicht seltene erscheinung in der späteren griechischen epigrammenpoesie.

Der katalog nun trug nach Suidas (u. d. w. Καλλίμαγος) ausdrücklichem zeugniss den titel: πίνακες των έν πάση παιδεία διαλαμψάντων καὶ ὧν συνέγραψαν ἐν βιβλίοις κ' καὶ ρ' 19), und es ist kein grund, mit Bernhardy griech. litt. gesch. I, p. 157, zw. ausg. bloss niraxes für ächt, das übrige für ausführung des Suidas zu halten, zumal Kallimachos schüler Hermippos in anlehnung an seines lehrers katalog περί των έν παιδεία διαλαμψάντων 20) schrieb, vgl. Ritschl Bonner procem. 1847, p. 39 anm.; auch die vermuthung Prellers Polemon. p. 179, dass die miranes auch Movi σείον betitelt gewesen, ist mehr als unsicher, da man von dieser schrift gar keine fragmente besitzt 21). Ob diesem katalog, wie Ritschl Alex. Bibl. p. 13 vermuthet, ein allgemeiner bericht über umfang und anordnung der bibliothek vorausgeschickt worden ist und diesem die notiz im plautinischen scholium über die bücheranzahl der bibliothek (sicuti refert Callimachus) entnommen sei, muss unentschieden bleiben; eben so möglich ist wenigstens, dass am ende des katalogs eine kurze notiz über die summe der verzeichneten bücher stand, oder, wie Ritschl a. a. o. selbst vermuthet, dass jene nachricht der kallimachischen schrift Movoeior entlehnt sei. Werfen wir nun die bis jetzt noch nicht genügend

20) Etym. magn. p. 118, 14 'Απάμεια. Die leichte änderung παισεία σταλαμψάντων, für παισεία λαμψάντων welche auch noch durch die parallele des kallimach:schen titels empfohlen wird, glaube ich vornehmen zu müssen, weil λάμπειν in diesem sinn bei prosaikern schwerlich vorkommt. Auch Hesychius Milesius schrieb περὶ τῶν ἐν παισεία στα λαμψάντων σος ῶν.

2i) Denn Göttlings vermuthung in Hesiod. et Homer. certam. p. 323 s. ausg. für ἀλλιθάμας ἐν Μουσείφ zu schreiben Καλλίμαχος ἐν Μουσείφ ist verschiedne hypothesen über diese schrift sind bei Preller Polemon. p. 179 und Hecker quaest. Callim. p. 29; vgl. auch Bernhardy gr. Litt. gesch. l, p. 452 zweite ausg.

<sup>19)</sup> Sehr unglücklich ist die vermuthung Heckers im Philol. V, p.433 x' xaì  $\delta'$ , indem er nämlich glaubt, dass das ganze werk alphabetisch – lexicographisch angeordnet gewesen sei, im zusammenhang einer längeren untersuchung über in dieser weise angeordnete bücher, zu denen er verkehrt unter andern auch Phavorins  $\pi \alpha \nu \tau \sigma d \alpha n \eta$  üly istropux rechnet, die vielmehr wie aus Phot. bibl. p. 103 b 1 erhellt, sachlich geordnet war (dasselbe beweisen die fragmente, da sämmtliche des achten buchs  $\epsilon i \nu e \eta \mu \alpha \tau \alpha$  enthalten), deren einzelne 24 bücher dagegen wie die Homerischen rhapsodien mit den 24 buchstaben des alphabets bezeichnet waren.

τὸν Μαρικάν τῶν Νεφελῶν σαφῶς ἐνταῦθα εἰρημένου ὅτι πρότερον καθεῖται. λανθάνει δ' αὐτὸν, φησὶν, ὅτι ἐν μὲν ταῖς διδαχτ. Θείσαις οὐδὲν τοιοῦτον εἴρηκεν, ἐν δὲ ταῖς ὕστερον διασκευασθείσαις εἰ λέγεται, οὐδὲν ἄτοπον. αὶ διδασκαλίαι δὲ δῆλον ὅτι τὰς διδαχθείσας φέρουσι.

#### C. Für dithyrambiker:

Schol. Pindar. Pyth. II. Καλλίμαχος δε (sagt die zweite py. thische ode sei) Νεμεακόν.

Die in der breslauer lebensbeschreibung des Pindar überlieferte anordnung der gedichte desselben ist wohl, wie Schneidewin zu Eustath. procem. p. 25 und Leutsch im Philol. XI, p. 19 ausführten, dem pinax entnommen.

Ps. Herodian ἐν ζητογμένοις κατὰ κλίσιν παντὸς τοῦ λόγου, μερῶν in Bandini catal. bibl. Laurent. Medic. 146 und bei Cramer. An. Oxon. III, p. 254: ὁ Σιμωνίδης ἐπέγραψεν ἐπίνικοι (cod. ἐπίς, κικοι) δρομέσι δέον τοῖς δρομεῦσι.

Choeroboskos p. 115, 15 Gaisf. καὶ τοῦ δορμέσι (so in Bekker An. Gr. p. 1185 und in cod. Marcian. 489 bei Gaisford. proleg. in Etym. Magn. p. vii) παρὰ Καλλιμάχο ἐκεῖσος (so cod. Marcian.) γὰρ οὖτως ἐπέγραψεν ὀφείλων ἐπιγράψαι δορμεῦσι.

2) πίναξ καὶ ἀναγραφή τῶν δητορικῶν.

Athen. XV, p. 669 D. τοῦ Χαλκοῦ ποιητοῦ καὶ ἡήτορος Διονυσίου — Χαλκοῦς δὲ προςηγορεύθη διὰ τὸ συμβουλεῦσαι Αθηκαίοις χαλκῷ τομίσματι χρήσασθαι, καὶ τὸν λόγον τοῦτον ἀνέγραψε Καλλίμαχος ἐν τῷ τῶν ἡητορικῶν ἀπογραφῷ.

Harpokrat. u. d. w. ενεπίσκημμα. έστι δε καὶ λόγος τις επιγραφόμενος Δημοσθένους πρὸς Κριτίαν περὶ τοῦ ενεπισκήμματος, δν Καλλίμαγος μεν ἀναγράφει ώς γνήσιον.

Schol. Arist. Av. 692. οἰκ δρθῶς δὲ ὁ Καλλίμαχος ἐν κοῖς ἡής τοροι καταλέγει (den Prodikos). σαφῶς γὰρ ἐν τούτοις φιλόσοφος.

Dionys. Halic. de Dinarch. p. 630 R. άμα δὲ ὁρῶν οὐδὲν ἀχριβὲς οὕτε Καλλίμαχον οὕτε τοὺς ἐκ Περγάμου γραμματικοὺς περὶ αὐτοῦ (Dinarch) γράψαντας, ἀλλὰ παρὰ τὸ μηδὲν ἐξετάσαι περὶ αὐτοῦ τῶν ἀκριβεστέρων ἡμαρτηκότας, ὡς, μὴ μόνον ἐψεῦς σθαι πολλὰ, ἀλλὰ καὶ λόγους τοὺς οὐδὲν μὲν αὐτῷ προσήκοντας ὡς Δεινάρχου τούτῳ προςτίθεσθαι, τοὺς ΄δ΄ ὑπὰ αὐτοῦ γραφέντας ἔτέρων είναι λέγειν <sup>25</sup>).

Ebendas. p. 653 R. (des Dinarchos rede) xarà Georgioovi 25) Hierüber s. eine vermuthung bei Meier comm. Andog. I. p. 1879. Philologus. XVI. Jahrg. 4. beantwortete frage auf, wie die anordnung des katalogs durchgeführt war, so ist zunächst zu antworten, dass die hanpteintheilung eine reale war. Kallimachos sonderte nämlich die schriftsteller nach den verschiedenen feldern ihrer thätigkeit und stellte so zusammen die scenischen und dithyrambischen dichter, die rhetoren, historiker, philosophen und endlich unter der sammelrebrik παντοδαπά συγγράμματα alle, deren schriften sich unter eine der aufgestellten species nicht unterbringen liessen. Ich werde zunächst die erhaltenen zeugnisse zusammenstellen, zumal manche auch in der Blomfield'schen sammlung fehlen. Bestimmt überliefert sind, uns von Athenãos und Suidas u. d. w. Kallinayor die titel: πίναξ και άταγραφή των κατά χρύνους και άπ' άργης γενομένον διδασκάλων, πίναξ καὶ ἀναγραφή τῶν ἡητορικῶν und endlich siναξ παντοδαπών συγγραμάτων. Also:

1) πίταξ καὶ ἀταγραφή τῶν κατά χρόνους καὶ ἀπ' ἀρχής γεγομένων διδασκάλων 22). Hiezu gehören folgende zeugnisse 25].

#### A. Für tragiker:

Schol. Vatican. ad Euripid. Androm. 446, p. 288 bei Cobet : ο δε Καλλίμαχος επιγραφηναί φησι τη τραγφδία Δημοκράτη.

B. Für komiker <sup>24</sup>):

Athen. VIII, p. 336 E. ούτε γὰο Καλλίμαγος ούτε ' Λοιστοφάτης αὐτὸ (des Alexis Aσωτοδιδάσκαλος) ἀνέγραψαν.

Athen. XI, p. 496 E. Diquilog Aignouveixer to de doans τούτο Καλλίμαχος επιγοάφει Ευνούχον . . . Δισιλος έν Ευνούγο η Στρατιώτη (έστι δε τὸ δράμα διασκευή του Αίρησιτείτους).

Schol, ad Aristoph. Nub. 552. 'Egazoavérne de ange Kallingγον έγκαλείν ταίς διδασκαλίαις, ότι φέρουσιν υστερον τρίτω έτα

22) Suidas a. a. o. Wunderbar ändert hier Bernhardy: wiret z. ά. τ. χ. χρ. χ. ά. άρ. γ. [συγγραφέων χαί] συνταγμάτων. Διδασχαλιών πο ναξ. [περί] των Δημοκρίτου γλωσσών. Das wort διδασκάλων ist fast einstimmig in διδασχαλιών mit Pearson geändert worden: ohne grund, da unter διδάσχαλοι scenische und dithyrambische dichter zu verstehen sind: vgl. Harpocr. und Hesych. u. d. w. didaoxalos.

23) Falsch hat Bentley hieher gezogen schol. Aristoph. As. 1242, we mit Schneider de uet. in Aristoph. schol. font. p. 86 rach Kalliuagos des Aristophanes name einzuschieben ist, und Ptolem. Heph. bei Phot. Bibl. p. 150a 24, wo gar nichts berechtigt, an den katalog zu denken: vgl. Meineke com. Gr. III, p. 219.

24) Doch ist die annahme Meier's (comm. Andocid. I, p. x) und Heckers (quaest. Callim. p. 4, die von Suidas dem Kallimachos zugeschriebenen τραγφδίαι, κωμφδίαι, δράματα σατυρικά stammten nur aus einer verwechselung mit den in diesem katalog angeführten tragödies, komödien und satyrdramen, nicht zu halten.

τὸν Μαρικάν τῶν Νεφελῶν σαφῶς ἐνταῦθα εἰρημένου ὅτι πρότερον καθεῖται. λανθάνει δ' αὐτὸν, φησὶν, ὅτι ἐν μὲν ταῖς διδαχθείσαις οὐδὲν τοιοῦτον εἴρηκεν, ἐν δὲ ταῖς ὕστερον διασκευασθείσαις εἰ λέγεται, οὐδὲν ἄτοπον. αἱ διδασκαλίαι δὲ δῆλον ὅτι τὰς
διδαχθείσας φέρουσι.

#### C. Für dithyrambiker:

Schol. Pindar. Pyth. II.  $K\alpha\lambda\lambda i\mu\alpha\chi o\varsigma$   $\delta\grave{\epsilon}$  (sagt die zweite py. thische ode sei)  $N\epsilon\mu\epsilon\alpha\kappa\acute{o}r$ .

Die in der breslauer lebensbeschreibung des Pindar überlieferte anordnung der gedichte desselben ist wohl, wie Schneidewin zu Eustath. procem. p. 25 und Leutsch im Philol. XI, p. 19 ausführten, dem pinax entnommen.

Ps. Herodian ἐν ζητονμένοις κατὰ κλίσιν παιτὸς τοῦ λόγου μερῶτ in Bandini catal. bibl. Laurent. Medic. 146 und bei Cramer. An. Oxon. III, p. 254: ὁ Σιμωτίδης ἐπέγραψεν ἐπίνικοι (cod. ἐπίκικοι) δρομέσι δέον τοῖς δρομεῦσι.

Choeroboskos p. 115, 15 Gaisf. καὶ τοῦ δρομέσι (so in Bekker An. Gr. p. 1185 und in cod. Marcian. 489 bei Gaisford. proleg. in Etym. Magn. p. vii) παρὰ Καλλιμάχο ἐκεῖνος (so cod. Marcian.) γὰρ οὕτως ἐπέγραψεν ὀφείλων ἐπιγράψαι δρομεῖσι.

2) πίταξ καὶ ἀναγραφή τῶν ἡητορικῶν.

Athen. XV, p. 669 D. τοῦ Χαλκοῦ ποιητοῦ καὶ ἡήτορος Διονυσίου — Χαλκοῦς δὲ προςηγορεύθη διὰ τὸ συμβουλεῦσαι Αθηκαίοις χαλκῷ τομίσματι χρήσασθαι, καὶ τὸν λόγον τοῦτον ἀνέγραψε Καλλίμαχος ἐν τῆ τῶν ἡητορικῶν ἀπογραφῆ.

Harpokrat. u. d. w. ένεπίσκημμα. έστι δε καὶ λόγος τις επιγραφόμειος Δημοσθένους πρὸς Κριτίαν περὶ τοῦ ένεπισκήμματος, δν Καλλίμαγος μεν ἀναγράφει ως γνήσιον.

Schol. Arist. Av. 692. οἰκ δρθῶς δὲ ὁ Καλλίμαχος ἐν τοῖς ἡήτορσι καταλέγει (den Prodikos), σασῶς γὰρ ἐν τούτοις φιλόσοφος.

Dionys. Halic. de Dinarch. p. 630 R. ἄμα δὲ ὁρῶν οὐδὲν ἀχριβὲς οὕτε Καλλίμαχον οὕτε τοὺς ἐχ Περγάμου γραμματιχοὺς περὶ αὐτοῦ (Dinarch) γράψαιτας, ἀλλὰ παρὰ τὸ μηδὲν ἐξετάσαι περὶ αὐτοῦ τῶν ἀχριβεστέρων ἡμαρτηχότας, ὡς μὴ μόνον ἐψεῦσθαι πολλὰ, ἀλλὰ καὶ λόγους τοὺς οὐδὲν μὲν αὐτῷ προσήχοντας ὡς Δεινάρχου τούτῷ προςτίθεσθαι, τοὺς δ' ὑπ' αὐτοῦ γραφέντας ἑτέρων εἰται λέγειν <sup>25</sup>).

Ebendas. p. 653 R. (des Dinarchos rede) κατὰ Θεοκρίνου (25) Hierüber s. eine vermuthung bei Meier comm. Andoc. I, p. xt. Philologus. XVI. Jahrg. 4.

,, ενδειξις τοῦ πατρός, & 'Αθηναίοι'. τοῦτον Καλλίμαχος εν τοις Δημοσθένους φέρει 26).

Ebd. de Demosth. vi dic. p. 994 R. ὁ δὲ περὶ τὴν ἐπιστολὴν καὶ τοὺς πρέσβεις τοὺς παρὰ Φιλίππου ἡηθεὶς λόγος, ὅν ἐπιγράφει Καλλίμαχος ὑπὲρ ᾿Αλονήσου 27).

Ebd. de Isaeo p. 594R. ἔστι δὴ καὶ παρὰ Δυσία τις λόγος ὑπὲρ ἀνδρὸς ξένου δίκην φεύγοντος περὶ κλήρους ποιούμενος τὰν ἀπολογίαν τοῦτον ἐπιγράφει τὸν λόγον Καλλίμαχος ὑπὲρ (so verbesserte Taylor für περὶ) Φερενίκου περὶ (so Taylor für ὑπέρ) τοῦ ᾿Ανδροκλείδου κλήρου.

Phot. bibl. p. 491 b 29. καὶ τὸν ὑπὲς Σατύςου λόγον τῆς ἐπιτροπῆς πρὸς Χαρίδημον οἱ μὲν . . . . ὁ δὲ Καλλίμαχος οἰδ ἰκανὸς ὧν κρίνειν Δεινάρχου νομίζει <sup>28</sup>).

3) πίταξ παττοδαπῶν συγγοαμμάτως, worunter man früher allerhand mögliche autoren unterbrachte; erst Ritschl coroll. disput. de bibl. Alexandr. p. 38 hat die natur desselben in der oben angegebenen weise richtig definirt. Hierher gehören:

Athen. XIV, p. 643 Ε. οίδα δὲ καὶ Καλλίμαχον ἐν τῷ τῶν παντοδαπῶν συγγραμμάτων πίνακι ἀναγράφοντα πλακουντοποιικά συγγράμματα Αἰγιμίου καὶ Ἡγησίππου καὶ Μητροβίου, ἔτι δὲ Φαίστου.

Athen. VI, p. 244 A. τοῦ Χαιρεφῶντος καὶ σύγγραμμα ἀναγράφει Καλλίμαχος ἐν τῷ τῶν παντοδαπῶν πίνακι γράφων οὕτως ,,Δεῖπνα ὅσοι ἔγραψαν. Χαιρεφῶν Κυρηβίωνι". εἰθ' ἐξῆς τὴν ἀρχὴν ὑπέθηκεν ,,ἐπειδή μοι πολλάκις ἐπέστειλας. στίχων τοε''.

Athen. 1, p. 4 D. 'Αρχέστρατος ὁ Συρακόσιος ἢ Γελῶος ἐν τῷ ὡς Χρύσιππος ἐπιγράφει Γαστρονομία, ὡς δὲ Δυγκεὺς καὶ Καλλίμαχος Ἡδυπαθεία.

Ausserdem wird ein katalog aller dichter bezeugt durch Etym. Magn. u. d. w. πίταξ p. 672, 28: ὁ οὖν Καλλίμαχος ὁ γραμματικὸς ἐποίει πίτακας, φησὶν (φησὶν fügt cod. Vossian. zz, erg. Χοιροβοσκός), ἐν οἶς ἦσαν ἀναγραφαὶ ποιημάτων ἀρχαιῶν (so bessert sehr wahrscheinlich Hecker quaest. Çallimach. p. 29 für παρὰ τῶν ἀρχαιῶν; er schlägt auch δραμάτων ἀρχαιῶν vor; Bernhardy bei Meier comm. Andocid. I, p. xII anm. 97 vermuthete

<sup>26)</sup> Wiewohl in ihm vieles direct gegen Demosthenes gesagt ist. Vgl. Meier a. a. o.

<sup>27)</sup> Diese rede steht auch in der handschrift D als demosthenisch, ist aber nur aus demosthenischen lappen zusammengeflickt.

<sup>28)</sup> Dass all diese gerügte unkritik den Kallimachos gar nicht trifft, habe ich oben gesagt.

ποιητῶν ἀρχαίων), οἶς ἐντυχῶν ['Αριστοφάνης] (Αριστοφάνης ergänzt Bernhardy a. a. o.; Hecker will darunter den Kallimachos selbst verstanden wissen) ὁ γραμματικὸς ἐποίει (so cod. Vossian.) τὰς ὑποθέσεις τῶν δραμάτων.

Ferner stammt aus dem katalog der historiker:

Athen. II, p. 70 A. Έκαταῖος ὁ Μιλήσιος ἐν ᾿ Ασίας περιηγήσει, εἰ γνήσιον τοῦ συγγραφέως τὸ βιβλίον. Καλλίμαχος γὰρ Νησιώτου αὐτὸ ἀναγράφει.

Sodann sind aus dem verzeichniss der philosophen folgende zeugnisse erhalten:

Athen. VI, p. 252 C. Αυσίμαγος, δυ Καλλίμαγος μέν Θεοδώρειον ἀναγράφει.

Laert. Diog. VIII, 86. ούτος (Eudoxos) τὰ μὲν γεωμετρικὰ ᾿Αρχύτα διήκουσε · τὰ δὲ ἰατρικὰ Φιλιστίωνος τοῦ Σικελιώτου, καθὰ Καλλίμαγος ἐν τοῖς πίναξι φησίν.

Laert. Diog. IX, 22 flg. καὶ αὐτὸς (Parmenides) διὰ ποιημάτων φιλοσοφεὶ, καθάπερ Ἡσίοδός τε καὶ Ξενοφάνης καὶ Ἐμπεδοκλῆς . . . Καλλίμαχος δέ φησι μὴ εἶναι αὐτοῦ τὸ ποίημα.

Proklus in Parmen. p. 5. Cousin. διδάσκαλος μὲν ὁ Παρμενίδης ῶν, μαθητής δ΄ ὁ Ζήτων, Ἐλεᾶται δ΄ ἄμφω καὶ οὖ τοῦτο μόνον ἀλλὰ καὶ τοῦ Πυθαγορικοῦ διδασκαλείου μεταλαβόντε, καθάπερ που καὶ ὁ Καλλίμαχος (Νικόμαχος cod. CD) ἱστόρησεν.

Harpokr. u. d. w. "Ιων. ἔγραψε . . . καὶ φιλίσοφόν τι σύγγραμμα τὸν Τριαγμὸν ἐπιγραφίμενον, ὅπερ Καλλίμαχος ἀντιλέγεσθαί φησιν ὡς Ἐπιγένους . . . ἀναγράφουσι δὲ ἐν αὐτῷ τάδε·
,,ἀρχὴ ἢδε (so verb. für δὲ Lobeck Aglaoph. p. 385) μοι τοῦ λόι
,,γου. πάντα τρία καὶ πλέον οὐδὲν οὐδὲ (so für τοῦδε πλέον Lo,,beck a. a. ο) ἔλασσον τούτων. τῶν τριῶν ἐνὸς ἑκάστου ἀρετὴ
,,τριὰς, σύνεσις καὶ κράτος καὶ τύχη" <sup>29</sup>).

Hierher ziehe ich auch noch den πίναξ τῶν Δημοκρίτου συνταγμάτων (vgl. Suidas u. d. w. Καλλίμαχος: πίναξ τῶν Δημακρίτου συνταγμάτων καὶ γλωσσῶν), da der titel bei Suidas wohl nur eine abkürzung zweier verschiedener werke, des πίναξ τῶν Δημοκρίτου συνταγμάτων und des πίναξ τῶν Δημοκρίτου γλωσσῶν ist <sup>30</sup>); mög-

<sup>29)</sup> Meier comm. Andocid. I, p. x vermuthet wegen Suidas u. d. w. διθυραμβοποιδς: καὶ Καλλίμαχος ἐν χωλιάμβοις μέμνηται αὐτοῦ (des lon) ὅτι πολλὰ ἔγραψεν, dass diese notiz in den choliamben des Kallimachos gestanden habe.

<sup>30)</sup> Bernhardy's und Hecker's (quaest. Callim. p. 3) änderungen sind viel zu gewaltsam; auch sehe ich nicht ab, weshalb Bernhardy,

lich ist freilich auch, dass Kallimachos in einem selbständigen werk des Demokritos schriften und glossen behandelt habe; denn dass diese vereinigung auch sonst vorkommt, zeigt Ritschl parerga Plaut. et Ter. p. 179.

Nicht unzweifelhaft, aber doch nicht unwahrscheinlich stammen aus dem katalog folgende zwei notizen:

Tatianus adv. Graec. c. 31, p. 120 Otto und Euseb. praep. evang. XII, p. 492 Viger. περί μέν τοῦ Όμήρου ποιήσεως γένους τε αὐτοῦ καὶ χρόνου, καθ' δν ἤκμασε προηρεύνησαν γραμματικοὶ . . . Καλλίμαγος.

Harpokrat. u. d. w. Μαργίτης. τον είς Όμηρον αναφερόμενον Μαργίτην, δπερ ποίημα Καλλίμαχος θαυμάζειν έσικεν.

Dagegen gehört die bemerkung des Kallimachos über die olympiaden (in dem auszug des Euseb. bei Cramer. An. Par. II, p. 141) gewiss zu dem werk περὶ ἀγώνων: vgl. schol. Δ, 697.

Endlich hat man ganz allgemein als einen theil dieses bibliothekskataloges den von Athenäus XIII, p. 585 erwähnten πίσαξ τῶν νόμων angesehen, eine ansicht, die nur in dem einzigen falle zulässig ist, dass man annimmt, es seien der bibliothek eine grosse anzahl abschriften von gesetzen einverleibt worden, die hätten katalogisirt werden müssen (das dritte buch dieses katalogs erwähnt Athen. a. a. o.); wahrscheinlich aber war dieses gesetzverzeichniss eine rein wissenschaftliche von der bibliothekarischen amtsthätigkeit ganz losgelöste thätigkeit, die vielleicht mit der revision der gesetze durch Demetrius Phalereus (vgl. Aelian. Var. Hist. III, 17) zusammenhing.

Ganz unglücklich aber ist die vermuthung Meiers (comm. Andoc. I, p. x11), dass ein theil der kallimachischen πίνακες ein δνοματικόν gewesen sei, zu welchem die νόμων πίνακες, νόμιμε βαρβαρικά, περὶ δρνίθων, έθνικαὶ όνομασίαι, κτίσεις νήσων καὶ πόλεων καὶ μετονομασίαι, περὶ μετονομασίας ἰχθύων, μηνῶν προςηγορίαι κατὰ έθνος καὶ πόλεις, θαυμάσια, περὶ ἀγώνων, περὶ τῶν ἐν οἰκουμένη ποταμῶν, περὶ τῶν ἐν Εὐρώπη, ἐν Ασία ποταμῶν gehört hätten.

Sehen wir nun weiter, nach welchem princip die unter eine griech. lit. gesch. II, p. 2639 zw. aufl. es nicht zulässig findet, dass Kallimachos eine sammlung demokritischer glossen geschrieben habe; dem geist der damaligen gelehrsamkeit widerspricht es gewiss nicht. Weitere vermuthungen über diese glossensammlung stellt Mullach Democrit. p. 94 anm. 2 auf.

rubrik gehörigen autoren unter einander geordnet wurden, so ist das einzige zeugniss, welches mehrere schriftsteller derselben klasse auf einander folgen lässt bei Athen. XIV, p. 643 E. πλακουντοποιικά συγγράμματα Αίγιμίου και Ήγησίππου και Μητροβίου, ἔτι δὲ Φαίστου, und hier ist die reihenfolge eine alphabe-Man ist also zu dem schlusse berechtigt, dass im allgemeinen die anordnung eine alphabetische gewesen ist, die ja zu bibliothekarischen zwecken auch an und für sich die zweckmässigste und bei den Griechen sehr häufig angewandt 31) ist. Ausgenommen hiervon sind nach dem ausdrücklichen zeugniss des Suidas οί κατά γρόνους καὶ ἀπ' ἀργῆς γενόμενοι διδάσκαλοι, die scenischen und dithyrambischen dichter, welche in chronologischer reihe zusammengestellt waren; aber gerade der umstand, dass hier das κατά χρώνους καὶ ἀπ' άρχης γενόμενοι so hervorgehoben wird, scheint die annahme zu begünstigen, dass für gewöhnlich nicht das chronologische princip geherrscht habe; und jedenfalls ist durch die vorarbeit der aristotelischen didaskalien die exceptionelle stellung der διδάσκαλοι hinlänglich begründet.

Ob Kallimachos ferner den einzelnen autoren kurze notiz über leben und studien derselben beigegeben, steht zum mindesten nicht so fest, als man gewöhnlich glaubt. Denn Athen. VI, p. 152 kann man wenigstens so erklären, dass als name des Lysimachos Δυσίμαχος Θεοδώρειος gesetzt war zur unterscheidung von homonymen, und Laert. Diog. VIII, 86 so, dass man ähnliche titel vermuthet, wie Φιλοδήμου περὶ τῆς τῶν θεῶν εὐστοχουμένης διαγωγῆς κατὰ Ζήνωνα (in vol. Hercul. VI), Φιλοδήμου τῶν κατ᾽ ἐπιτομὴν ἐξειγρασμένων περὶ ἡθῶν καὶ βίων ἐκ τῶν Ζήνωνος σχολῶν (nach Prellers ergänzung in Ersch und Gruber R. E. III, 23, p. 349: vgl. catal. Oxon. p. 5). Beide erklärungen sind freilich willkürlich 32), und es scheint auch mir nach der ganzen natur dieses katalogs nicht unwahrscheinlich, dass jedem autor eine kurze nachricht namentlich über seine lehrer beigefügt worden ist.

Wie aber waren endlich die einzelnen werke desselben schriftstellers geordnet? Nach ihrem inhalt waren, wie Schneidewin

<sup>31)</sup> Vgl. Welcker proleg. in Theognid. p. cv; so waren z. b. die homerischen glossen des Zenodot alphabetisch geordnet: vgl. Pluygers in Mnemosyn. 1, p. 47.

<sup>32)</sup> Weitere zeugnisse giebt es allerdings nicht, denn Prokl. zu Parmen. p. 5 und Tatian. adv. Graec. p. 120 braucht man nicht zu dem katalog zu ziehen.

exercit. crit. p. 20 nachgewiesen hat, die gedichte des Simonides geordnet; dasselbe princip scheint Kallimachos bei den gedichten des Pindar befolgt zu haben (s. oben). Und spuren ähnlicher anordnungen von seiten der alexandrinischen grammatiker finden sich noch mannigfach; so waren die gedichte der Sappho von einem grammatiker nach den verschiedenen metren, von einem andern, wie es scheint, nach dem inhalt geordnet (vgl. Bergk poet. lyr. Gr. p. 664 zweite ausgabe und Jacobs in anthol. Gr. VIII, p. 274); nach sachlichen gründen waren auch die gedichte Alkmans geordnet (vgl. Bergk poet. lyr. Gr. p. 633) 55], Dagegen steht für anderes alphabetische anordnung fest. alphabetisch ist das schriftenverzeichniss des Theophrast bei Laert. Diog. V, p. 42 - 50, welche nach Usener's (anal. Theophr. p. 24) beweisführung von Hermippos herrührt; dieser aber lehrte sich mit seinen studien bekanntlich ganz an Kallimachos an (vgl. Preller in Jahns jahrb. 1836 (17), p. 169), so dass hievon ein rückschluss auf Kallimachos art gemacht werden kann; selbst wenn man nicht annehmen will, was mir sehr wahrscheinlich däucht, dass Hermippos den wesentlichen theil des verzeichnisses von Kallimachos übergenommen habe. Es scheint demnach, dass hier, wenn ein anderweitiger theilungsgrund durch den inhalt sich von selbst ergab, wie in den angeführten beispielen der lyriker. nach diesem die ordnung vorgenommen wurde (und namentlich bei den dichtern werden da die arbeiten des Zenodot, Lykophron und Alexander Actolos eine gute grundlage geboten haben), für gewöhnlich aber durchaus nur alphabetische reihenfolge befolgt wurde. Und dies glaube ich auch für die dramen statuiren zu Alphabetisch geordnet ist das verzeichniss der dramen des Aeschylos im cod. Medic., das der euripideischen auf der statue des Euripides bei Winckelmann monum. inedit. n. 168; alphabetisch geordnet waren auch die varronianischen stücke des Plautus (vgl. Müller zu Varr. de. ling. Lat. p. 383), ebenso die dramen des Naevius (vgl. Ritschl parerg. Plaut. p. 391). Dass man also tragödien von satyrdramen schied, ist möglich, im übrigen aber ist gewiss alphabetische reihenfolge die wahrscheinlichste. Man hat eine chronologische annehmen zu müssen geglaubt, weil

<sup>33)</sup> Ob aber die eintheilung der epicharmischen komödien in zehn bücher durch Apollodor, den Aristarcheer, eine rein hibliothekerische, oder eine nach innern gründen vorgenommene sei, weies man nicht.

man hie und da in hypothesen von dramen die dramen mit einer zahl bezeichnet fand (sor: de de', dedeura: rgianocede deuregoe u. s. w.), von diesen glaubte, sie bedeuten chronologische reihenfolge und seien aus Kallimachos katalog entnommen. einmal zugegeben, diese zahlenangaben bezögen sich wirklich auf eine chronologische reihenfolge, so folgt daraus doch für die anordnung im katalog gar nichts. Zwar dass sie aus diesem entnommen sind, scheint sicher, da die hypothesen auf Aristophanes zurückgehen und dieser hierbei nach dem zeugniss des Etym. Magn. p. 672 sich auf Kallimachos miranes stützte. Aber einmal sollte der katalog ja doch nur ein verzeichniss der in der bibliothek vorhandenen bücher sein; manche dramen besass damals die bibliothek noch nicht, viele hat sie überhaupt nicht besessen (vgl. Welcker Aeschyl. Trilog. p. 408, schol. Aristoph. Ran. 1344 (1385) und 1028; argum. III Aristoph. Pac., argum. Eurip. Med.); was war also zu thun? Man musste sich erst ein verzeichniss sämmtlicher dramen machen nach ihrer zeitlichen aufeinanderfolge und nach diesem dann die in der bibliothek vorhandenen ordnen und aufschreiben und ihnen die betreffende zahl. welche ihnen in jenem verzeichniss zukam, zuschreiben, für die fehlenden aber platz lassen, um sie seiner zeit einfügen zu können. Diese methode, den einzelnen dramen die nummern ihrer chronologischen reihenfolge beizuschreiben, stand aber auch bei der alphabetischen ordnung offen; und man hatte so nichts gewonnen, aber wohl einen grossen mangel dazu bekommen. Denn viele dramen wurden überhaupt nicht öffentlich aufgeführt 54), waren also auch nicht durch die didaskalien bestimmt; diesen hätte man dann einen besondern platz einräumen müssen und hatte so zwei kataloge; bei alphabetischer reihenfolge vermied man diesen übelstand gänzlich. Um auch dies noch zu erwähnen, so scheint die oben angedeutete manier des nachtragens späterer ankäufe bei den Alexandrinern nicht in brauch gewesen zu sein; vielmehr wissen wir aus dem theophrasteischen bücherverzeichniss, dass solche spätere acquisitionen unter einander alphabetisch geordnet am ende des ursprünglichen verzeichnisses nachgetragen wurden (vgl. Usener. anal. Theophr. p. 15). So ist das zwiefache alphabetische verzeichniss der platonischen komödien bei Bekker An. Gr. III, p. 1461, dessen ursprung Bergk 34) Vgl. Wagner in zeitschr. f. alterthumsw. XI. (1854) p. 201.

comm. de Sophocl. p. LXI n. 162 nicht zu erklären vermochte, vielleicht auf diese weise entstanden.

Was aber die hier und da namentlich in hypothesen einzelnen dramen zugefügten zahlen 25) betrifft, so steht deren chronologische bedeutung keineswegs fest. Zunächst ist die zahl der zeugnisse zu sichten. Denn als ungehörig fallen weg: Phot. lexic. p. 426 πέτευρον Αριστοφάτης έν τῷ ε', wegen des von Schneider a. a. o. p. 52 anm. angegebenen grundes, schol. Eurip. Orest. 1481 ώς καὶ ἐν τῷ τρίτφ δράματι (d. i. Phoeniss. v. 641), schol. Euripid. Orest. 210 Αἰσγύλος ἐν τοῦ τρίτο (d. i. Pers. 200) und schol. Eurip. Orest 23 ἐν τῷ β' (d. i. Electr. 157), da sich alle drei zeugnisse auf die von den Byzantinern herrührende in unsern handschriften befolgte reihenfolge beziehen. Se bleiben demnach zunächst für Aristophanes folgende zwei zeognisse übrig: Bekker. an. Gr. 1, p. 430 (Bachmann an. Gr. 1, p. 127) u. d. w. ἀπολογίσασθαι . . . 'Αριστοφάνης έν το θ' Γήρς und argum. Arist. Av. I ἔστι δὲ λέ; beide zahlen stimmen mit dem von Ranke a. a. o. entworfenen alphabetischem verzeichnis Es restiren noch folgende zwei stellen: aristophanischer dramen. argum. Sophoel. Antig. λέλεκται δὲ τὸ δραμα τοῦτο τριακοστός δεύτερον, und argum. Vatic. Eurip. Alcest. τὸ δραμα ἐποιήθη ιζ. so Cobet, Dindorf gab ιξ', was Glum. de Eurip. Alcest. p. 7 in 15', Welcker gr. trag. p. 450 in 5' verwandelte. Beide angaben widerstreben der chronologischen reihenfolge (vgl. Wex proleg. Soph. Antig. p. 7 und Glum a. a. o. p. 8); die alphabetische ist bei dieser nicht unwahrscheinlich, bei jener nicht unmöglich. So scheint alles zu der annahme sich zu vereinigen, dass mit diesek zahlen die alphabetische reihenfolge im katalog der alexandrinischen bibliothek gemeint sei. Dem widerspricht allerdings das ¿ποιήθυ geradezu, während λέλεκται ausdrücklich auf bibliothekarische ordnung hinweist, wie Ranke a. a. o. p. CLXVII bemerkt. nun aber argum. Vatic. ad Euripid. Alcest. auch sonst wenig za. verlässig 36), so ist die vermuthung Wagners wohl nicht zu ge-

36) Denn es heisst da ἡ μυθοποιία πας οὐδετέρω (weder Aeschylos noch Sophokles) κεῖται, während Sophokles eine Alkestis schrieb: vgl. Wagner a. a. o. p. 302.

<sup>35)</sup> Ueber diese haben gehandelt Ranke vit. Aristoph. p. cccxv, Wex im n. rhein. mus. II, p. 146, O. Jahn ebd. III, p. 140, Ritschl parerg. Plaut. p. 323, Schneider de vet. schol. in Aristoph. font. p. 52 flg., Wagner in zeitschr. f. alterthumsw. XI, (1854), p. 299 flg.

wagt, dass dies ἐποιήθη nur eine fiction eines unkundigen für έστι ist, etwa wie schol. Aristoph. Vesp. 60 ein halbwisser, der in dem von ihm ausgeschriebenen commentar έν τοῖς πρὸ τούτου είς την Ήρακλέους ἀπληστίαν πολλά προείρηται (womit die vorausstehenden commentare gemeint waren) fand, dies nach seinem gutdünken in έν τοῖς πρὸ τούτου δεδιδαγμένοις δράμασιν κτλ. umwandelte (vgl. Schneider a. a. o. p. 32 flg. 39 flg.). man sich nun hierüber entscheiden, wie man will, darin werden wohl alle übereinstimmen, dass auf keinen fall die Wagnersche vermuthung, es seien die dramen nach ihrem ästhetischen rang geordnet gewesen, anzunehmen; auch die beweise, die Wagner beibringt, sind höchst sonderbar. Erst wird darauf hingewiesen, dass das princip der reihenfolge der aristophanischen komödien, nach welcher sie commentirt seien, ein ästhetisches sei; was eben so wahr ist als es keinen rückschluss auf das princip der anordnung sämmtlicher dramen der grossen alexandriner bibliothek oder der ganzen griechischen literatur erlaubt. Dann werden fünf zeugnisse, welche mit dieser annahme stimmten, angeführt; von dreien derselben wird sofort zugegeben, dass dieselben nichts beweisen, weil sie in ganz jungen handschriften stehen und sich auf die in unseren codices befolgte reihenfolge beziehen; von den beiden andern stellen schwindet die eine (Phot. lex. p. 426) auf die oben bezeichnete weise; für die andere also einzige (Bekker an. Gr. I, p. 430) wird geltend gemacht: "denn warum sollte nicht \( \int\_{\eta} \rho a \varepsilon \) die neunte stelle der aristophanischen dramen eingenommen haben?"

Was schliesslich die aufzeichnung der einzelnen stücke angeht, so wurde erst der titel derselben, oder war es ein doppelter, dieser gesetzt (Athen. XI, p. 496), dann der anfang der schrift (Athen. VI, p. 244, Harpocr. u. d. w. "Ιων) <sup>37</sup>), endlich die stichenzahl (Athen. a. a. o.). War ein zweifel über den verfasser, so wurde dieser kurz bemerkt (Laert. Diog. IX, 23; Harpocr. a. a. o.); bei den dramen namentlich wurden wohl chronologische bemerkungen, aus den didaskalien geschöpft, hinzugefügt (schol. Aristoph. Nub. 552). Ausserdem vermuthe ich, dass kurz eine inhaltsangabe der betreffenden schrift beigegeben ist; zu einer solchen vermuthung nöthigen wenigstens einmal Philodemos

<sup>37)</sup> Woher Bernhardy gr. lit. gesch. l, p, 157 zw. ausg. die nachricht geschöpft hat, dass auch das ende der schrift angegeben sei, weiss ich nicht.

περὶ φιλοσόφων in vol. Hercul. VIII col. XIII n. 18 ώς αι τ' αναγραφαὶ τῶν π[ι]νάκων [αι] τε βιβλιοθήκαι σημαίνουσιν, [παρὰ Κλ]εάνθη ἐν τῷ περὶ στ[οᾶς ἐ]σ[τιν] Διογένους αὐτὴ ἡ μνήμη, und zum andern der offenbar aus einem bibliothekskatalog entnommene bericht über Timons sillen bei Laert. Diog. IX, 111 (vgl. de Timone ceterisque sillogr. p. 13).

III. Eine nachträgliche bemerkung über Krates.

De Cratete Mallota p. 28 hätte ich noch aufmerksam machen sollen auf einen interressanten unterschied zwischeu des Krates und Aristarch erklärungsweise des Homer, welcher in engsten zusammenhang mit ihrer sonstigen methode steht. Wälrend nämlich Aristarch alle homerischen wörter aus Homer selbst zu erklären suchte getreu seinem grundsatz Homer durch sich selbst zu interpretiren, zog Krates auch hier wieder von anderwärts ein gelehrtes hülfsmittel heran, die dialecte, d. h. er forschte nuch, wo sich homerische glossen in den verschiedenen dialecten erhalten hatten, um zu sehen ob nicht ihre bedeutung hier aufschluss gäbe über ihre bedeutung bei Homer. Es hat mich auf diese bemerkung der nachweis von M. Schmidt (in Kuhns zeitschrift f. vergl. sprachf. IX, p. 296 flg.) geführt, dass der Kreteteer Zenodot in seinen έθνικαὶ λέξεις oder γλώσσαι (was woll dasselbe werk sei) bemüht gewesen sei, in der berührten weise aus den ethnischen glossen für erklärung des Homer gewins Diesen Zenodot nämlich kennen wir als einen sehr zu ziehen. ängstlichen anhänger seines meisters (vgl. de Cratete p. 28), so dass er auch hierin gewiss nur Krates spuren gefolgt ist; glücklicher weise aber hat sich für Krates auch ein bestimmtes zeugniss derartiger thätigkeit gerettet in schol. A 591, wo segar das chaldäische zur erklärung herangezogen wird; dielektische forschungen an Homer angeknüpft zeigen sich auch bei gelegenheit der etymologie des homerischen städtenamens Apri, wobei Kw, aus dem karischen hergeleitet wird (Etym. Magn. 1. "Apry p. 145 und schol. Tzetz. Lycophr. v. 644). Diese dialectologischen studien geben zugleich einen neuen wahrscheinlichkeitsbeweis, dass unserm Krates das werk περὶ 'Αττικής διαλέπvov zuzuschreiben sei 38).

Berlin.

C. Wachsmuth.

38) P. 55, z. 19 musste für την όλης corrigirt werden την άλλην.

#### II. JAHRESBERICHTE.

# 16. Uebersicht der neuesten leistungen für homerische sprache.

Eine darstellung zu geben von der sprache derjenigen werke, welche am anfange der griechischen litteratur stehen, ist im einzelnen und ganzen genau betrachtet, eine bedeutende auf-Weil die homerischen gedichte das älteste denkmal der griechischen sprache sind, so zwingen sie dazu, zurückzublicken auf die lange zeit der entwickelung hin, welche zwischen der noch ungetrennten gemeinschaft mit den verwandten sprachen liegt, und zwischen der vollen selbständigkeit des von der heimath getrennten und derselben entfremdeten familiengliedes. Andererseits aber sind sie die erste gattung in der entfaltung derjenigen litteratur, mit der man wie mit keiner andern den begriff eines organischen gebildes, eines naturwüchsigen folgerechten werdens ver-Da gilt es die angelegten masse und die gezeichneten grundrisse wieder zu gewinnen, welche der welt die ewigen formen des homerischen epos entnahmen. Jene richtung führt zu dem stoffe, aus dem die formen gebildet sind - auf die lexicalische seite in schlichtester form.

Wenn wir, um für das folgende den vergleichungspunkt zu finden zu der passenden und auch nöthigen gegenüberstellung, nach dem namen desjenigen suchen, der hier grund legte und neue wahre ideen einführte in die wortforschung Homers, so ist es der Buttmanns (Lexilogus oder beiträge zur griechischen worterklärung, hauptsächlich für Homer und Hesiod, 1. bd. Berlin, 1818. 2. bd. ebendas. 1825). Rufen wir uns an dieser stelle kurz die grundsätze seiner methode ins gedächtniss zurück. "Theils sicher gemacht durch die autorität der überlieferung, theils durch den unbezweifelten sinn, den manche wörter bei den späteren schriftstellern haben, theils endlich durch eine ausgemacht scheinende etymologie" (vorrede zum 1. bde p. 3), glaubte man über viele wörter ganz oder doch der hauptsache nach im reinen zu sein. Seine genaueren erörterungen indessen ergaben das gegentheil,

und er führte diese nach folgenden gesichtspunkten. Erstens mit der so anregenden methode, den sprachgehrauch Homers rein aus ihm selbst zu erklären, um so mehr als kein gleichzeitiger autor Er meinte, gegenüber der planlosigkeit und der völlig grillenhaften etymologie des wörterbuchs von Damm (norm lexicon graecum etymologicum et reale, cui pro basi substratae sunt concordantiae Homericae et Pindaricae. Berol. 1765. 4to), dans die einzelnen artikel angeordnet worden müssten nach den verschiedenen wendungen, welche die bedeutung nimmt (vorr. p. 5), dann aber auch die formen zusammenzustellen seien mit einigen rückweisungen auf die angeführten stellen (anm. zu vorr. p. 6); er selbst wählte für den lexilogus die bearbeitung derjenigen wörter, die bisher irrig oder ungenügend erklärt waren. Zweitens zog er "in allen fällen, wo Homer selbst nicht stoff genng ser vergleichung darbietet" (p. 7) den gebrauch Hesiods und der spä-Drittens war die grammatische überlieferung und teren heran. der gebrauch der dichter nach Alexander und zuletzt die etvnologie das mittel, das er anwendete, wenn die bisherigen versag-Bei seinem natürlichen sinne weiss er den leser in die untersuchung hereinzuziehen und indem er einen heuristischen weg verfolgt, weiss er von dem falschen und ungenauen ausgehend — wie er es so glücklich (p. 8) ausdrückt — in demselben ..des bedürfniss einer gründlichen untersuchung entstehen zu lassen". Die bedeutungen, welche er an der hand dieser reizenden methode herausfindet, sind keine blassen leeren begriffe, sondern er belebt sie mit dem fleisch und blut der anschauung. wir nun mit ihm seinen nachfolger auf demselben felde:

 Homerisches glossarium von Ludwig Doederlein. 1. bd. 1850, 2. bd. 1853, 3. bd. Erlangen, 1858. 406 s.

Die grundsätze Döderleins sind in der kürze im vorworte zum 1. bande enthalten und im werke selbst aus vielen beispielen zu erkennen. Er trifft darin mit Buttmann überein, dass er als "hauptzweck" seiner forschungen die interpretation bezeichnet (p. 3), die "etymologischen und grammatischen untersuchungen sind nur mittel zum zweck" Ich würde sagen, nicht hauptzweck, sondern hauptgrundlage der methode — denn zum zweck haben ja alle forscher über Hemers wortschatz die richtige erklärung. Und weiter erläutert er das bisherige genauer dahin (p. 3. 4): "die wörter bis auf ihre letzte wurzel zu verfolgen, lag ebenso ausserhalb meines planes, als die aufgabe, sämmtliche aus einerlei wurzel hervorgegangene wörter und diese zu versammeln." Dies letztere "würde folgerecht geläst meinem nächsten zweck und der übersichtlichkeit geschadet heben" (p. 4).

Also durch interpretation. Wir entdecken bei Döderlein in sehr vielen artikeln zunächst die wesentliche abweichung von Battmann, dass er den leser nicht allmählich von stufe zu stufe führt

und ihn nicht durch successive erklärung der einzelnen stellen immer ein moment mehr zu den bis dahin gefundenen hinzufügen lässt. Gewiss ist das ein fruchtbares verfahren. Denn auf diese weise wird der inhalt eines wortes immer schärfer, immer spezialer fixirt und es wird die unbestimmtheit der bedeutung vermieden. Hierin aber vermissen wir vielfach sorgfalt und genauigkeit, und die natur des ganzen werkes, das eine sammlung ist von geistreichen bemerkungen über einzelne worte und wortgruppen, tritt schon hier deutlich hervor. Nehmen wir dafür einige belege, die deshalb ausgewählt sind, weil sie später noch einmal vorkommen. Zuerst κόσμος (III, 152.153): dies wird nach einer dem verfasser selbst zweifelhaften etymologie als schmuck gedeutet. heisst es: "ethisch: der anstand, die ordnung, decor. Il. V, 759: μάψ ἀτάρ οὐ κατὰ κόσμον. Und XII, 225: οὐ κόσμω παρὰ ναῦφιν έλευσόμεθ' αὐτὰ κέλευθα. Die welt hat nach Diog. L. VIII, 48 zuerst Pythagoras so genannt. Davon κοσμήσαι ίππους τε καὶ ἀνέρας Il. 554, ordnen, sinnverwandt mit κομίσαι. Und άμφίπολοι δ' ἀπεκόσμεον έντεα δαιτός Od. VII, 232 prägnant für απέφερον καὶ ἐκόσμεον. — Und κοσμήτορε λαῶν II. III, 236 wie die κόσμοι in Kreta. Und εὐκόσμως στησεν πελεκέας Od. XXI, 123 in wohlordnung. Θερσίτης . . αρεσίν ήσιν ακοσμά τε πολλά τε ήδη II. II, 213 d. h. unanständiges". In dieser erörterung fehlen wichtige stellen, die nicht übergangen werden durften; es ist als allgemeine bedeutung "schmuck" an die spitze gestellt und die übrigen anwendungen scheinen davon nur eine mehr oder minder speciellere modification zu sein. Abgesehen aber davon, dass um von schmuck zu anstand zu gelangen, doch ein wort der erklärung nöthig ist, das aus der sache selbst hergeleitet wird, möchte mancher den übergang dieser begriffe bezweifeln. Sie berühren sich zwar und man kann sagen, dass anstand schmückt - aber wo kommen sie zusammen? Ferner wenn von einem heere κατά κόσμον gesagt wird, so ist das doch kein ethischer begriff; "ordnung" aber wird nur durch oberflächliche identification aus dem begriffe anstand hergeleitet. Alle diese deutschen erklärungen des wortes geben nur ungenau den inhalt des begriffs an; ihr gegenseitiges verhältniss ist im dunkeln gelassen, denn sie sind nur neben einander gestellt, und wir haben kein fortschreiten im wortsinne bemerken können. Nun wird man sagen: hier ist doch deutlich die reihenfolge der begriffe zu erkennen: ordnung, anstand. schmuck. Erstens aber ist das gegenseitige verhältniss dieser zum mindesten unbezeichnet und somit unerklärt; zweitens ist von Döderlein gar keine solche folge der begriffe ermöglicht, denn er nimmt xóouog schmuck als quelle und grund aller übrigen an - und das ist unrichtig, wie sich weiterhin ergeben wird. Auch wenn einmal eine falsche etymologie an solchen missverhältnissen schuld sein sollte, so könnte doch zum mindesten in zehn andern fällen - kann man sagen -

bei richtiger etymologie es anders sein. Wir werden weiterlin von dem etymologischen verfahren reden. Aber drittens, wie viel fälle sind nicht möglich, in denen das verhältniss der einzelnen bedeutungen gar sehr der erklärung bedarf. Der schluss aus dem bisherigen ist der, dass wir hier eine übereinstimmende, ja überhaupt scharfe methode vermissen. Diese würde besonders auch darin liegen, dass Döderlein nicht bloss sporadisch und andertungsweise wörter derselben ableitung und familie herangezogen hätte, wie hier χοσμέω, χοσμήτωο, ἄχοσμος ἀποχοσμέω, sondern dass er auf systematische erläuterung der einzelnen zugehörigen wörter mit benutzung aller stellen und kürzerer oder längerer besprechung eingegangen wäre; auf die composita, die einzelnen verbindungen in denen sie erscheinen entweder nach den darauf bezogenen begriffen (männer, pferde, waffen, rede, betragen) oder nach den grammatischen fügungen, wie hier z. b. κατά κόσμος ein wesentlicher hebel ist, um den begriff immer allgemeiner ("gehörig, regelmässig") zu machen. Denn an diesen verschiedenen anwerdungen entwickeln sich erst die begriffe; die alten noch weniger ausgeprägten werden vollkommen fertig, neue bahnen sich in der sprache — und im kopfe der sprechenden einen eingang. Offerbar hat bei den einzelnen untersuchungen Döderleins der umstand einen schädlichen einfluss geübt, dass er bekanntere, im allgemeinen bewusstsein wenig dunkle wörter als in ihrem sinne schot besser verstanden ansah. Es fehlt aber solchen wortbegriffen gar vielfach das fleisch, die fülle und der inhalt ihrer sprachlichen persönlichkeit, das einzelne bestimmende und abgrenzende element der anschaulichkeit. Das aber ist das ziel und resultat der inter-Hierin ist nicht überall die erforderliche schärfe und genauigkeit erstrebt worden. Z. b. (III, nr. 2231, p. 191) wird voien falsch erklärt: "bewohnt sein". Es ist durchaus nicht gleichgültig, ob ich ein verbum activisch oder passivisch fasse. So ist auch rafeir ein ausdruck nicht für ein passivisches verhältniss, sondern ein ausdruck für liegen, weilen, dessen anschaulicher gehalt aber noch genauer zu bestimmen ist. Ein gleiches gilt von ναιετάω, wo durch dieselbe erklärung das schöne personifizirende element des verbums verloren geht, an dessen stelle das unbelebte, passivische tritt. Wer den artikel #Qépete in bd. 2, p. 302 mit den was unten folgt, vergleicht, wird dieselben mängel bemerken. Hier ist namentlich die sehr bezeichnende stelle von dem Boenes der flamme weggelassen. "Ich gestehe — sagt Döderlein bd. 1, vorr. p. viii — dass ich bei der ausarbeitung ausser den sprachgelehrten, welche an der ausführlichen entwickelung und begritedung eines etymi oder significatus als solcher sich erfreuen. gleich die geistvollen hellenisten, trefflichen schulmänner, theuren freunde vor augen hatte, die üher dergleichen untersuchungen gern schneller hinwegkommen und nur an dem endlichen ergebniss wirklichen antheil nehmen. Diesen zu gefallen ist in der

regel die endliche auflösung des räthsels der aufgabe und entwickelung desselben vorangestellt". Es ist nun allerdings in vielen fällen geschehen, dass diesem plane gemäss verfahren worden ist, allein in den allermeisten ist es doch anders. Denn es werden mehrentheils die etymologischen ableitungen voraufgestellt. mit einer allgemeinen oder weniger allgemeinen bedeutung. ist das aber kein resultat, das als "endliches" ergebniss einer reihe von untersuchungen, die sich nach Döderleins worten auf die bedeutungen beziehen sollen, gewonnen wird, sondern es sind eigentlich axiome. So geht er (III, nr. 2162, p. 150) von xoueir zu χομίζειν fort, und zu immer weiteren und kühneren ableitungen; χομίζειν heisst schmücken, χόσμος schmuck; das wort ist nach gewissen analogien abgeleitet - so ist Döderleins verfahren. Und selbst wenn erst eine längere etymologische, also rein formale untersuchung über das wort als complex von praefix, stamm, endung oder in anderer beziehung voraufgegangen ist, so ist damit die hauptbedeutung doch immer nur dogmatisch voraufgestellt. Das ist aber noch nicht "ausführliche entwickelung und begründung eines etymi oder significatus" zu nennen. Für alle schulmänner ergiebt dies verfahren immer viel schönes und brauchbares; denn schon das ist ein gewinn, dass überhaupt gewisse allgemeine bedeutungen hingestellt werden, da auf diese weise zusammengehörigkeit und unterscheidung von sprachlichen begriffen dem jugendlichen kopfe eindringlich gemacht werden können. lein andererseits fällt auch die wahre wissenschaftlichkeit mit der wahren entstehung des betreffenden gegenstandes und dem reproduziren dieser genesis zusammen; dieser so natürliche weg aber ist durchaus belehrend und bis auf gewissen grad lückenlos verfolgbar, alles wirklich wissenschaftliche muss - den ausdruck im weitesten sinne gefasst — paedagogisch sein.

Das ganze buch ist eine sammlung von einzelnen bemerkungen, aus denen allerdings vielfach gewisse allgemeine grundsätze vom verfasser herausgezogen werden, aber immer nur in beschränkter anzahl; es sind anmerkungen, die einen solchen gründlichen und gelehrten leser des Homer, wie Döderlein ist, zuletzt zum aussprechen drängen. Wer die 1500 nummern dieses dritten bandes im einzelnen verfolgen und nur in der kürze besprechen wollte, würde ein buch zu schreiben haben, stärker als das des kritisirten und mühevoller, als dass sichs einer getrauen sollte. Denn er muss, wie man sich bald überzeugt, alle stellen, die von Döderlein auch weggelassenen, von neuem prüfen, um seiner sache im einzelnen sicher zu sein und wem ist zuzumuthen, so vielfach krummes gerade zu machen und die vielen fehler zu corrigiren?

Dahin gehören vor allen dingen noch die allzuleichtfertigen bedeutungswechsel, wie "πείρα versuch d. h. περία, ein durchbruch des blossen gedankens zur wirklichen that, ebenso wie die πρη-

ξις die ausführung, ein durchbruch des versuchs, oder der begonnenen that zum ziele ist: beiden scheinbar ents egengesetzten begriffen liegt das bild des durchbohrens gemei zu grunde (bd. 2, p. 126). Für uns ist dieser begriff des "durchbruchs" ein gutes symbol, wir können auch den vollständig ausgebildeten des wortes πείρα, πρίξις, wenn wir auf deren etymologie aus περ - zurücksehen, unter dieser betrachtung uns versinnlichen, aber: ihn hineintragen und unserer anschauung zu hülfe kommen, heimt nicht die alten worte erklären. Ueberall finde ich denselben fabler, dass Döderlein zu allgemeine begriffsbestimmungen liebt und die sprache logisch nach dem vollen umfange und derselben entwickelung des wortbegriffes behandelt, den er nur erst allmählich und unvollständig bei Homer ausgebildet finden konnte. Et ist zum mindesten keine dem Homer angemessene interpretation. Wenn er sagt bd. 3, p. 27 f. "ågarós dunn, schmal, eigentlich serbrechlich" und dann II. 5, 425 χείρα άραιήν erklärt wird als zart, so ist dieser bedeutungsübergang von zerbrechlich zu diese. schmal nach dem vorliegenden unmöglich, zum mindesten vollstärdig unbegreislich. Im verfolg dieses wortes wird die stelle IL 16, 161 γλώσσησιν αραιήσιν erklärt: "indem die an sich breite zunge durch durst und trockenheit zusammenschrumpft, und, mehr. lang als breit wird, oder nach andern kraftlos und ausgetrocknet. Wie viel begriffe gehen hier ohne unterscheidung beliebig durch einander! Es wäre hier, um solche wechsel zu erklären oder deutlich zu machen, nöthig gewesen alle wörter heranzusiehen Von "ouisiv zerschlagen, zerschmettern" soll "oiov der steile febr wie rupes von rumpere, ρώξ von ξρρωγα" herkommen (bd. 3. p. Diese worte hängen zusammen, aber rumpo kömmt von rup - her und die bedeutung, die vermittelt, ist eine andere, wilrend die gegenwärtige vermittelung niemandem einleuchtet. Die derlein's erklärungsweise ist zu voll von abstractionen, die das greif - und fassbare wesen der homerischen sprache nicht verträgt. Mit diesem alten satze sage ich etwas altes und für den verfasser des glossars ebenfalls nicht neues. Zwar weiss ich das; aber dass dieser fehler wirklich in vielen gestalten erscheist und dem character des buches ein vollständig willkürliches de ment beigemischt hat, das in sprachliche untersuchungen nicht gehört, zeigt mehr als alles der kern seiner methode, das etymolegische verfahren. Kaum wird mir der verfasser zugeben, dass die etymologie der kern seiner methode sei und wird vielmehr behaupten, es sei die interpretation. Dafür sind eine grosse anzahl artikel wie yaueir (bd. 3, p. 310), regupa (ebenda p. 311 £) u. aa. als beweis anzuführen, in denen der grammatische gebrusch im activum und medium, wie bei dem ersteren, oder der verschiedene sinn wie beim zweiten in den verschiedenen stellen besprochen wird. Die etymologie ist weggefallen, weil sie entweter unerreichbar war oder der scheinbar so deutliche sinn des wertet

sie überflüssig machte. Es ist das eine ungleichheit und ein grosser nachtheil dieses durchaus subjectiven verfahrens. für γέφυρα nun die traditionell geheiligte bedeutung brücke als unerschütterlich feststeht, so muss der sinn damm als ein davon nur abgezweigter erscheinen. Hierdurch verrückt sich bei diesem worte gerade das gegenseitige verhältniss dieser bedeutungen. Wo sind die grundsätze, die bei allen worten dieselben bleiben, durch alle untersuchungen hindurchgehen, so dass der leser allmählig merkt, wie er selbst eine solche untersuchung anfangen müsse, wenn er sie unternehmen wollte? Wenn der vorzüglichste gewinn, den wissenschaftliche werke gewähren, der ist, dass sie diejenigen, welche sie studiren, zu den vorgetragenen gedanken heranbilden, sie belehren welche richtungen des menschlichen geistes oder welche gesetze des seins und werdens den schöpfungen der erde zu grunde liegen und sie dadurch befähigen, auf diesem festen unwandelbaren boden reproducirend sich zu bewegen, so macht es das vorliegende buch sehr schwer, diesen gewinn zu erlangen.

• Die etymologischen grundsätze Döderleins sind in einigen wesentlichen punkten in der vorrede zum ersten bande angedeutet: dies und die hunderte von beispielen im werke selbst genügen. um sie vollständig zu übersehen. Folgendes ist im wesentlichen Da ein wort "oft dunkel und räthselhaft wird durch die alterationen, welche seine grundform erleidet, so ist es demnach die erste aufgabe der wortforschung, es auf seine grundform zurückzuführen" (bd. I, p. IV). Die lautveränderungen, welche vorgegangen sind, müssen nach festen sprachgesetzen mit nothwendigkeit erklärt oder nach einer neigung der sprache mit wahrscheinlichkeit nachgewiesen werden; es ist hierbei nicht allein vorsicht, sondern sogar ängstlichkeit nöthig (ebenda). ausdrücke alterationen und grundform sind ungenau, denn unter jene fallen auch die ableitungssilben, die praefixe, die vokalverlängerungen des stammes - welches aber alles die reinsten mittel der sprache sind, um weiter zu bilden aus vorhande-Die pathologie der laute ist hierbei vielleicht als ein secundares element zu bezeichnen, und dies würde "alteration" ausdrücken. Die grundform müsste der jedesmalige stamm oder die wurzel heissen, indessen ist diese bezeichnung noch eher an-Da Döderlein drei viertel vielleicht seiner worterklärungen entweder ganz stützt auf die etymologie oder sie in unmittelbaren zusammenhang bringt mit derselben, so muss man natürlich nach der methode und nach der sicherheit seiner etymologie fragen.

Ein hauptfehler aber ist die p. v der vorr. bd. I in den worten ausgesprochene meinung: "das streben der sprache in ihrer fortentwickelung geht auf abkürzung der wörter, auf ersparung von silben und die folgen dieses strebens sind die aphäresen, die

syncopen, die apocopen, die contractionen, durch welche jedenmal eine silbe erspart wird. Aber diese operationen im interesse der kurse ziehen dann noch andere änderungen im interesse des solllauts nach sich; und nicht blos das, sondern die Griechen - und nicht sie allein — erkennen den einzelnen lauten organisch gebildeter wörter ein recht der existenz zu, welches die fernere sprachentwickelung nicht ohne weiteres zu gunsten der bequemlichkeit und kürze verletzen dürfe. Freilich tritt eine rechtsverletzung dennoch oft genug ein; es ist das recht der gewalt, das die sprechende generation gegen die wehrlose sprache, gleichsam der lebende gegen den todten übt, wie im praktischen leben nad in der weltgeschichte der stärkere gegen den schwächern; aber eben so häufig wird das recht eines lautes geachtet und dem verkärzten wort schadenersatz geleistet, bald durch assimilation bald durch Die erkenntniss dieser und der oben genannten die metathese. alterationen führt zur erkenntniss der grundform, die häufig noch neben der alterirten form existirt, noch öfter aber aus dem er ganismus der sprache und den gesetzen der wortbildung erschlessen werden muss, als fingirte oder heischeform; und auf diesen einfachen wege habe ich diejenigen räthsel gelöst, die zu lösen mir gelungen ist". Hat man diesen abschnitt aufmerksam gelesen, so fragt man zunächst, woher werden alle diese kategorien bei dem urtheile über eine wortform und ihre entstehung, abgeleitet? aus dem streben der spracke nach kürze. Ein sehr allgemeiner grundsatz, dessen beziehungen so mannigfaltig sind und dessen ausdehnung über die einzelnen elemente der sprache durch diesen allgemeinen ausdruck keinesweges hinlänglich bezeichnet Hiernach ist es zunächst unausgemacht, in welchen grenzen sich die folgen des strebens nach kürze wirksam erweisen: durch keine positiven bestimmungen sind die begriffe aphäresis, syncope, apocope, contraction geregelt; ihr unmittelbarer zusammenhang mit der sprache, die wie ein todter, leidender körper erscheint, ist durchaus nicht erklärt - es sind von vorn herein angenomment verallgemeinerungen, die eben dadurch zu willkürlichen und achäflichen anwendungen führen müssen.

Wie steht es aber in der griechischen sprache mit dem streben nach kürze, und in wiefern muss die homerische von diesen

gesichtspunkte aus angesehen werden?

Diese meinung ist richtig und falsch und eben deshalb in den stricten consequenzen nicht brauchbar. Es ist besonders eine durch die geschichte der deutschen sprache bei uns eingebürgerts sentenz, dass die sprache auf kürzung ausgeht. Im allgemeines ganz richtig; denn einerseits stehen schon im Homer volle fermen und contrahirte oder verkürzte neben einander, insbesondere in der flexion, andererseits zeigt die homerische sprache mit der spätern attischen verglichen dieselbe eigenschaft noch vielfech. Damit ist aber für alles einzelne nichts bestimmt, und insbeson-

dere für die unzähligen andern sprachelemente, die nach wie vor in derselben gestalt erscheinen, darf für etymologische fragen aus dieser wenig zwingenden allgemeinen sentenz keineswegs mit nothwendigkeit die folgerung geschlossen werden, dass man diese elemente auch aus älteren volleren formen erklären müsse. Und wenn sie demgemäss erklärt werden sollen, dann gehe man auf die ältere sprachgestaltung zurück, auf das sanskrit. Die folgerechte auseinandersetzung dieses verhältnisses wird demnächst folgen und wir brechen für jetzt bei dem namen ab.

Unter diese willkürlichen grundsätze gehört ferner der (vorr. 1. bd., p. VI); ..ich halte an dem von natur und geschichte unterstützten glauben fest, dass in der grundform eines wortes regelmässig consonant und vocal abwechselte, und jeder zusammenstoss von zwei consonanten auf eine nachherige alteration durch syncope schliessen lässt, dass mithin valde entschieden jünger ist als valide, während Lobeck dies schwerlich für entschieden ansieht." So regelrecht und einfach entscheidend das aussieht. so ist es eben deshalb falsch. Die regelmässigkeit hat zur zeit in der deutschen grammatik eine grosse rolle gespielt, dass aber das regelmässige nicht eo ipso das wahre ist, zeigt diese in ihrer heutigen gestalt schon allgemein bekannte grammatik auf jeder seite. In gleicher weise hat die sprachwissenschaft uns die bekannten dinge, mit denen ich eben deshalb nichts besonderes sagen will, hinlänglich gesichert, dass viele suffixe in flexion und wortbildung anfangs ohne bindevocal an eine wurzel angefügt sind, später mit demselben, und wenn auch früher schon. doch weniger häufig und allgemein. Die neugriechische sprache verglichen mit der früheren, die romanischen mit der lateinischen. manche stumpfe endung, bestätigen die kürzung aus volleren formen; muss für das altgriechische derselbe vage grundsatz aufgestellt werden ? Oder ist unter den metaplasmen ἀγκάλη aus dem für ἀγκαλίδεσσι vorauszusetzenden nominativstamm ἀγκαλιδ gekürzt? Aus diesem grundsatz kommen die sieben sogenannten grund- oder heischeformen, die durch eine alles erdenkliche übersteigende kürzung mit vorhandenen vermittelt werden, und vieles andere, das wir in einzelheiten noch berühren wollen.

'Aκτή wird bd. 3, p. 1 f. aus ἀγνύναι zerbrechen gedeutet als "das gestade, insofern es gegen das meer hin abgebrochen ist, ἀπορψώξ, abruptum, praeruptum; nicht, weil sich die wogen am ufer brechen, ἄγιννται." Erstens: die vergleichung (p. 1) von ἀγή mit ags. ecg, ahd. ekka ist unrichtig. Dass ἀγή, da es von ἀγνύναι herkommt, das digamma haben musste nach des verfassers meinung, schon deshalb ein anderes wort sein könnte als ecg, ekke, hat derselbe gar nicht erwähnt. Zweitens würde der verfasser gesehen haben, dass es eine sehr weit verzweigte wurzel ἀχ— giebt, deren sinn er durch sorgsame zusammenstellung und vergleichung der vielen wörter Homers bald erkannt hätte: sie

bezeichnet das spitze, das (in die höhe aber auch in die länge) gestreckte. Hiervon kann axtii ehensogut abgeleitet werden, als von ûy-. Alle anderen wörter aber ergeben, dass es wirklich davon abzuleiten ist und dass es nicht heisst das abgrebrochene gestade, sondern das spitze gestade. Damit stimmt es dann unmittelbar, dass "das schroffe und steile die alten als wesentliches merkmal der ἀχτή erkannten"; (p. 2) die bedeutung "bergabhang" und "jede steile erhöhung" ist nicht eine erst aus αγ--- τυμι verallgemeinerte. Hier hätte eine trennung der betreffenden wurseln stattfinden müssen, da während ay - vous ein digamma hat, entschieden ἀχ-τή doch digammalos ist, wie ἀχή, ἄχος gegenüber acus, aculeus ergeben. Wir vermissen hier die besonnenheit und sichere methode, welche nicht auf ein leichtes zeichen der Abereinstimmung hin urtheilt, sondern genau die verwandtschaft und die formen der wurzeln untersucht. Drittens, das suffix zó-c, zý, zó.v hat keineswegs nothwendig einen passiven sinn, wie unter vielen andern die participialendung tu-s, ta, t-um der lateinischen deponentia beweist. Eine genaue untersuchung der form und bedentung der suffixe gehört nothwendig in etymologische forschungen über den homerischen wortschatz.

Ich eile zum schlusse. Derselbe mangel an sprachlichen grundsätzen zeigt sich in der wenn auch nur als möglich hinge stellten ableitung des wortes  $\gamma i r v_s$  von  $\tilde{\alpha} \gamma r v_{\mu \iota}$  als substantivirung von  $\dot{\alpha} \gamma r \dot{v}_s$ . Wo ist das digamma hingekommen, und aus welchem grunde ist  $\alpha$  abgefallen? (p. 4.)

Die elemente der nominal- und verbalableitungen aus den wurzeln, d. h. die suffixe, verstärkungen des ursprünglichen stanmes durch eingefügte consonanten, besonders v (µ), durch vocalverlängerung, ferner die praefixe in zusammensetzungen sind bis auf wenige einzelheiten, die gegen die grosse masse sonst verschwinden, durchaus nicht methodisch behandelt und geschieden. Meistens begnügt sich Döderlein, das abgeleitete wort mit dem stamme zusammenzustellen, ohngefähr eine bedeutung herauszuentwickels, alles andere dabei ist ausser acht gelassen und unbehandelt geblieben. Dahin gehören vor allen dingen genaue untersuchungen über die bedeutungen dieser suffixe, unterschiede der bedeutungen bei wörtern von demselben stamme. Zwar ist vielfach auf unterschiedene formen und zu unterscheidende bedeutungen hingewiesen, aber wo es richtig ist, hat es auch da überall keinen cheren boden in fester methode und unumstösslichen sprachgesetzen. Die begriffe der syncope, metathesis, apocope, aphaeresis rechtfertigen an sich gar nichts, wenn nicht das vorhandensein solcher lautaffectionen diese begriffe selbst rechtfertigt. Solche mind zwar vorhanden, aber nicht in jeder beliebigen anzahl, nicht is jedem beliebigen und einzelnen falle anwendbar. Immer wieder kommen wir darauf zurück: wo ist die objective grenze, die den subjectiven belieben entgegensteht? So soll aus γενειάσιμος γοαθ-

μός (p. 5) ,durch syncope und metathese", aus γουνάξ γνύξ, aus προγουνάξ πρόχνυ (p.7), aus γένυ oder γόνυ durch "regressive metathese des ο" ίγνυς hervorgehen (p. 7). Ein andermal erweist sich die metathese als richtig in yovvos aus yovcos (p. 8). Fast auf jeder seite sind beispiele für diese kategorien zu finden, die ich nicht in grösserer anzahl bier aufführen kann. "Das intensive ἀστεροπάζειν schrumpft durch eine doppelte synizese zusammen in ἀστράπτειν' (p. 12). Ist etwa demgemäss τύπτειν aus τυπάζειν, κόπτειν aus κοπάζειν u. s. w. abzuleiten? Τυρός wird (p. 16) abgeleitet aus τόρσιος, "wie μόνη, ξυνός, πυρός aus μονία ξύνιος, σπόριος." Sind das nicht verschiedene bildungen, wie so viele andere? bildet die sprache nicht auf mehrfache art oder ist sie so arm, immer nur eine neue form durch verhunzung und verwandlung der alten bis zur unkenntlichkeit schaffen zu kön-Niemals war das sprechorgan des menschen ein solch barbarisches unding, welches das eine mal rein und sicher gesprochen hätte, das anderemal unverständlich und kauderwälsch. Denn alle pathologischen affectionen, wie sie in der schrift erscheinen. müssen doch nothwendig affectionen der aussprache und nothwendige folgen des verhältnisses der organe gewesen sein. werden alle grammatischen suffixe, diese schönen mittel der vervielfachung des begriffes, über den baufen geworfen durch solche ableitungen: κάνδρακάς mann für mann ist eine apocope von άνδρα κατά, wie έγκας d. h. έν κατά, viritim" p. 48. Wie hier, so sind anderwärts oft falsche ableitungen durch falsche analogien gestützt; hier beruft sich eins nur auf das andere, und jedes ist eine petitio principii. Was für eine künstliche gestalt mit künstlichen selbstgemachten begriffen sollte unsere grammatik erhalten, wenn wir solche terminologie wie dichotomisch, trichotomisch (bd. 1, p. 7 f.) in dieselbe einführten. Denn diese sind bloss eine ordnende unterscheidung, keine wesentliche kennzeichnung sprachlicher ideen und besagen folglich nichts. Oder wenn wir so herrliche belege von comparativen ohne bindevocal wie εν-τεφον analog πρό-τεφον, νσ-τεφον mit Döderlein erklärten? "Der comparativ ένερον ist in der grundform ένώτερον, woraus sich vielleicht unter goth. undar, ebenso erklärt wie uns aus altlat. enos, durch regressive metathese des o. Syncopirt lautet es έντερον" (p. 99). Soll das suffix δον nicht als einen beleg έν-δον für sich haben, weil Döderlein es aus έν δόμφ erklärt (bd. 1, p. 232)? So wird auch fälschlich das praefix a und ar stets auf ava zurückgeführt. Alle jene von ihm sogenannten grundoder heischeformen bereichern die sprache nicht und versperren den wahren ableitungen nur den weg; alle solche zusammenziehungen, verkürzungen, versetzungen thuen der sprache gewalt an und lehren uns nichts von ihrem wesen erkennen.

Ich breche mit den einzelheiten hier ab und füge noch zweierlei hinzu. Zur entschädigung für viele falsche etymolo-

gien, für das völlig willkürliche der methode, findet der leser in den homerischen glossen reichliche beobachtungen über wertschatz, anzahl von begriffen und vor allen dingen überall reiche analogien, die dem verfasser, welcher im Homer so zu hause ist, ohne mühe entquellen. Es ist angenehm hier auf ein allzeit praesentes wissen zu stossen und auf jene form der darstellung, aus der man Döderlein stets erkennt. - Das zweite noch hinzuzufügende hetrifft Döderleins stellung zu der neuern comperativen sprachforschung. Er sagt im vorwort zum zweiten bande p. III, IV. dass die meisten kritiken, die ihm zu gesichte gekonmen, sich begnügten, das was für das verständniss des Honer geleistet ist, in allgemeinen bisweilen allzuehrenvollen ausdrücken anzuerkennen und sich dann ausschliesslich in prüfung und bestreitung seines etymologischen verfahrens und seiner ergebnisse ergangen hätten. Diese kritik aber seiner etymologischen methode, welche sich stütze auf kenntniss der orientalischen sprachen, insbesondere des sanskrit, dürfe ihn nicht irre oder muthlos machen: denn "die rein esotische, oder auf ausschliessliche kenntniss des griechischen und lateinischen idioms gegründste sprachforschung behauptet fortdauernd neben der exotischen ihren werth" (ebenda). Und band 3, p. III: "zwar ist mir von recessenten, die ohne kenntniss des sanskrit keine griechische anrachforschung für möglich halten, ein ziemlich vernehmliches quiesces! zugerufen worden." Es kommt uns nicht in den sinn, "griechische sprachforschung" ohne kenntniss des sanskrit für eine unmöglichkeit zu erklären, da diese studien wenn auch jung, dech alt genug sind, um nicht überschätzt zu werden. Es ist nech keineswegs die sache derjenigen, die den mühsamen weg sanskrit zu lernen eingeschlagen haben, um einen sichern boden für die griechische grammatik zu gewinnen, auf den Himalaja hinzaschauen als auf den mystischen sitz aller grammatischen geheinlehren. Eins aber ist sicher. Wer von der heutigen gestalt der griechischen grammatik aus daran geht, die sprache etymologisch zu zerlegen, der wird mit viel mühsamerer methode arbeiten müsen als derjenige, der am faden einer historischen sprachforschung geleitet, die gründe und das wesen der grammatischen erscheinungen genetisch verfolgt. Er wird es dann beim besten willen nicht zu der klarheit und einfachheit der principien bringen, er wird nur im glücklichen falle den dritten oder vierten theil seiner kleinen oder grossen aufgabe lösen und vieles bleibt zurück, woran or nicht einmal gedacht. Wer etymologische studien wie Döderlein treibt hat zu der sichern lösung solcher fragen. zur methodischen behandlung, für jetzt durchaus das sanskrit nöthig. Oder, wenn er diese studien nicht benutzt, bleibt er hinter den anforderungen zurück, die der stand der wissenschaft macht, und vielfach wird es geschehen, dass er in der irre geht oder sich vergeblich bemüht, wo seit jahren das richtige durch die forschung

schon gefunden ist. Dies wird auf geradem wege sogleich im einzelnen deutlich werden.

Grundzüge der griechischen etymologie von Georg Curtius. Erster theil. Leipzig. 1858. XIV und 371 Ss.

Wenn bisher den sprachvergleichenden werken von Bopp, Pott u. a. gegenüber vielfach noch ein misstrauen und ein verkennen der nothwendigkeit dieser studien raum gewinnen konnte, so wird ein solches werk wie das eben genannte nicht wenig zur beseitigung ähnlicher vorurtheile beitragen. Denn da Homer den beginn der griechischen literatur bildet, da er einen früheren zustand der sprache bewahrt hat, in dem wohl späteres seine erklärung findet, der aber selbst nur durch die vorausliegenden sprachepochen gründlich und in der rechten weise erläutert werden kann, so ist es nothwendig, nicht bloss nützlich für die erklärung des dichters auf die verwandten sprachen einzugehen. Es ist nur der geringe respect vor der alten art der etymologie und es ist nur aus unkenntniss der neuen wissenschaft geflossen, wenn Ameis (Hom. Od. vorr. I, p. X) nach eigenem geschmacke "das etymologisiren ein zuckergebackenes" nennt, "an dem man nach kinderweise gern nascht, wenn man einmal davon gekostet hat." Derselbe fährt in seiner höchst beredten vorrede (a. a. o.) fort: "denn die gezuckerte feinheit der etymologischen speisen, die den magen verdirbt, ist im interesse der jugend stets fern zu halten." Allein, da Homer ausser in Hannover auf einer stufe gelesen wird, welche die reguläre formenlehre hinter sich hat, so muss mit rücksicht auf Homers formen und wortbildung ein weiteres geschehen, und es ist alles ernstes zu fragen, in wieweit die resultate der linguistik für die schule zu benutzen sind. viele, ja die meisten lehren derselben, sind so klar dargelegt und treffen mit geraden worten so sehr das wesen und die entwickelung der sprache, dass sie pädagogisch sehr brauchbar sind, um die geister zu reinigen und die gedanken auf einem richtigen wege durch die sprache hindurchzuleiten.

Um gerecht zu sein, so ist auch auf der andern seite des guten zu viel geschehen. Besonders eifrig ist Pott, der noch zuletzt in seinen etymol. forsch. 1. bd. 2. aufg. Lemgo 1858 bei jeder gelegenheit die philologen am kragen fasst, auf G. Hermanns philosophische deduction von der nothwendigkeit der sechs casus (p. 14) schilt, weil er noch nicht den locativus, instrumentalis in der sanscrit grammatik finden konnte. Gegen diese unbilligkeit stellt sich ins gleichgewicht die genaue kenntniss der philologen im einzelnen, die liebevoll in ihren grenzen sich hin gebende erforschung des griechischen und lateinischen. Die Griechen, die lehrmeister unserer bildung, sagen, dass jeder nur seine kunst treibt und darin gross sein kann.

Aus der einleitung von Curtius (p. 1-98) geht unumstösslich hervor, dass in den homerischen formen, die demselben stamme

augehörig sich oft nur durch einen geringen buchstaben unterscheiden, eben dieser unterschied kein zufälliger ist, sondern ein ausfluss der sich immer mehr bereichernden sprache, dass ein x, ein  $\sigma x$ , ein

Jede von ihnen kömmt dadurch zu ihrem wahren historischen rechte. Ferner wird es durch eine grosse menge einzelheiten bestätigt, dass die etymologie, indem sie den wahren sinn sinns wortes eröffnet, in den sinnlichen kern homerischer ausdrücke führt und thatsächlich belehrt dass im Homer — schlechthin gesagt — nichts rhetorisch ist, sondern jedes wort in seinem inhalte bedeutsen. Dies beweisen beispiele wie die wurzel i — und  $\beta\alpha$  — (p. 781),  $i\delta - \epsilon i\nu$ ,  $\delta \varrho - \tilde{\alpha} \nu$ ,  $\delta \pi - \delta \varkappa$  - u. a. (p. 79 — 83). Den unterschied aoristischer und praesentischer stämme deckt die etymologie auf (p. 86 f.), die ursprüngliche bedeutung klärt die rection auf (p. 88), der übergang in der anschauung von äusserlichen eigerschaften auf die bezeichnung einer allgemeinen beschaffenheit wird durch die etymologie (p. 91 f.) erläutert.

In der (p. 101 — 371) gegebenen aufzählung der einzelnen wortstämme ist vielfach auf Homer rücksicht genommen, und wo es nicht geschehen ist, ergeben die zusammengestellten wörter von selbst die ausdrucksvolle homerische bedeutung. Eine für homerische sprache wichtige wurzel enthalten nr. 2. 3, die nicht getrennt werden durften; ja selbst nr. 1 ist von ax - ac her zuleiten, indem das eingeschobene v die bedeutung so modificirte dass daraus für  $\alpha \gamma x$  — anc — die neue des eine spitze bilderden, eine spitze machenden hervorging. Es gehört aber zu der wurzel  $\dot{\alpha}x$  — noch  $\dot{\alpha}x - o\sigma - \tau \dot{\eta}$ , ein kyprisches wort für eine getraidefrucht mit acheln, spitzen, das von axog gebildet oder wie man gewöhnlich sagen würde von ἀχό-ω mit eingeschobenen σ das adj. verbale ist. Hiervon kömmt das homerische verbun άκοστ-άω. Ferner findet άξυλος hier seine erklärung, das in seinem homerischen gebrauche zu verzweifelten erklärungskünsten geführt hat. Il. 11, 155 heisst es: w, d' ore nop atonler is ἀξίλφ ἐμπέση ὕλη, das nach der meinung der erklärer und lexicographen einen wald bezeichnet, der nie gehauen ist. Da aber  $\tilde{d} = \xi v \lambda o c$  nur etymologisch bedeuten kann ohne hols, no ist auch jene erklärung falsch, abgesehen davon, dass solche bedertungen wie nie gehauen, welche erst mittelbar abgeleitet werden müssen durch eine dazwischen liegende logische ergänzung am dem einfachen wortsinne, an Homers natürlichkeit und unmittelbarkeit scheitern. Wie vom stamme ålx — oder mit eingefürtem hülfsvocale  $\lambda \lambda \epsilon x - \lambda \lambda \epsilon \xi - \omega$  durch den im sanskrit und in griechischen so häufigen zusatz eines ç gebildet ist, so stammt von  $\dot{\alpha}x$  — eine wurzel  $\dot{\alpha}\xi$  —, die in  $\dot{\alpha}\xi$  – in vorliegt. Hierven

ist  $a\xi - v - \lambda o - c$  gebildet, so dass dieses wort den wald als den starrenden, ragenden bezeichnet und also eine gleiche anschauung dem poetischen ausdruck zu grunde liegt, dass die lanzen starren wie ein wald von rohr. Diese herleitung bestätigt άξος ύλη, παρά Μακεδόσεν (Hesych.), indem der wald von den ragenden bäumen benannt ist. - In bezug auf nr. 10 ist der zweifel, ob δάκου ebenfalls von ἀx — herkommen könne oder von einer eigenen wurzel dak- an seinem platze; beide wurzeln haben nichts mit einander gemein. — In nr. 17 ist einem zu weichen gestellt. "Beachtenswerth ist für uns Od. 5, 331 f. allors uer τε Νότος Βορέη προβάλεσκε φέρεσθαι, άλλοτε δ' αὐτ' Εύρος Ζεφύρφ geiξασκε διώκειν, dann wich Euros dem Zephyros zum verfolgen, wich zurück, damit jener wieder verfolgte; es blickt deutlich daraus die bedeutung hervor: er wechselte mit ihm ab im verfolgen. Daraus, dass der eine dem andern weicht oder ihm nachgiebt (um später wieder an dessen stelle zu rücken und so fort), entsteht der begriff des wechselns oder abwechselns" (Meyer, zeitschr. f. vgl. sprschf. VII, 130). — In nr. 41 ist καρπ-άλιμο-ς mit ×ραιπ-νό-ς richtig zusammengestellt. Falsch aber ist die erklärung, dass in κραιπ - νός der diphthong sich zum einfachen vocale  $\alpha$  in  $\times \alpha \rho \pi$ - $\alpha \lambda \iota \mu \circ \varsigma$  verhält, wie in  $\alpha i \gamma - \lambda \eta$  zu sanskrit ag · ni · s,  $\alpha i \gamma - \mu \eta'$  zu  $\alpha \times - \infty \nu$ . Denn es ist durchaus kein erdenklicher grund da, warum aus  $\alpha$  in diesen wörtern  $\alpha \iota$  geworden ist; und diese annahme setzt voraus, dass wirklich  $\alpha i \gamma - \lambda \eta$  derselben wurzel entstammt wie ag ni-s, was doch noch keineswegs nachgewiesen ist. Die wörter hängen so zusammen. Es giebt im sanskrit eine wurzel car, die sich regen, bewegen, umherstreichen, gehen, fahren, wandern bedeutet, also eine bestimmte art der bewegung (Boehtl. n. Roth skr. wtb. II, p. 952 f.). Mit derselben wurzel ursprünglich identisch, nur durch den unterschied der liquida getrennt, ist cal, die in bewegung gerathen, sich rühren, zittern, schwanken, wackeln, zucken bedeutet (a. a. o. p. 978 f.). Diese beiden wurzeln mit anlautendem palatalen consonanten sind entstanden aus solchen mit anlautenden gutturalen. Obgleich nun kar in dem sinne von car nicht vorkommt, so gehört doch offenbar hierher kar-sh, die um s weitergebildete wurzel. Da die bedeutung: ziehen, anziehen, schleppen, hin und herzerren, zausen, mit sich fortziehen (Boehtl. u. R. II, p. 142 f.) zu der obigen von car stimmt, kann über die identität kein zweifel sein. Dem cal entspricht ebenso kal treiben, vor sich hertreiben (a. a. o. p. 151). Der wörter, die von diesen beiden wurzeln herkommen, sind im griechischen und lateinischen eine leidliche zahl. Curtius behandelt dieselben unter verschiedenen nummern, hat aber die eigentliche herleitung derselben nicht deutlich gemacht. — In nr. 81 werden erwähnt die griechischen wortstämme κυρ und κυλ, die doch hätten getrennt werden müssen. Sie zeigen einen dunklen vocal, wie ja diese wurzelvariationen innerhalb der drei grund-

vocale bekannt sind. - Vom stamme zal kommen die wörter, die Curtius unter nr. 48 verzeichnet; ferner noch x17 - x2 - ic. id - ec die gitterthür, das durch intensivische reduplication mit ausfall des wurzelvocals gebildet ist; ferner xfy - xl - o - c ...ein was wasservogel, der den schwanz oft und schnell hin und her bewegt, wie die bachstelze und elster, auch σεισο-πυγ-ίς genannt (Passows wtb.). Aehnlich wie hier durch die reduplication der stammyocal ist im sanskrit ca-kr-a-s rota, orbis (G. Curtius nr. 81) der wurzelvocal a ausgefallen. - Diese wurzel zap ist un das element & vermehrt in lat. car-d-o (car-d-en). wie or-d-ior von or-ior; im griechischen erscheint sie in der gestalt zoa-8 (G. Curtius a. a. o. nr. 71), die auch in nr. 39 behandelt ist. -Hiernach ist nun auch die erklärung von καρπάλιμος gegeben. Nämlich es trat hier das element n an, das im sanskrit die carsativbildung bezeichnet und in viel mehr wurzeln im griechischen angetreten ist, als man bisher gemeint hat. Es entstand demnech aus καρ, καρ -π - άλιμο - ς. Anders ist es mit κραιπνός. Aus dem stamme καρ ward ein neues verbum κρ-αίω gebildet, in welchem in der dem hochtone voraufgehenden silbe der wurzelvocal ausfiel, und zwar durch die dem sanskrit - ayami eutsprechende formation — aíw, die in den verbis contractiu aw, in erscheint. Aus diesem verbalstamme xpai - ward weitergebildet der stamm κραι- π und mit antritt eines suffixes κραιπ - τό .c. Derselbe ursprüngliche vocal a ist in xpainvoc bewahrt geblieben, wie in xaiaza, xaiezáeis im verhältniss zu xeico (G. Curtius ur. 45b). Die genauere feststellung der anschaulichen, coucreten wortbedeutung muss erst durch die interpretation gefunden werden. - Wichtig ist die ableitung von μάκ - αρ (nr. 90) für Homer. -Für das gegenseitige verhältniss der wörter in nr. 99 reicht das dort gesagte nicht aus. Denn da niveg und neun zusammengestellt sind, so ist erstens "das schwanken des vocals" gar nicht erklärt; zweitens stehen der unmittelbaren identification die verschiedenen consonanten z und x entgegen, indem hier nicht ein übergang des x in z angenommen werden darf. Denn für einen solchen wechsel innerhalb des wortes giebt es wohl kaun ein beispiel. Nimmt man dazu nr. 100 mix-o ó-c, maux - soaró-c u. s. w., und das von Curtius gesagte, so kann kein zweifel sein, dass - um diese doch wohl verwandten wörter zu vereinigen - auf eine genauere untersuchung der wurzel eingegangen werden müsste, die schon in uralter zeit aus einer noch einfachern weitergebildet zu sein scheint. - Das homerische ducσxό-og findet seine aufklärung nr. 64. - Die unter nr. 128 stehenden wörter γάλα, γλάγος, γαλήνη werden demnächst in einer eigenen schrift ihre behandlung erfahren; es zeigt sich dam, wie  $\gamma \dot{\alpha} \lambda \alpha$  gar nichts mit  $\dot{\alpha} - \mu \dot{\epsilon} \lambda \gamma \omega$  zu thun hat, ebensowenig mit goth. miluc-s u. a. — In nr. 129 ist yéo-aro-c in der that herzuleiten von der wurzel  $\gamma \alpha \rho$  -, welche schreien bedeutet, einen bestimmten ton; sie ist in nr. 133 behandelt. Doch muss ich mich dagegen erklären, dass die wurzel gal damit identificiert wird (nr. 133), wenn sie auch ursprünglich identisch ist. Die begründung werde ich anderweitig geben. —  $\Gamma\lambda\alpha\nu\kappa\delta\varsigma$  u. a. mit dem sanskrit glåu-s luna zusammenzustellen, ist nicht gerechtfertigt, da dieses wort glåu-s nicht nothwendig vom glanze seinen sinn erhalten hat. Anderere damit wurzelhaft verwandte wörter haben von dieser bedeutung gar nichts, vielmehr heisst der mond so als kugel (Boehtl. u. R. II, p. 869 f.).

Dies mag hier nur angedeutet sein. - "Das verzweifelte νυκτός αμολγώ" (nr. 150) verlangte eine längere auseinandersetzung. Der sinn ist soweit deutlich, dass es eine eigenschaft der nacht, vielleicht eine besondere für die stellen, wo es angewendet ist, ganz vorzüglich bezeichnende bedeutet. Nach der etymologie, wie ich sie gefunden habe, kann es ein doppeltes heissen: entweder im dunkeln der nacht oder in der stille der nacht". - Es ist richtig, dass goth. milh-ma wolke nichts mit  $\vec{o} - \mu i \gamma - \lambda \eta$  nebel zu thun hat (nr. 175), die seiner zeit zu gebende etymologie wird das bestätigen. — Χελζδών wird in einem der nächsten hefte der zeitschrift für vergleichende sprachforschung behandelt sein. — Unrichtig ist (nr. 265) die identification des homerischen δω mit sanskrit dam (ved.); von der a. a. o. behandelten wurzel  $\delta \varepsilon \mu$  - kommt auch  $\delta \tilde{\eta} \mu \cdot o \cdot \varepsilon$  her, das durch das stammverwandte zun · f · t von zemian übersetzt werden kann und wie dieses zunächst eine enger verbundene gemeindeabtheilung, eine genossenschaft bezeichnet. Die wichtigkeit dieser ableitung für eine homerische stelle wird anderwärts begründet werden. - Wichtig ist für Homer die etymologische begründung des doppelten δ in ž-δδεισα (nr. 268). — In nr. 298 ist verschiedenartiges mit einander verbunden. Sondern wir zuerst  $\vec{\alpha} \epsilon i \delta \omega$ ,  $\vec{\alpha} o i \delta \dot{\eta}$ ,  $\vec{\alpha} o i \delta \dot{o} \varsigma$ ,  $\vec{\alpha} \eta \delta \dot{\omega} \nu$  ab, so führt eine genauere untersuchung, die in Kuhns zeitschrift erscheinen wird, dahin, dass acείδω entstanden ist aus dem stamme von ἄ μημι ich wehe, hauche (nr. 587). Nämlich aus ag· ist gebildet ein verbum ag-eio und mit vermehrung dieses neuen stammes ά ς εί-δ-ω wie δεί- $\delta \cdot \omega$  gegenüber  $\delta \varepsilon \iota \cdot \lambda \acute{o} \cdot \varsigma$  (nr. 268) u. a. Von dem stamme  $\mathring{\alpha}_{\Gamma} \varepsilon \cdot ,$ der ἄρημι zu grunde liegt, hat die nachtigall ἀρ-η-δώr ihren namen. Von demselben stamme  $\alpha \ddot{v} \cdot \omega$  kommt her  $\alpha \dot{v} \cdot \delta \cdot \dot{\eta}$ , das übrigens auch direct von sanskrit vad - und wohl auch richtiger - hergeleitet werden kann. Da aber im sanskrit dem griechischen "εημι das verbum vâ - mi entspricht, so ist offenbar va-d nur eine aus diesem và in der form va weitergebildete wurzel. Im griechischen tritt regelmässig für sanskrit va entweder v oder av -- ein, andere lautumwandelungen kommen nicht vor. - In nr. 380 dürfte πρίν doch wohl eher für einen locativus gehalten werden, wozu unmittelbar die bedeutung auch stimmt, als für einen comparativ, und es erinnert an die bildung der lateinischen

adverbia ex - in, de - in. —  $\Pi \psi \xi$  als einen verkürzten dativ plaralis zu nehmen (nr. 384) geht nicht an, weil kein beispiel aus der dritten declination den abfall eines i im dativ pluralis bestätigt. — Die homerische form αlα ist fälschlich aus dem worte γείε abgeleitet (nr. 132). Denn der abfall des y ist eine sache der unmöglichkeit und wird nicht gerechtfertigt durch Bará (biot.) für  $\gamma v r \dot{\eta}$  (nr. 128), denn die entstehung des  $\beta$  ist eine andere als sie von Kuhn angenommen ist, der nach abfall von γ das β aus g herleitet. Vielmehr ist ala aus ala entstanden und dieses gebildet mit dem feminalsuffix ga aus der gunirten wurzel i-, sodass ala die erde als den betretenen boden bezeichnet und dem sanskrit êva (aus ai - va) entspricht, das allerdings nicht die erde, wohl aber lauf, gang bedeutet (Boehtl. u. Roth a. a. o. I, p. 1100 f.). - Ebenso wenig, wie ala auf das des anlautenden y und p beraubte γαῖα, γραῖα zurückgeht, ist auch fälschlich ο ρ·ος (nr. 504) auf das sanskrit gir-i-s zurückgeführt worden. Der berg hat seinen namen vom erhaben sein und stammt von der is nr. 500 behandelten wurzel oo : Boodas, Boodas hängen auch nicht mit gir-i-s zusammen, sodass sie bergwind bedeuteten: degegen sträubt sich der einfache sinn der sprache, die den gegenständen und dingen nicht solche auf entlehnten beziehungen beruhende namen gab. Woher letztere wörter abzuleiten sind, bleibe für eine andere gelegenheit aufgespart. - Es hat mich gefreut, dass (nr. 488) ασα auf die wurzel ασ- zurückgeführt wird, was ich immer festgehalten habe. Demnach bedeutet et zunächst die einfache anfügung und kann nicht allein erzählent, sondern auch logisch verknüpfen.

Diese bemerkungen und verbesserungen von einzelheiten des trefflichen buches mögen hier genügen; eine ziemliche anzahl anderer zum theil speciell für Homer wichtiger verlangen genauere besprechung. — Nur noch wenige bemerkungen zum schluss.

Die ursprünglichen formen vieler homerischer wörter, das gegenseitige verhältniss der einzelnen verwandten unter einander, können nur durch die etymologie ins klare gebracht werden. Von einem kapitel der homerischen grammatik, dem digamma, wird es jeder nach einiger überlegung zugeben, indem die existenz eines digamma wohl durch den homerischen vers bestätigt werden, aber nur durch sprachvergleichung erwiesen werden kann. Es hilft aber nichts, bloss in einem punkte dies zuzugeben; für die ganze homerische formen- und wortbildungslehre ist der einzige si chere wegweiser die linguistische wissenschaft. Das so gewonnene sind sichere grundlagen, auf denen es ein schwanken der methode nicht mehr giebt. Die der sprache eigenen, in den formen ausgesprochenen gedanken werden auf diese weise zum ausgangpunkte gemacht, und wir immer mehr beschränkt, unsere eigenen subjectiven hineinzutragen. — Die weiteren leistungen aber

über homerische wortbedeutung, die doch nur auf dem grunde der etymologie aufgebaut werden können, verlangen eine durchaus systematische forschung und es genügt nicht, bloss aphoristisch und einzeln die analogien und zusammengehörigen worte zusammenzustellen, oder den ursprung und die grade der ableitung unbeachtet zu lassen, die sich in den verschiedenen suffixen und andern mitteln der wortbildung zeigen. Wir kommen auf diese weise zu einem homerischen lexicon, in welchem die wörter zusammengeordnet sind nach ihren wurzeln, soweit sich diese haben erkennen lassen. Oft wird man in den fall kommen, dass diese bloss noch in den verwandten sprachen erkennbar sind. Sind die einzelnen wörter in der gehörigen folge aufgestellt, dann ist in der aufzählung aller stellen der mannigfach entwickelten bedeutung nachzugehen.

3) Vollständiges griechisch-deutsches wörterbuch über die gedichte des Homeros und der Homeriden. Von G. Ch. Crusius. Fünfte neu bearbeitete auflage von dr. E. E. Seiler. Leipzig, 1857. XII und 514 s.

Nach den bisher entwickelten grundsätzen kann die anzeige dieses werkes kurz sein. Das buch ist seit jahren in seiner einrichtung bekannt. Diese ist zwar in seiner neuen auflage vielfach verbessert, aber sonst unverändert geblieben. Die neuere litteratur ist berücksichtigt, Lobecks und Döderleins arbeiten, für die realien die betreffenden werke, aber die vielfachen berichtigungen der schon seit 1852 erscheinenden zeitschrift für vergleichende sprachforschung sind für den bearbeiter noch nicht vorhanden. Da es den zweck hat, ein populäres hülfsmittel für schüler zu sein, so wird niemand die anforderungen an dasselbe stellen, die an ein noch zu schreibendes lexicon Homericum zu machen sind. Weil einzelne bemerkungen sich hier in ungemessener anzahl machen lassen, sie aber dem buche in seiner gestalt wie es einmal angelegt ist, nichts nützen, so bleibt alles weitere weg.

4) Zeitschrift für die vergleichende sprachforschung auf dem gebiete des deutschen, griechischen und lateinischen, herausgegeben von dr. Adalbert Kuhn. Bd. VI. 1856. VII. 1857. VIII, 1. 2. 1858. [S. Phil. XIII, p. 233. 403. 624. XIV, p. 441. XV, p. 183: ob. p. 556].

Für jeden, der sich eingehender mit etymologischen studien und untersuchungen über wortbedeutungen beschäftigt, ist diese zeitschrift unentbehrlich. Namentlich tür Homer wächst je länger je mehr der reichthum an werthvollen beiträgen, und in dieser beziehung heben wir das wichtigste für worterklärung heraus.

Diese untersuchungen zeigen zweierlei, das vielfach übersehen wird. Erstens, dass allein die etymologie der comparativen sprachwissenschaft uns belehrt in fällen, wo der sinn eines wortes als notorisch sicher galt und wo die etwa abweichenden stellen weg interpetirt wurden. Ein belehrendes beispiel dafür ist das (11,

274 f.) von G. Curtius behandelte ispóc, dessen grundbegriff rege, rüstig ist und dass der ίερος ίγθος in Il. 16, 407 nicht mit den göttern in verbindung gesetzt zu werden braucht. Vgl. auch grundz. nr. 614 und mit dem eben ausgesprochenen allgemeinen satze Buttm. lexil. I, vorr. IX. Zweitens aber, wenn auch der zweck der etymologie in diesem falle daran leicht erkenubar ist, dass sie die wurzel eines wortes aufdeckt und einen richtiges sinn anstatt des bisher falsch angenommenen gibt, so ist sie in dem falle auch besonders wirksam, wo su einem an sich gens deutlichen, ganz concreten begriffe das erklärende moment der anschauung, das die sprache hineinlegte, gefunden wird. In bd. VI steht eine schöne abhandlung von A. Kuhn über βρέμω = freme = skr. bhram (p. 152-6). Neben einander gebraucht für 1. vagari, circumerrare, 2. im wirbel herumdrehen, 3. dumpf rauschen (vom strudel und wirbelwind), liegt der gemeinsame ursprung in einer sinnlichen anschauung, welche dieses mannigfaltige verbirdet. In βροντή (cf. branden, brandung — frendo) erscheint der begriss des angedonnerten und verwirrten, βρόμος steht vom aufwirbeln der flamme (II. 14, 396-9) und βρέμεται vom winde. "Es war der begriff des tons schon mit der wurzel im skr. verbunden, wie denn in der that das summen und schwirren mit jeder lebendigen menge schon an sich selbst verbunden ist". Heuer erklärt schön und richtig κέρτομος (p. 14-16), desgleichen xoσμέω (p. 161 ff.) und ἔρεβος. Falsch dagegen ist seine ableitung von  $v\omega - \lambda \varepsilon \mu - \dot{\varepsilon} \varsigma$  aus  $v\omega = v\eta = skr.$  nå = nicht und aus der w. ram = goth. rim · is "sich belustigen, sich erfreuen, fröhlich sein". Zu erwähnen ist auch noch Ebels vermuthung über  $\delta \alpha - \pi \epsilon \delta \sigma \nu$  (cf.  $\delta \tilde{\omega}$ ) haus – flur, boden des hauses.

Benfey behandelt (VII, 113-117) das bei Homer nur einmal vorkommende wort κρήγυον, das auch sonst nur noch sinigemale vorkommt. Die weise, wie er es herleitet, ist mir zu kühn und am ende ist der kern der bedeutung doch nicht gefurden. Gut, nützlich, wahr kann das wort bedeuten, aber iu bezug auf den anschaulichen gehalt desselben sind wir um nichts gebessert, ob wir löblich mit Benfey übersetzen oder gut. Meger bespricht die herleitung und bedeutung von zixo (127-134) in überzeugender weise. Zu bemerken ist noch, dass schon W. Wackernagel im ahd. glossare zum lesebuche das lat vices mit woche vergleicht. - Falsch ist die kühne ableitung von G. Legerlon (p. 135) in betreff von μέλας, von dem μείλατι (Il. 24, 79) vorkommt Besonders sei hier bemerkt, dass mit dem übergange des digamme eine etwas arge wirthschaft getrieben wird und dass z. b. die in den aufsätzen von Legerlotz öfter vorkommende verwandlung des  $\subseteq$  in  $\mu$  eine baare unmöglichkeit ist. Kein beispiel ist stickhaltig, das dafür angeführt wird 1). - Th. Kind (p. 145 f.) be-

<sup>1)</sup> Beiläufig stehe hier, dass an folgenden stellen des Hesychies

spricht die begriffe der heimath und fremde im neugriechischen: "der neugriechischen volkspoesie, wie ein jeder weiss, der auch nur im allgemeinen mit derselben sich beschäftigt hat, ist ein gewisses sentimentales moment, eine sich kundgebende melancholie, das heimweh der vaterlandsliebe, die sehnsucht der Griechen in der fremde nach der heimath, in besonderem grade eigen, und die stärke dieses heimwehs giebt sich in den verschiedensten beziehungen zu erkennen". Dies wird zunächst an den schwer bestimmbaren begriffen ξένος und ξενιτεία ausgeführt. wird die rückkehr zur heimath als ein überaus glückliches ereig niss angesehen, das so süsse befriedigung gewährt, dass das adjectiv νόστιμος von νόστος seine bedeutung geändert hat. Denn νόστος die rückkehr ins vaterland ist für den Griechen gleichsam der inbegriff aller süssigkeit. Daher bezeichnet in objectivem sinne νόστιμος heutzutage süss, schmackhaft, angenehm; νοστιμεύομαι hat die bedeutung schmackhaft, angenehm finden, sich erfreuen". Es ergiebt ein interessantes zusammentreffen frühester und spätester zeit, eine zähigkeit der sprache, dass schon Homer denselben begriff in verbindung bringt mit dem vaterlande, der durch νόστιμος jetzt bezeichnet wird: οὐδὲν γλύκιον  $\hat{\eta}$ ς πατρίδος οὐδὲ τοκήων γίγνεται (Od. IX, 34), und dass so oft beim dulder Odysseus und seinen gefährten die lange abwesenheit vom lieben vaterländischen boden und der verlust des νόστιμον ήμαρ hervorgehoben wird. Ausführlich besprochen werden von Meyer (p. 194-221) die homerischen anlaute  $\delta_F$  und  $\kappa_F$ . Dahin gehört aber nicht δείδω u. aa. (p. 196 ff.), wohl aber δώδεκα (p. 210 f.), δρις - $\delta_{\mathcal{F}^{l}}$  — in compp. (p. 212 f.), vocalisirt ist es in  $\delta_{l}^{l}\omega$ ,  $\delta_{l}^{l}\omega$  (p. 215); ferner gehört hierher  $\delta = \hat{\eta} \nu$  (p. 216 f.),  $\delta = \eta \vartheta \alpha$  (p. 217). Am unsichersten sind die mit z angeführten (p. 219 f.). — Sehr werthvoll ist Aufrechts erörterung (p. 310 – 13) über δαίω. — Zweifelhaft bleibt die doppelte bedeutung von κραίνω (Maurophrydes p. 346-53). - Savelsbergs erklärung von ημαφ, ημέρα (p. 379-84) aus  $\eta_{\mu}$  scheitert an der unmöglichkeit, dass  $\mu$  in  $\mu$ übergehen kann. Richtig scheint das über ωρα (p. 384-94) gesagte 2). —

5) Rumpf in Jahns jahrbb. 73, 268—74 über die bedeutung und ableitung von δνοπαλίζω.

Die entwickelung ist richtig, nur über die sanskritischen formen bleibt ein zweifel. Denn, wenn ζόφος, δνόφος, γνόφος, κνέφας, νέφας zusammen auf eine wurzel zurückgeführt werden, welche form soll das skr. nabhas denn ursprünglich gehabt haben?

II. In der homerischen grammatik und zunächst in der die Legerlotz citirt, χόθημα (VII, 240), μαλερὸν (VII, 135), Μομμώ (VIII, 54), ὁνῆνα (a. a. o.) die lesart der handschrift eine andere ist als die des Musurus. Zu der ausgabe von Alberti gehören nothwendig Hesychii supplementa ed. N. Schow. Lips. 1792.

2) Philol. XII, 385-394 handelt C. G. Lindner gut über aviws.

formenlehre sind die grundsätze der sprachvergleichenden wissenschaft zur anwendung zu bringen, deren oberster der ist, dem alle formen in ihrer historischen folge und bedeutung unbeengt durch paradigmatische normen aufzureiben sind. Was zunächst die phonetische geltung der buchstaben anlangt, so ist (zeitschr. bd. VII, 144) anzuführen, dass von der consonantischen aussprache des sich noch spuren im Homer finden: πόλρος (II. 2, 811. 21, 567), πόλρος (Od. 8, 560): 'Ιστραία (II. 2, 537), ferner die formen von δήτος und Δίγύπτιος, die nach i eine lange silbe haben (II. 9, 382. Od. 4, 127. 229. 14, 263. 286). Hierzu aber kommen noch folgende übersehene beispiele: οὐδὲ γὰρ οὐδὲ Δμίαντος ὑρὸς κρατερὸς Δυκόοργος (II. 6, 130), ἔσκε δ΄ ἐπὶ Τρώεσσε Ποδῆς ὑρὸς Ἡττίωτος (II. 17, 575), denn der diphtbong νὶ kann nicht kurz gelesen werden; die wurzel ὑ aber = skr. su hat kurzen vokal und τος ist suffix.

6) Franz Bopp, vergleichende grammatik des sanskrit, send, griechischen, lateinischen, litauischen, altslavischen, gothischen und deutschen. 2te aufl. I, 1856. 1857. II, 1, 1858. Insofern gehört das buch hierher, als die formen der homerischen sprache vielfach herangezogen werden. Der inhalt ist aus der ersten auflage bekannt; die erwähnung hat nur zum zwecke eine von der dort gegebenen ansicht über die herkunft der casussuffixes - qu, - que abweichende vorzutragen. Nach Bopp (I, 431 — 34) nämlich ist qur, qu ursprünglich eine dativ - und ablativendung, die bei Homer auch für den ausdruck der demit noch verwandten locativen und instrumentalen verhältnisse gebraucht wird, nicht aber der genitivischen und accusativischen Häufig steht noch eine bezeichnende präposition voran. stellt nun die wahl, ob que, qu für singular und plural denselben ursprung haben sollen oder verschiedenen, ob sie im singular auf die skr. endung von tu-bhyam, lat. ti-bi sich stützen, wie auch si-bi, i-bi, u-bi; im plural auf den skr. instrumentalis bhis oder die dativ-ablativ endung bhyas. Er selbst gibt der vermittelung der plural endung que, qu mit bhyas den vorzug und der singular natürlich mit der singular-endung bhyam, lat. bi. - Diese trennung klingt zunächst unwahrscheinlich und es ist im gegentheil zu vermuthen, dass es in beiden fällen ganz dieselbe endung ist. berdies erscheint sie häufiger im sinne des singular als des plural; allein es ist wie z. b. in ranger, danpunger für die gestalt der wortes ganz gleichgültig. Dies wird immer nur durch den susammenhang entschieden. Dadurch tritt dies suffix deutlich aus den andern casussuffixen heraus. Ob demnach nothwendig die eine form auf skr. bhyam, lat. bi, die andere auf bhyas, lat. bus muss zurückgeführt werden?

Bopp hat (I, 439) auf den zusammenhang der mit bhy (aus bhi) anlautenden suffixe bhis (instr. pl.), bhyam (dat. ag. ven pronom.), bhyam (instr., dat., abl., dual.), bhyas (dat., abl. pl.) und des

suffixes der praeposition a-bhi aufmerksam gemacht, die an, hin, gegen bedeutet. Den schlüssen aber, die Bopp hieraus zieht, steht von vorn herein entgegen, dass er durchaus alle casussuffixe auf pronomina zurückführt, während z. b. Pott (etym. forsch. I, 2te aufl. 6. 7) die der obliquen casus von praepositionalen elementen herleitet. Vorläufig sei also nur auf diesen grundunterschied hingewiesen; das recht ist entschieden auf Potts seite. geht noch einen schritt weiter zurück und leitet die praepositionen von verbalwurzeln her. Die sache steht einfach so. dass ganz dieselben wurzeln, aus denen verba hervorgehen, auch für praci poss. und lokale adov. gelten. Hierfür gebe ich für jetzt nur das eine schlagende beispiel, dass i sowohl für gehen verwendet wird. als auch das lokativsuffix ist. Demnach ist die ursprüngliche bedeutung ein da, i-re heisst also eigentlich da sein, (dann wieder) da sein d. h. dort sein u. s. w. und hiermit ist auch der unterscheidende sinn dieser verbalwurzel für gehen von den vielen andern festgestellt. Demnach ist Webers gedanke der richtige, wenn auch sein verfahren im einzelnen falsch ist. Die unterscheidung also — wie es schon zu vermuthen war — in pronomina und verbale wurzeln muss wegfallen; ursprünglich waren sie eins, wenn auch zunächst wegen der einfachen elemente die erkenntniss derselben schwierig war. Ohne daher auch hier, wie Bopp thut (I, 440), zu untersuchen, ob nicht que, qu wieder selbst auf omie und dadurch auf den pronominalstamm zurückzuführen ist - was aber gewiss falsch -, so ist so viel deutlich, dass da in a-bhi a sonst auch einen pronominalstamm für die dritte person bildet und also die wurzel a. von der das pronomen somit bloss eine einzelne räumliche anwendung auf eine person war, ein hier, ein da bezeichnet, eine einfache punktuelle örtlichkeit, bhi eine raumpartikel ist, die in a bhi den begriff des heran, hinwarts, gegen hervorbringt. Dieses praepositionale element des raumes bhi lege ich nun unmittelbar dem griechischen q. zu grunde; que könnte eine doppelte entstehung haben: entweder ist das v hier zufällig durch andere analogien hereingebracht oder que - wenn es bloss für den singular ursprünglich galt oder überhaupt nur zunächst ohne rücksicht auf unterscheidung oder nichtunterscheidung des numerus eine lokale beziehung ausdrücken sollte - ist ein accusativ, der auf bhi-m zurückführte. Wenn demnach durch die composition der beiden begriffe a und bhi da und bei wohl erst die beziehung der richtung in das compositum kam, so drückt qu, que = bhi, bhim (?) ein räumliches bei, dort aus, das in dieser reinen bedeutung natürlich nicht fortbestehen konnte, sondern dem schicksale aller casussuffixe verfiel, generalisirt und sogar auf dem ursprünglichen sinne fremde beziehungen übertragen zu werden. Dass es leicht instrumental werden konnte, liegt darin, dass ja überhaupt der instrumentalis eine sociative bedeutung hat und diese war ursprünglich und unmittelbar in jener lokalen gegeben.

bestätigung findet diese herleitung in der endung des skr. instr. sing. å, wenn man wiederum von der eingewurzelten idee Bepps abweicht "es als eine verlängerung des pronominalstammes a" azusehen (I. 322), sondern es als unmittelbar identisch mit der praeposit. å ansieht. Diese praeposit. hat ganz denselben sinn an, hin, bis, wohl ursprünglich da, und hat durch die hinzutretenden verba der bewegung den sinn der richtung erhalten. So ward also das suffix qu, que ohne unterscheidung des numerus an den wortstamm herangesetzt. Aus diesem einfachen praepositionalen elemente sind nun deutlich die casusendungen bhi-s, bhy-as mit dem -s(?) -as, das den plural bezeichnet und nominativendang ist, gebildet; bhy-am, bhy-am wage ich nicht zu erklären. Jedenfalls aber weise ich es ab qu auf bhyam, bhyas, also auf eine ven diesen erst aus bhi wieder weiter gebildeten formen zurückze-Daran verhindert mich, trotz manführen mit Bopp a. a. o. cher - vielleicht nur scheinbarer - analogien, der geforderte übergang des va in , und die constante kürze dieses o. op in Homer, während im lat. î steht, das aus ya contrahirt ist. Bei ger könnte man noch zweifeln, ob es nicht auf bhis zurückzufilren wäre, wogegen sonst kein bedenken statt findet; bhyas aber als grundform anzunehmen, ist sehr bedenklich. Identifiziete man que und bhis, so hätte man in que ein ursprünglich für den plural bestimmtes suffix, indessen wäre späterhin eine vermengung eingetreten und beide suffixe qu, que ununterscheidbar neben einander gebraucht worden für singular und plural. Eine bestätigung dafür, dass es suffixe giebt, die gleichmässig für singular und plural dienen, lässt sich entnehmen aus den sanskritformen asmabhyam sebis, yushmabhyam vobis gegenüber tabhyam und den ablativen asmet, yushmat verglichen mit tvat = a te, mat = a me (Bopp I, 434). Zan schlusse aber, nachdem im verlaufe dieser untersuchung noch mehrus möglichkeiten und fragezeichen gesetzt sind, will ich meine letzt meinung über diese formen äussern. Eine form bhi-m kann nicht angenommen werden, aus der ou-v hervorgegangen wäre, well aber bhi-s als ursprüngliche. Nämlich, wie 8-11 skr. a-ti und zahlreiche andere ausser der composition im zweiten gliede nech die lokativendung i zeigen, so ist zu vermuthen, dass auch bi ein solcher ist. Pott (etym. forsch. I, 2te aufl., p. 587) nennt aus die deutschen formen ba, pa für bi, pi, be "unorganisch verwandelte". Richtiger ist es doch jedenfalls, bhi als declinirte lokativform and ba, pa für einen eignen stamm zu halten mit einem eignen (c sus-) vokal, der auch für das skr. auf ein bha führen würde. Demnach kann von bhi nicht wieder ein bhi-m declinirt werden; demnach ist in que das e ein ephelkystisches. - Ferner: bhi-s als instr. plural erinnert in seinem s nicht an die pluralendung as, sondern — damit in diesen uralten bildungen nicht schon ein ungehöriger vokalverlust angenommen werde - einfach an das rich tungs-s, was  $\pi \varrho \acute{o} \cdot \varsigma$  im verhältniss zu  $\pi \varrho \acute{o}$  und zahlreichen 😂

dern adverbiss toci, wie auch verbalwurzeln angehängt wird. Demnach ist der instr. Tural ein ursprünglicher lokaler casus, aus dem der begriff des instrümentlig leicht erwächst. Der hier gestattete raum mag die kürze rechtstigen.

7) Leo Meyer (zeitschr. f. vgl. spread vgl. 287 ff.) über die bildung der adverbia auf δην, δόν, δα. 1, 287 ff.) über die Die anordnung und bedeutungsentwickelung ist sehr verständlich gemacht, das resultat ist sicher; nur erregt hebt und die herleitung dieser endungen aus dem skr. infinitivsuffix toā. Denn wenn es auch glaublich ist, dass t durch nachfolgendes digamma erweicht sei, so ist sonst kein beispiel für diese lauteinwirkung gefunden; und ich habe es noch nicht aufgeben können, diese endungen δην, δόν, δά aus einem ganz andern elemente herzuleiten. Die ausführung verlangt aber noch genauere begründung.

8) Heinrich Rumpf, in Jahns jahrbb. 75, 102—112: über form und bedeutung von προθέουσιν in Hom. II. 1, 290 f.: εἰ δέ μιν αίχμητὴν ἔθεσαν θεοὶ αίἐν ἔοντες, τοῦνεκά οἱ προθέουσιν ὀνείδεα μυθήσασθαι.

So sagt Agamemnon vom Peliden Achilleus. Die bisher wohl augenommene erklärung, die darauf beruht, dass προθέουσι als eine gleiche form für πυοτιθέασι aufgefasst wird, bestreitet Rumpf mit recht. Indem er aber weiter sagt, dass der genaue sinn der stelle sein müsste: "haben dir die götter es erlaubt u. s. w." d. h. "haben sie die wahl in dein belieben gestellt", findet er, dass πρότιθημι in der bedeutung "zur wahl vorlegen, freistellen" unerhört ist. Er schlägt deshalb einen von dem bisherigen abweichenden weg der erklärung ein, auf dem er zu folgendem resultate gelangt: "wenn die götter ihn zu einem lanzenschwinger gemacht haben, stürmen ihm deshalb die schmähworte (einem kecken πρόμαγος gleich) voran zur rede oder wenn es ans reden geht." Die bestätigung, die hierzu Ameis gegeben hat, der in dem αίχμητής einen πρόμαχος sieht und dazu vortrefflich gegenüber gestellt findet προ-θέονσι, ist scheinbar und Die grammatische schwierigkeit dieser erklärung, dass nämlich dann der infinitiv ganz ausser der verbindung steht, wird von Rumpf so gehoben "der infinitiv im griechischen und insbesondere bei Homer tritt oft zu der aussage hinzu, nicht bloss um die nächste absicht, die nächste folge der haupthandlung zu bezeichnen, sondern auch um die allgemeine bestimmung derselben anzudeuten, die umstände unter denen sie in die erscheinung treten, das feld auf dem sie sich wirksam erweisen soll." Diese erklärung ist aber durchaus verfehlt. Zunächst muss jeder zugeben, dass zu dem verse 290 "wenn ihn aber die ewigen götter zum lanzenschwinger setzten" nach dem bisherigen tone der rede der einzig passende gegensatz und die einzig dem ganzen gedanken entsprechende form der widerlegung von Achilles vermeintlicher berechtigung zu schmähen diese ist, setzen sie eller wollen sie ihm vorsetzen oder haben ihm deshalb vorgedität d. h. zur aufgabe gemacht und ant "zur wahl gestellt" with deshalb vorgedität d

hungen auszuschütten? form und die tempusbedeutung rede, will Ehe ich übnicht zur formlehre gehörige, aber doch einne ich zwhige erörterung einschalten. Die stellung des infinitivs ανθίσασθαι, wie sie Rumpf annimmt, ist unhaltbar. Der infinitiv drückt nämlich — in dem bezeichneten speciellen homerischen gebrauche — das object aus für die durch das hauptverbum bezeichnete thätigkeit: er kann das ziel derselben sein, zu welchen diese hinstrebt, zugleich aber auch das gegenständliche ziel, der sie vermeidet. Dieser gebrauch darf aber nicht -- und am allerwenigsten für Homer — dahin erweitert werden, dass der infinitiv "zwar oft zu einem einzelnen bedeutsamen begriffe in besondere beziehung tritt, aber eigentlich epexegetisch zur genzen aussage gehört und sie gleichsam in ihrer erscheinung oder wirkung nochmals abspiegelt," d. h. wie es an μυθήσασθαι deutlich ist, er kann auf keine weise in die construction des satzes hineingepasst werden. Und das ist unstatthaft. Sehen wir und aber die beispiele an, die diese "weitere consecutivbedeutung" beweisen sollen.

- 1. II. 18, 585 οἱ δ' ήτοι δακέει» μὲν απετρωπώντο λεόντων.
- 2. Il. 1, 107 αἰεί τοι τὰ κάκ' ἐστὶ φίλα φρεσὶ μαντεύεσθας.
- 3. Od. 15, 347 (vgl. mit 16, 401) αἰδώς δ' οὐκ ἀγαθή κε χρημέτφ ἀνδρὶ πα ρεῖνα:

είδος καὶ μέγεθος (womit dem inhalte nach zu vergi. 24, 373 f. & πάτεο ἡ μώλα τίς σε θεῶν αἰειγενετάων είδός τε μέγεθος τε ἀμείνονα θῆκεν ἰδέσθαι.)

Die erste stelle aber, welche am meisten dafür sprechen soll, enthält einen einfachen objectsinfinitiv des verbalbegriffs von απετρωπώντο, der um nichts weniger und nichts mehr wurderbar ist als ein infinitiv bei prohibere. Und dass deceτων noch ausserdem abhängig ist vom verbum, ist ein seichen, wie lebhaft noch die bedeutung des verbi selbst ist mit seiner praposition, gleichwie prohibere mit dem accusativ des unmittelbaren objects steht und ausserdem noch mit dem infinitiv; im andern falle würde stehen liertag. Gänzlich verkehrt und geschmacklos erklärt Faesi in parenthese "zu beissen zwar (zum beissen) d. h. wenn es ans beissen ging, wandten sie sich weg von den löwen", und Rumpf nimmt die überflüssige nachträgliche erklärung, die noch dazu falsch ist, für die wirklich grammatische. "Zum beissen wandten sie sich ab" würde den entgegengesetzten sinn geben: "von einer andern richtung her sich abwenden zum beissen hin" in echt homerischer weise; allein a

ist durch den infinitiv das ziel ausgedrückt, das vermieden wird, und der vollere inhalt der verbalbedeutung hat ausser dem schon darauf bezogenen infinitiv zur deutlichkeit einen genitivus herbeigezogen. Crusius, der für unsere stelle die abgeblasste bedeutung zögern giebt, hat sich dadurch an Homer vergangen. — Das zweite und dritte beispiel befinden sich auf dem übergange zur anwendung des infinitivs als abstracten substantivbegriffes wie das vierte. Denn noch liegt es nur abgesehen von dem φίλα in der anordnung der worte, in einer noch volleren, weniger zusammengezogenen form des gedankens, dass wir nicht construiren αἰεί τοι τὰ κακὰ ματτεύεσθαί ἐστι u. s. w. Beide male ist das prädicat in die mitte gesetzt und hat doppelte beziehung, einmal zum vorausgehenden substantiv, das andere mal zum nachfolgenden verbum, welches das vorausgegangene bestimmter bezeichnet, unmöglich aber frei in der luft schweben kann.

Noch bliebe die allerdings schwierige form übrig. Zunächst weiss ein jeder, dass die beiden conjugationen auf μι und ω d. h. die ohne und die mit bindevocal sich allmählig erst gegen einander ausgeglichen haben ; es giebt noch verba, die später nur zur zweiten, bei Homer aber noch theilweise zur ersten conjugation gehören. Das besagt mithin, dass auch verba, die stets zur ersten gerechnet worden sind, die neigung haben, in die zweite überzugehen. Besonders haben hierzu auch beigetragen die aus solchen primitivis abgeleiteten verba, deren ableitungssuffix so unscheinbar ist, dass wir vielfach es als solches gar nicht ansehen. In diesem schwanken haben formen ihren grund wie στέωσι, στέωμεν. Die mechanische erklärung willkürlicher vokaldehnung oder vocalvorsetzung reicht nicht aus. Zunächst wird man sagen müssen, dass sie mit falschem wurzelvocal gebildet sind, vielleicht also fehlerhaft nach irgend einer analogie. Beispiele solcher formen sind noch βέη II. 16, 852, βῶσιν Od. 14, 475, κτέωμεν, und es lassen sich für solche ausweichungen aus dem ursprünglichen stamme  $\beta\alpha - \varkappa\tau\alpha$  – noch manche finden. Ebenso nun wie hier der wurzelvocal des zweiten aorists ganz beseitigt ist durch einen conjunctiv auf  $\ell$ - $\omega$  und nun vollkommen präsentisch aussehende formen entstanden sind, so ist es wie dort in den modis mit dem indicativ in πιοθέω geschehen, wozu sich βέομαι fügen lässt, in dem - mag es herkommen woher es will - ebenfalls der alte vocal durch die indicativendung έσμαι verdrängt ist. Wir haben in diesen indicativ - und conjunctivformen ableitungen durch die endung έω und es gehören somit diese formen in das capitel von der wortbildung. Wenn nun aber präsentia existiren wie xtarforta Il. 18, 309 neben dem im aor. II erscheinenden stamme κταν, κτυπέω nehen einem aorist έ-κτυπον, χίρεω vom aoriststamme in ε-χυρ-σα, wozu das präsens κτοω lautet, μαχέσμαι von μάχσμαι, so ist deutlich, dass der zweite aorist, weil er den stamm am reinsten enthielt, einer neuen

bildung auf im zu grunde gelegt wurde, oder wenigstens das sich diese an denselben anknüpfen lässt. Damit erhielt natürlich auch das wort eine neue bedeutung, welche verschieden war vu der momentanen durch den aorist bezeichneten thätigkeit. Dies bedeutung kann erst vollständig gefunden werden, wenn alle verle und alle stellen im zusammenhange genau betrachtet sind. Dech leiten einige momente darauf bin, dass diese bedeutung, wie in durch eine präsentische bildung έω an die des aorists ankuinfle, eine von da ab neu beginnende und fortwirkende handlung bezeichnete. Nun aber führen solche formen wie zazen als zusens II. 18, 309 gebraucht, das in dem compositum mara-maνέω Il. 6, 409 futurum ist, welches neben der form κτενέω, κυνώ erscheint, ferner die futura τελέω, κορέω, καλέω, oder richtiger gesagt, diese verba auf éw mit futursinn, darauf, dass in diestr endung ém die fähigkeit lag, bei gewissen verben die bedeutung des zukünftigen zu bezeichnen. Ueberdem ist ja die verwandtschaft des präsens mit dem futurum sehr nahe, indem jenen je unmittelbar auf die zukunft hinweist. Ursprünglich aber war diese endung ein einfaches mittel der wortbildung. — Diesen ganzen vorgang, wie er sich in verschiedenen gestalten zeigt. werde ich noch einer vollständigen untersuchung unterwerfen. Mich hat nie eigentlich die erklärung befriedigt, die man von dem futurum der verba liquida gegeben hat, wie G. Curtim sprachvergl. beiträge 1846, I, 315 f., dass sie durch das ausfallen des  $\sigma$ , welches sonst zeichen des futurs ist, zu erklären seien. Und so werde ich versuchen, gleichwie die dorischen fetura έμ-μεν-ίω, άνανγελ-ίοντι, άποχαθαρ-ίοντι nicht durch eine mittelstufe μεν-σίω μεν-ε-σίω u. s. w. zu erklären sind, sendern durch die auch in homerischen formen so vielfach vorkonmende ableitungsendung io, auch die entstehung der futura der verba liquida auf —  $\tilde{\omega}$  —  $oi\mu\alpha\iota$  auf andere art nachzuweises. In der endung ίω, welche die Dorier z. b. in der form τελίω für τελέω gebrauchten, liegt der futursinn offen da, denn ίω ist gleich sanskrit ya und as - ya - mi bedeutet ich gehe sein von as, iç. -Es ist das sanskrit futurum, das den anlautenden vocal iu s.y4. mi verloren hat. Dieselbe endung liegt dem optativus zu grunde δι-δο-ίη-ν, der in bi-bhr-ya-m von bhr (φέρ-ω) sein gegenhild hat, oder auch in έ-ίη-ν für έσ-ίη-ν und s-ya-m für as-ya-m. Da nun alle verba liquida im präsens durch ein abgeleitet mind,  $\phi \alpha i \nu \omega = \phi \alpha \nu - i \omega$ ,  $\beta \alpha \lambda \lambda \omega = \beta \alpha \lambda - i \omega$ ,  $\tau \epsilon \nu \nu \omega = \tau \epsilon \nu - i \omega$  u. s. w., so erkläre ich das attische futurum derselben aus demselben elemente, nur um einen bindevocal — oder um einen gesteigerten vocal vermehrtes aya-mi, das für die verba contracta vorzugaweise als ableitungsendung aufgefasst wird. Paradigmatische normeu dir fen uns hier nicht beengen. — Προθέουσι ist demnach eine ableitung auf so aus dem reinen stamme, wie er im zweiten norist erscheint, mit geschwundenem echten wurzelvocale, und die

bedeutung derselben ist eine auf das futurum deutlich hinweisende, aber in diesem falle nicht so entschieden ausgedrückte. Mit besonderer beachtung der tempusverhältnisse gebe ich nun die übersetzung der stelle so: "wenn die ewigen götter ihn zum lanzenschwinger setzten, (nicht als historisches factum, sondern als logisches moment gefasst), setzen sie ihm deshalb vor oder wollen sie ihm deshalb vorsetzen (eine nach der vorigen handlung neu eintretende tbätigkeit bezeichnend, die nicht rückwärts weist, sondern deren inhalt sich von da ab stetig erfüllt) schmähungen auszuschütten?"

9) Der infinitiv der homerischen sprache, ein beitrag zu seiner geschichte im griechischen. Inauguraldissertation von Leo Meyer. Göttingen 1856. 51 S.

Wichtig, nicht bloss für Homer, sondern für den ganzen mannigfaltigen sprachgebrauch des infinitivs, besonders auch für den attischen sprachgebrauch nach adjectiven; es ist das resultat dass—wenn auch die deutung nicht ganz sicher ist— der infinitiv ursprünglich ein dativisches verhältniss hezeichnet (p. 1—11). Dies ist für alle zeiten eben so entscheidend, wie der ursprung des ersten supinum aus dem accusativ eines verbalsubstantivs eben deshalb die anwendung bei verben der bewegung herbeiführte. Der infinitiv stebt demnach, um die ferne, die zukunft, das ziel zu bezeichnen, um den zweck einer handlung anzugeben. Lesenswerth ist die zusammenstellung der einzelnen verbalbegriffe, welche den infinitiv bei sich haben, und das allgemeine resultat über den homerischen gebrauch in rücksicht auf den späteren.

10) Aug. Haacke quaestionum Homericarum capita duo. Nordhusae, 1857: p. 13—21: de coniunctivo et futuro. Adduntur quaedam de nomine 'Υπερίων.

Die richtige erklärung, die Haacke von den conjunctiven mit kurzem bindevocale giebt, steht schon bei G. Curtius etymologische beitr. 1846. I, 244 ff. zu lesen. — Vollständig verfehlt aber ist es, mit logischen raisonnements über die entstehung des futurs etwas ausrichten zu wollen. Die zeit solcher philosophie ist vorüber. Demnach kann es nicht wunder nehmen, wenn Haacke zu dem resultate kömmt, dass das "vetustissimum verbum" nur zwei tempora gehabt habe, präsens und präteritum, das futurum aber später entstanden sei. Solche zeithestimmungen und deren anwendungen, ohne sprachliche thatsachen, sind ganz vage.

11) Paradigmen zum homerischen dialect nebst vocabularium und memorirtext von G. Drogan. Berlin, 1857.

Für die ersten anfänge bestimmt giebt das büchlein nur die nöthigsten abweichungen der homerischen sprachformen von den attischen. Warum soll man den schülern aber nicht Krügers homerische formenlehre in die hände geben, da jenes doch nur ein dürftiger auszug daraus ist, den sich mit grösserem nutzen jeder schüler selbst macht?

12) De epithetis Homericis in eig desinentibus. Scripsit Antonius Goebel. Vindob. et Monast. 1858. 46 S. Diese sorgfältige arbeit zerfällt in neun capitel, in denen über ableitung und bedeutung der adjectiva auf eig gehandelt wird; ein wesentlicher theil derselben besteht demnach in der interne tation der betreffenden stellen. Goebel giebt zunächst nach ider folge der bindevocale zwischen stamm und endung ein vollständ ges verzeichniss der hierher gehörigen wörter mit einschluse der nomina propria; diese endungen sind folgende: 1) 4-816, 14 αίγλή-εις, 2) ί-εις, wozu das einzige beispiel γαρί-εις ist, 3) ό-εις z. b. αίματό -εις, 4) ώ -εις z. b. κητώ -εις. Daranf vætheilt er die einzelnen wörter nach den declinationen ihrer stämme. - Erstens aber beweisen beispiele wie aiuaró - sig, danquó - sig, isφό-εις, ίχθυό-εις, φοδό-εις, σκιό-εις, ύλή-εις, χαφί-εις in we bindung mit den wörtern αίματο -πώτης, δακρυο -γόνος, μερο -φοί ric u. s. w., in welchen der vocalisch auslautende erste theil der composition übereinstimmt, der zweite aber hier mit einem cense nanten anfängt, dort mit einem vocale, dass auch in den wärten der ersten gattung das suffix consonantisch angelantet hat (p. 8). Offenbar bestätigt dies ήερο ειδής, ιο ειδής, in welchen der zweite theil ein digamma besass (a. a. o.) Der urkundliche beweis aber ist gegeben in der von Aufrecht zeitschr. f. vergl. sprachf. i, 118 — 121 behandelten corcyräischen inschrift. Hier steht die form στονό - μεσσαν, die für das masculinum gert - ergieht. Dies suffix ist das sanskrit vant (Aufrecht a. a. o.), "welches an sebstantiva tritt, um anzugeben, dass das durch das adjectiv zu bestimmende wort sich in dem besitze des betreffenden aubstantivs befinde" (a. a. o.). Wie vant nun von sanskrit vas vestire herkommt, so stimmt εεντ zu εες (εν-νυ-μι); die anschauung die hierin niedergelegt ist, ist deutlich zu erkennen aus den ausdräcken: καταειμένος ύλη, είμένος άλκήν, die Göbel anführt (a. 11). Hierbei drängt sich nun ein anderes suffix noch auf. Die endung nämlich des participii perfecti activi im sanskrit int vas. Dies suffix erscheint in den formen vans, vat, ush (für us), je nach den casus und nach dem anlaute der casusendung. Es catspricht vollkommen dem griechischen suffix desselben participiums:  $\dot{\omega}_{\mathcal{G}}$  ( $\dot{\sigma}_{\tau}$  -  $\sigma_{\mathcal{G}}$ ),  $\dot{\sigma}_{\dot{\sigma}}$  ( $\dot{\sigma}_{\tau}$  -  $\sigma_{\mathcal{G}}$ ). Nun hat A. Kuha in der zeitschr. I, 272, 273 nachgewiesen, dass im sanskrit - perticipium das s au die stelle eines frühern t getreten ist und dass demnach vans auf ein vant zurückweist, nur dass in jenem der vocal verlängert ist. Es drückt also das participium den zustand des besitzes einer thätigkeit aus, es ist der inhaber einer thätigkeit, während in den formen des verbi die ausübung derselben bezeichnet wird. — Das femininum aber zeoos wird auch jetzt von Bopp (vgl. gr. 1, 248) aus geo a durch assimilation des erklärt wie in vielen andern beispielen; im neutram ist z abgefallen ohne ersatz, da hier nicht wie im masculinum ein casuszeichen gerr-; antrat. Die identification von gerz mit demi um eine neue endung vermehrten suffix lent-us ist gewiss falsch; Göbel hat auch (p. 8) nicht durch beispiele diesen lautübergang bestätigt. Es ist nun weiter dieses suffix in der form ov, ονσσα, ονν zusammengezogen worden (p. 9. 10), ferner ergiebt sich dass kein einziges adjectivum auch in der guten græcität nach Homer ohne vocal vor - es gebildet worden ist, endlich dass diese adjectiva nur von substantivis oder adjectivis, die deren stelle vertreten und substantiven sinn haben, abgeleitet werden (p. 11). Die bedeutung aber wird von Göbel p. 11 so bestimmt: indutum, praeditum, exstructum, refertum aliqua re. wird ferner erläutert durch solche zusammenstellungen, wie sie p. 6. 7 gemacht sind; ὑλήεις von bergen wird erläutert durch καταειμένον ύλη, ήερόεις ζόφος als wohnsitz der Kimmerier durch ηέρι καὶ τεφέλη κεκαλυμμένοι Od. 11, 15 von denselben u. aa., ferner μάγη δακρυόεσσα durch πολυδάκρυτος, δενδρήεις durch πολυδένδρεος, ανθεμόεις durch πολυάνθεμος, ήγήεις durch πολυηγής, ferner σχιόεις durch δάσχιος, φοινήεις durch δαφοινός, endlich remoters durch ayarremos, στονότις durch ayaστονος. Diese methode für einen begriff die ausdrücke von ähnlichem oder gleichem sinne heranzuziehen ist durchaus erspriesslich und ergiebt in vielen andern fällen, besonders wo es sich nicht um einfache wortbildung handelt, sondern um einen satzlichen ausdruck für begriffe, deren geschichte und umfang. In fünf capiteln handelt der verfasser über die einzelnen hierher gehörigen wörter, die er zusammenordnet nach den durch - eig ausgedrückten bedeutungen. Hier ist im einzelnen, besonders in bezug auf erklärung und etymologie viel gelungenes, das wir zum theil an der betreffenden stelle anführen werden. Die ordnung aber halte ich nicht für richtig. Da nämlich die bedeutung des suffixes -- ele einfach die ist, dass es zunächst adjectiva bildet, welche bezeichnen: im besitz dessen was das substantivum, das der ableitung zu grunde liegt, bezeichnet, so ist der anfangspunkt hiermit gege-Vergleicheu wir nun die anordnung der bedeutungen bei dem verfasser, so musste das, was er zuletzt stellt, gerade zuerst gestellt werden. Er stellt nämlich in cap. III, p. 11 ff. die bedeutung vorauf die er so bezeichnet: "ab etymis res quarum numerus iniri possit designantibus plerumque epitheta fiunt, quae magnum earam rerum numerum adesse declarent." Also die endung etc bezeichnet eine fülle von dem im substantiv enthaltenen begriffe. Diese bedeutung ist offenbar die fortentwickelte und verstärkte von der primitiven, welche den besitz anzeigt. Letztere musste voraufgestellt werden, und wenn man nun die einzelnen capitel in umgekehrter folge liest, so findet man, dass der verfasser sehr gut die einzelnen wortgruppen gegen einander abgegrenzt hat. Dabei geschieht es freilich, dass in einem und demselben worte eine wandlung der bedeutung liegt und eine änderung des ursprünglichen begriffs stattgefunden

hat; immer aber, was zuletzt der sweck ist, erhält man auf diese weise den begriff in seinen abstufungen, der in dieser sprachtidung zum ausdrucke gekommen ist. Voran also stellen wir selche adjectiva wie αίγλήεις, αὐδήεις ανθοωπος der mit stimme begabte mensch, or yal - o-ere grossen glanz habend (p. 38. 39). Das untrennbare praefix  $\sigma_i$  hat Goebel a. a. o. gut nachgewiesen in einer menge anderer bildungen; sein ursprung ist undeutlich, die bedeutung aber ist die, dass es dem nachfolgenden begriff den adverbialischen sinn eines sehr, also eine steigerung, hervorhebung beifügt. Es ist eine interessante entdeckung Goebels, dass demgemäss z. b. Sixelia oder Sixaria bedeutet angulate terra. Dem  $x \in \lambda - \lambda \omega$  (=  $x \in \lambda \cdot j\omega$ ) heisst trudere, und nach den analogien xav-cor cantus, xavooc angulus ist Dixelia oder Dixaria die gespitzte, geeckte insel, die auch mit bestimmter anzahl der ecken Τρινακρία, Θρινακία genannt wird. Σι-βύλλα ist bene consulent (a. a. o.). — Ferner gehört hierher τολμήεις, χαρίεις muth-anmuth habend. Weiter folgen (p. 29 - 37) adjectiva wie aidaλόεις, αίματόεις, φοδόεις, ίδεις, λειφιδεις, die insofern eine zwiefache bedeutung zeigen, als das etymon, von dem sie herkommen, in einer eigentlichen und in einer übertragenen bedeutung gefasst wird. Die drei letztgenannten nämlich werden nicht dazu verwandt bloss den rosen, veilchen, lilien habende zu bezeichnen, sondern das, was deren geruch oder farbe hat: das rosen -, veilchen- lilienhafte. Es bezeichnet also das substantiv nicht mehr die blumen selbst, sondern deren digenschaft. Ebenso steht aidalósis in dem sinne: fuligine codussus und fuliginis colore inductus (p. 29), aiµazózic cruore obtectus und cruentus (p. 30). Bemerkenswerth dabei ist: a-miy-0-al-6-sig, das von der insel Lemnos gesagt wird; es ist aus praefigirtem s und dem stamme uir humectare entstanden, nicht aus mir wie man es bisher wohl ableitete; das vorauszusetzende substantiv  $MIXOAAO\Sigma$  bedeutet humectans d. h. nebula, also das adjectiv nebulosus. Lemnos war aber sehr vulkanisch und nichts passt besser als vapore involuta oder nebulosa auf diese insal (p. 30. 31). Approver, von der farbe des gesteins hergenommen, auf den Lycastus und Camirus lagen, heisst demnach kreidig (p. 31), εὐρώεις von εὐρώς, ῶτος bedeutet situ et squalore obtectus (p. 32, 33), μορόεις murorum vel muri i. e. nigricanti colore indulus (p. 35 f.) Ein verstärkter sinn liegt in den cap. V von p. 24-29 behandelten adjectiven. Wie κωπήεις ursprünglich heisst einen griff habend, sodann einen durch seine form und arbeit ausgezeichneten griff habend vom ξίφος gesagt (p. 24), so heisst όξοoeis bona acu, valida cuspide instructus (a. a. o.). Falach aber ist die auslegung von σχιόεις, das als epitheton gesetzt wird zu ὄρεα, τέφεα, μέγαρα und zwar zu letzterem worte überall wo entweder der abend naht oder die nacht schon hereingebrochen ist. Nie steht es von dem schatten der bäume oder der heine und unterscheidet sich deshalb wesentlich von den in dem sinne schaftig

gebrauchten adjectiven σκιερός und δάσκιος, Goebel giebt die bedeutung des wortes durch "proprie umbra indutus" (a. a. o.); Odvs. seus erblickt am achtzehnten tage die όρεα σκιύεντα von Scheria (Od. 5, 279 οκτωκαιδεκάτη δ' έφανη ορεα σκιύεντα = 7, 269), Achilleus wirft es dem Agamemnon stolz entgegen, dass sein Phthia geschützt durch die thessalischen berge und das brausende meer den Troern unerreichbar sei für raub und plünderung (Il. 1, 156 f. έπεὶ ἡ μάλα πολλὰ μεταξὸ ούρεά τε σχιόεντα θάλασσά τε ηγήεσσα). Nun sagt Goebel: Odysseus kann doch in der entfernung keinen schatten der berge erblicken; in bezug auf Achilleus muss ich die betreffende stelle hersetzen: neque ubi Achilles gloriabundus hostes in Phthiam, cum ,,montes umbra involuti et mare turbulentum interiaceant," invadere posse negat, sanus quisquam de grata frondis umbra cogitare potest. Neque enim montes umbriferi hostem defendunt, imo faciliorem invadendi occasionem praebent, cum arbores densae insidiis aptissimae sint. Sunt alti tantum montes quasi vallum contra hostes, quales Phthiae montes esse constat. igitur Ulixi e longinquo insula tanquam res perparva apparebat, id ipsum ut appareret, montium altitudine polissimum factum est (p. 24. 25). Weil nun je höher etwas ist, desto längeren schatten wirft, (auch immer um mittag im hochsommer?), so bedeuten die όρεα σχιόεντα "montes magna umbra involuti, longam umbram iacientes. Vividiorem haec interpretatio imaginem animo obiicit praesertim in Od. 5, 279. 6, 269, cum aequor tanquam tabula repraesentetur, in quam umbra iniiciatur" (p. 25). Tot vitia quot verba. Diese ganze erklärung ist die grösste unbesonnenheit in der sonst Der hauptgrund gegen diese erklärung ist, sorgfältigen arbeit. abgesehen von der bisher falsch erklärten "langhinschattenden lanze", dass eine solche bedeutung hoch, gross nicht aus σκιόεις hervorgehen kann, denn jene eigentliche bedeutung kann so total nicht abgestreift werden, dass von dem eigentlichen augenscheinlichen sinne nichts mehr übrig bliebe. Diese bedeutung müsste aber vollständig mit aller anschaulichkeit verloren gegangen sein, da Göbel σχιόειτα νέφεα demgemäss erklärt als: "nubes permagnae quae non solum adeo densae sint atque altae, ut solis radii penetrare nequeant, sed etiam tam latae, ut lux eas vix circumvolare possit; nam cum unum alterumve fit, nubila non iam sunt umbrosa, nigra" (p. 25). Nach diesem letzten zusatze will ich gar erst von den μέγαρα σχιύεντα schweigen. Wo bleibt in allen diesen worten Homer mit seiner klaren anschauung, so klar wie der himmel und die luft über Griechenland, und mit seinen crystallenen worten, die die äussern formen der gegenstände, die die sinnenwelt so rein wiedergeben? Soll für alle drei substantiva σχιόεις ein wirklich passendes adjectivum sein, so muss es ganz anders erklärt werden; das bisherige ist nicht einmal erträglich. Nun aber lehrt eine einfache naturbeobachtung jeden, der auf einer fläche wie Odysseus auf dem meere, berge in der ferne auf-

tauchen sieht, dass das gebirge wie eine graue oder blaze wa kenwand erscheint. Anders erscheinen die berge von Schwie auch nicht dem auf dem meere treibenden Odysseus, von dies unterscheidung von wald auf deren höhen kann keine rede sit. Exidere heisst nun eigentlich nicht "umbra indutus", nondern "neintten habend"; dieser momentane sinn aber verdichtet und verstillt sich zu dem der griechischen ableitung vollkommen analogen dent schen schattenhaft. Nur darf dies wort nicht dem wesenhaften, inhaltsvollen gegenübergestellt werden; diese bedeutung ist gelbet erst eine durch den gebrauch beförderte. Der eigentliche sinn ist in seiner frische zu erkennen in der vortrefflichen götheuchen neubildung: wäre nicht das auge sonnenkaft, d. h. hätte wickt das auge die natur, die beschaffenheit des sonnenlichts. Es geht auch hieraus hervor, dass nicht nur die deutschen adjectiva auf -ig den griechischen auf zig entsprechen, sondern auch die uif - haft. Schattig aber würde auf die berge Scherias und Phthias in den betreffenden stellen durchaus nicht passen; diese helmen vielmehr deshalb schattenhaft, weil ihre höhen wie eine dankts schattenwand dem auge erscheinen. Dieses schattenhafte. duskle ist die eigenschaft ferner auch der wolkenmassen, denn "Hemerus νέφεα σχιδεντα non dixit, nisi ubi procellis nubila condensata et conglomerata sunt, nusquam vero de singulari nube" (Goedel p. 25). Drittens auch ist von Goebel bemerkt, dass von den urγαρα σχιόεντα nur zur abend- und nachtzeit die rede int. wenn die wände des dunklen gemachs und die decke wie eine achattenwand und schattendecke erscheinen. Dass übrigens der begriff der höhe, der besonders für die phthiotischen berge hervorzuheben ist, so nahe zusammenliegt, unmittelbar durch den augenschein mit den σχιόεντα όρεα verknüpft ist, lehren die götheschen zeilen aus dem gedichte: auf dem see, welches unmittelbar durch die fahrt auf dem von bergen umschlossenen vierwaldstädter see entstanden ist: "und berge wolkig, himmelan, begegnen unserm lauf" wo niemand wolkig als von wolken verdüstert auslegen wird. -Gelungen ist dagegen die erklärung von aliuvoneis aus der natur der troischen ebene (p. 26 f.), ferner nainaloeig, das nicht mit Ameis zu Od. 3, 170 durch reduplication von mállo gehildet erklärt werden kann als "emporspringend". Denn dem bildungsgesetz dieser adjectiva auf eig ist es zuwider, sie anders als von nominibus abzuleiten. Es bedeutet das wort "confragosus, salebrosus", ebenso ist ἀμφιγυήεις utrimque validis artibus instructus" (p. 20, 21) richtig erklärt 3), nines (p. 21-23), retzies (p. 20) aber ist seiner grammatischen bildung nach, falsch erklärt und de rum auch nicht richtig gedeutet. Indessen ist die erklärung dieses wortes nur durch ausführliche besprechung einer ganzen

<sup>3)</sup> Es ist interessant zu sehen, dass Pott etym. forschungen 5, (3 aufig.) p. 583 auf dieselbe ableitung kömmt.

klasse von adjectiven vollständig zu geben, darum will ich nur die bedeutung desselben kurz anführen. Da Tiryns und Gortyna bloss so genannt werden, die durch ihre cyclopischen bauten berühmten städte, so geht dieses epitheton nicht auf die mauera um dieselben, sondern auf die bauart derselben, die wie das schatzhaus des Atreus in Mykene war. Die wände hatten das ansehen, die art und weise von mauern; wenn wir mauernähnlich übersetzen, da mauernhast unverständlich ist, so müssen wir gezwungen durch die bedeutung des wortes mauer bei uns, der deutlichkeit wegen allerdings noch hinzufügen ungeheuren mauern ähnlich. Die städte aber waren nicht ungeheuren mauern ähnlich, sondern ihr charakter war der von ungeheuren mauern, und das will retytósig besagen. Auf die ummauerung kann es schon deshalb nicht gehen, weil ich zweifele, ob diese städte mit einer mauer zu umgeben sitte gewesen ist, wenigstens mit einer so riesenhaften. Zuletzt endlich ist es deutlich, dass diese adjectiva auf sig sehr leicht in dem begriffe endigen konnten: "etwas in reicher fülle, grosser menge habend," den Göbel p. 11 - 19 an die spitze gestellt hat. Wenn wir seine bezeichnung adoptiren, so drücken die adjectiva dieser letzten klasse aus: -,,ab etymis epitheta funt, quae magnum earum rerum (der durch das etymon bezeichneten) numerum adesse declarent." Darnach heisst ain feis gipfelreich (p. 11), αμπελόεις, ανθεμόεις, αστερόεις, δενδρήεις reich mit wein, mit blumen, sternen, bäumen bedeckt (p. 12). Hervorzuheben sind die p. 14 - 19 behandelten adjectiva κητώεις, κολλήτις, όφρυότις, τερμιότις, wobei manche andere frage über wortbildung mit berührt wird.

Hiermit beschliessen wir die anzeige dieser verdienstlichen schrift und empfehlen dieselbe zur besondern beachtung einem jeden, der sich mit Homer beschäftigt. Solcher spezialforschungen über homerische wortbildung sind noch viele nöthig. Man braucht nur auf irgend einem punkte eine genauere untersuchung anzustellen und alles dazu gehörige aus Homer vollständig heranzuziehen, um zu sehen, dass uns Homers wörter in ihrer eigentlichen bedeutung in sehr grosser anzahl dunkel sind, und dass hier traditionelle erklärungen ganz besonders im schwange sind.

l'II) Weniger als der etymologische ist der syntaktische theil der homerischen grammatik angebaut. So ist zu nenuen:

13) Dr. Georg Blackert, griechische syntax. Als grundlage einer geschichte der griechischen sprache. 1857. 1. lieferung. Die modi: xér, xé, xá.

Da das buch schon einmal in dieser zeitschrift (XII, 723) besprochen ist, so fassen wir uns kurz. Ich habe nicht die absicht, dem verfasser nach mehreren von andern seiten her gegebenen stössen den letzten noch hinzuzufügen; im übrigen wird er nun hoffentlich glauben, dass die etymologie eine wissenschaft ist und nicht-aufs gerade wohl mit einem griffe in den dicksten baufen hinein re-

sultate herausgebracht werden; dass dazu fleiss und sorgfalt gehört (vgl. p. 5—16). Ferner, dass es zum mindesten ungeschichtist, wenn in ausdrücken, die an den salontou gewisser litteratun erinnern (p. 1. 3), eine beabsichtigte geschichtliche darstellung der griechischen syntax mit der betrachtung der partikeln x is, né  $x \acute{a}$ , beginnt. Da die etymologische grundlage eine reine innegination ist, da hernach der verfasser sich an einigen genz widrigen geschichtsphilosophischen phrasen ein genüge thut, so kann von vornherein es als sicher gelten, was die thatsache selbst lehrt, dass die stellen der Odyssee mit  $x \acute{e} v x \acute{e}$  (p. 16—33), die der llias (p. 33—42) — wozu diese trennung? — nur beredet warden und auch nicht das geringste herauskömmt. Ein gleiches gikt von den p. 90 ff. behandelten stellen mit  $\acute{a} v$ .

Aug. Haacke quaest. homer. capp. duo (s. oben 10). cap.
 I, (p. 1—12) de particula άρα.

Hier ist ebenfalls eine kurze anzeige genügend, da in dieser zeilschrift XIII, p. 68-121 Heller eine ausführliche darstellung der selben partikel  $\alpha \rho \alpha$  mit rücksicht auf Haacke gegeben hat. Der begriff den Haacke dieser partikel  $\alpha \rho \alpha$  zu grunde legt ist falsch. Da sie sich verhält zu ἄρ-ιστος, wie ώχα zu ώχύς, τάγα zu ταγύς, so folgest er, dass αρα bene bedeute und variirt sodann im einzelnen dies bedeutung. Die partikeln in ihrer eigensten bedeutung zu fainen und zu verfolgen, gehört zum schwierigsten in der grammatik. Sie sind zum theil vom geringsten umfange, oft ohne alle flexions endung geblieben; wenn ihre etymologie gefunden ist, so ist als dann nur erst die körperliche form, die sie in dem grösseren gebäude des satzes einnehmen, entdeckt; von da aus wird man die allmählich immer mehr abgegriffene form erkennen. Doch auch wen wir den weg der entwickelung einigermassen übersehen, so kienen wir für Homer doch nur das thun, dass wir mit möglichster schärfe und unbefangenheit die einzelnen grade in der bedeutung, die verschiedenheit des umfanges aus ihm selbst entwickeln. Dens das sinnliche moment ist hier am frühesten erschöpft. Ueber die herleitung ist schon oben gesprochen.

15) Carl August Julius Hoffmann: a) Programm des Johnneums zu Lüneburg. Ostern, 1857. I. Homerische untersuchungen nr. 1. 'Αμφὶ in der Ilias. 30 seiten. Läneburg 1857.

b) Homerische untersuchungen, II. die tmesis in der lies, erste abth. (aus dem programm des Johanneums zu. Läneburg abgedruckt). 22 seiten. Clausthal. 1858.

Die ableitung von  $\dot{\alpha}\mu\varphi\dot{\iota}$  ist bisher noch ein räthsel. Da nämlich die sanskr. praeposition a bhi aus dem sonst als pronominalstamm vorkommenden a und bhi zusammengesetzt ist, so ist man leicht geneigt, hiermit  $\dot{\alpha}\mu\varphi\dot{\iota}$  zusammenzubringen. Aber wie? An den einschub eines  $\mu$  (oder  $\nu$ ) zu denken, verbietet das aprachliche gesetz, dass eine solche verstärkung nur in einer wurzelnibe

vorkommt. Man wird also dazu gezwungen in  $\dot{\alpha}\mu$  - eine eigene wurzelform zu sehen, die aber noch nicht erklärt ist (vgl. Pott, etym. forsch. I, 579-582). Die bedeutung ist sicher: an beiden seiten und damit wird zugleich ausgedrückt, "dass der gegenstand überhaupt nur zwei seiten besitzt oder dass wenigstens, wenn er mehr als zwei seiten hat, nur zwei seiten in unsere auffassung fallen" (a, 3), gerade wie αμφω zwei zusammengehörige dinge als ein paar bezeichnet. Wie proficisci übertragen wird auf einen einzelnen, auf ein heer, auf eine flotte, in jeder dieser einzelnen bedeutungen dasselbe wort bleibt, aber anders gewendet wird, so hat aug zunächst die örtlichen bedeutungen "rechts und links" (a, p. 4. 5) "hinten und vorn" (a, p. 5), "oben und unten" "durch und durch" (a, p. 6), "um, umher, bei, in der nähe" (a, p. 7). Nach der kurzen behandlung eines unterschiedes zwischen ἀμφί und περί (a. p. 8) folgen die übertragenen bedeutungen (a, p. 9. 10). Aus der örtlichen bedeutung um folgt die geistige bei den verbis der sorge uad erwägung u. s. w. Etwas wesentliches lässt sich gegen diesen abschnitt nicht einwenden und wenn man ihn vergleicht mit dem betreffenden in Bernh. Giseke die allmählige entstehung der gesänge der Ilias aus unterschieden im gebrauch der präpositionen nachgewiesen. Gött. 1853. p. 117-125, so findet man, dass letzterer sehr mangelhaft ist. Weiter folgen nun p. 11—18 die homerische tmesis und ἀμφί in der tmesis, p. 18— 21  $\alpha \mu q \ell$  als adverbium, p. 21-25  $\alpha \mu q \ell$  als praposition, zuletzt p. 25-28 einige schlüsse aus dem bisherigen.

Zuerst, wenn man bedenkt dass der ausdruck tmesis auf ein ganzes, das nur momentan getrennt ist, nothwendig gehen muss, so ist die erklärung Hoffmanns p. 11 vollständig richtig, dass sie nur da angenommen werden darf, wo das compositum wirklich im Homer verbunden sich findet; dass aber wenn sich dasselbe nicht findet, principiell ein vollständiges adverbium anzuerkennen ist, es müsste denn sein, dass metrische gründe das compositum unmöglich machten. Für letztere ausnahme führt er als beleg an περὶ καλύπτω in Il. 16, 735. Durch diese trennung aber wird der präposition, wie er kurz vorher ausspricht, ihre adverbielle bedeutung wieder gegeben. Wir bemerken hier, dass die ganze darstellung Hoffmanns reinlicher und lesbarer geworden wäre, wenn er die einzelnen theile seiner abhandlung hätte so aufeinander folgen lassen, wie es die grammatische entwickelung der praposition verlangt. Er würde auf diese weise den leser nicht gezwungen haben, das material sich nun selbst wieder erst zurecht zu rücken und zu ordnen, sondern mit leichtigkeit hätte der leser einen geraden weg immer fort verfolgen können, anstatt dass er jetzt jeden augenblick daran gemahnt wird, er dürfe nicht diesen oder jenen kreuzweg einschlagen, um nicht die vorgeschriebene route zu verlieren. Es kann dieses verfahren auch in der sache nicht dadurch entschuldigt werden, dass der verfasser auf ausscheidung der fälle, wo tmesis stattfindet offenbar versählet die geht. Denn erstens behandelt er äµqi als adverbium with the präposition neben den fällen, wo es in tmesi steht und wirelball ist die trennung willkürlich. Wir werden uns die mille giben und aus einer sorgfältigen prüfung besonders der ersteh, wellt in den grundzügen die ordnung entwerfen mit den nöthigsten ist spielen und der hindeutung auf die übrigen, wie sie die suche ist sich fordert; bei der zweiten schrift können wir uns dafür dans kürzer fassen.

Wenn wir die gegenwärtige frage, wie sie Hoffmalle ge stellt hat, über den gebrauch von αμφί, vorzugsweise in der Mi so beantworten wollen, wie sie es verlangt, so haben wir zunkelt überhaupt das wesen der prapositionen ins auge zu fassen. Si allein ist es möglich, eine solche einzelheit an der rechtein atall in das ganze einzureihen. An den folgen einer solchen erdnangs losigkeit und einer solchen stückweisen, untergeordneten betrach tung leidet überhaupt die vorliegende arbeit. Wir erkennen en im vollsten masse an, dass sie wie die bisherigen arbeiten bish manns das einzelne genau ansieht, wohl zu scheiden weiss; willkürlich ist es doch und selbst auch bei einer programment handlung nicht zu entschuldigen, auf die Ilias die hauptrücknickt zu nehmen und die Odyssee in dieser beziehung unvollständig benutzen. Sodann: wenn jemand den vorliegenden stoff sur grabe lage des betreffenden capitels der homerischen grammatik macke wollte, so hat er, wie wir es mit einem kleinern abschnitte gethan haben, von vorn an jede zeile zu prüfen und eine solche berichtigende arbeit ist unbehaglicher als eine ganz selbatändir und von neuem angestellte forschung. Die arbeit hat gar keine der stellung, die stetig von einem anfang an dem gipfelpunkte weschreitet, vor der fülle von admonitionen des verfassers und exceptionen und rectificirungen kann der leser zu keinem gehint kommen.

Da die präpositionen ihrer ableitung nach adverbien des mes mes sind, so hat die richtige betrachtung auch den weg cineschlagen, dass sie den gebrauch der wörter als solche adverbien allen andern voraufstellt. Zuerst also hahen wir zu heterekten à μ q i als adverbium (vgl. Hoffmann p. 18—21). Seiner etymologie nach ist es ein adverbium loci auf ι und bedeutet auf seiten. Dieser sinn ist deutlich an solchen stellen wie h. 5, 191 άμφὶ δὲ πέπλοι πέπτανται, 6, 117 ἀμφὶ δέ μεν σφυρὰ ἐνέκταν με αὐχένα δέρμα κελαινόν, 10, 573 αὐτοὶ δ΄ ἰδρῶ πολλὸν ἀπενάζονο θαλάσση ἐσβάντες, κνήμας τε ἰδὲ λόφον ἀμφί τε κνήμας, 18, 588 τάμνοντ ἀμφὶ βοῶν ἀγέλας καὶ πώτα καλὰ ἀργεννέων δίπου μα dieser stelle, welche zur beschreibung des schildes gehört, beneith net ἀμφὶ die zwei nicht in, sondern neben einander getresent targestellten schlächtereien des rindviehs und der schafe ). Ferner 16,

4) Hoffm. p. 18 sagt, dass augi getrennt von raure als advention

535 ίππων μ' ώχυπόδων άμφι χτύπος ούκτα βάλλει auf zwei seiten trifft das ohr das geräusch von schuellfüssigen rossen 5), Da es durchaus nicht auf die menge der beispiele ankommt, so begnügen wir uns nur wenige noch hinzuzufügen, um an sie das resultat anzuknüpfen. 20, 150 αμφί δ' άρ' άρρηκτον νεφέλην ώμοισιν έσαντο, wo der blosse dativ bei έννυμι noch durch andere stellen bestätigt wird, die Ameis gesammelt hat zu Od. 11, 1916). 18, 414 σπόγγω δ' άμφὶ πυόςωπα καὶ άμφω χείο ἀπομόργου. Faesi hat unrecht zu der stelle. Die gleichmässigkeit: "er wischte die hande beide ab" verlangt, da nicht ein adjectivum zu πρόςωπα gesetzt ist, die gleiche erklärung eines adverbialischen zusatzes: das gesicht, die augen auf beiden seiten. Es gehört hierher (gegen Hoffmann p. 17): Il. 12, 35 τότε δ' αμφί μάγη ένοπή τε δεδήει τείχος εὐδμητον. Denn die parallelstelle 6, 329 σέο δ' είνεκ' αθτή τε πτόλεμός τε άστυ τόδ' άμφιδέδηε beweist gar nicht, dass das einfache verbum nicht activeonstruction mit einem accusativ Viele verba werden allerdings erst transitiv durch zusammensetzung mit einer präposition, nicht aber alle. Eben so ist (gegen Hoffmann p. 18) hierher zu rechnen 11,776 σφωϊ μέν άμφὶ βοὸς έπετων κρέα aus demselben grunde. Endlich, ohne vollständigkeit zu bezwecken, setze ich 13, 439 her: ἡηξεν δέ οἱ ἀμφὶ γιτώνα. augi heisst hier nach zwei seiten hin, eine richtung, die durch das verbum bedingt wird. Dieselbe bedeutung ist auch in 18. 254 enthalten: ἀμφὶ μάλα φράζεσθε = überlegt es sehr hierhin und dahin, nach zwei seiten hin. Diese stellen, die durch zum theil noch belehrendere vermehrt werden können wie 1, 611 grou καθείδ' άναρας, παρά δε γρυσόθρονος "Ηρη, 4, 329 f. πάρ δε Κεφαλλήνων αμφί στίγες ουκ άλαπαδναί έστασαν, diese stellen,

zu nehmen sei, weil zwar περιτάμνω vorkomme, aber nicht deshalb auf ein ἀμφιτάμνω zu schliessen sei. Wer zwingt ihn desn darauf zu schliessen? nur er sich selbst. Weiterhin aber wird es an seiner stelle stehen, was wir hier polemischer weise einfügen, dass mit dem combinirten begriffe ἀμφιτάμνω doch etwas anderes bezeichnet wird als mit den getrennten momenten jenes begriffes, und so bei allen compositis ist es eine zwar mehr oder weniger deutlich, aber immer verschiedene auffassungsweise.

5) Wozu ist hier ein zusatz nöthig wie der von Hoffm. p. 18; ,,dass ἀμη ιβάλλω auch hier nicht möglich ist, denn dies heisst ge-

wöhnlich: etwas um etwas anderes legen"?

6) Hoffm. p. 19.: "der grammatik zusolge kann ein transitives verbum nur dann eine präposition mit ihrem casus nach sich ziehen, wenn es schon ein object bei sich und damit die abgeschlossene bedeutung eines intransitivs erlangt hat. Neben transitiven, die kein object bei sich haben, muss also ἀμφί entweder adverb sein, oder es ist tmesis anzunchmen". Eine ganz gute grammatische bemerkung; aber wie kommen wir dazu hier an tmesis zu denken, da die entwickelung derselben noch gar nicht hierher gehört? Was ist tmesis hiernach? Ein schnitt, der das leben eines organischen gebildes grob durchschneidet und es zerstört.

sage ich, zeigen, dass zu allen casibus unabhängig davon ertual verbien hinzugefügt werden zur anschaulichkeit der örtlichen verhältnisse, des räumlichen befindens und der räumlichen richtung. Bei Homer ist dieser gebrauch sehr ausgedehnt, da seine poein die dinge in ihrem einfachen neben einander nimmt, eine bestimmung zur andern hinzuaddirt; je weiter je mehr nimmt die einfache betrachtungsweise, die sich in den nebengestellten adverkinzeigt, ab und die den dingen in ihrer gegenseitigkeit anhaftender und aller betrachtung und beschreibung voraufliegenden verhältenisse werden in viel ausgedehnterem masse durch composits bezeichnet.

Zweitens gelangen wir zu dem eigentlichen differenzpunkte zwischen der darstellung Hoffmanns und der unsrigen. Honer ist nämlich die schatzkammer eines ausgedehnten gebrauches, der darin besteht, dass zu dem ortsadverbium ein casus herangezogen wird, der durch die beziehung bedingt ist, welche durch das verbum des satzes und durch das in rede stehende ortsadverbium cinem gegenstande, person oder sache angeschoben wird. Die grie chische grammatik bringt den grössten theil der hieher gehörigen fälle unter den begriff der "tmesis", indem sie die behandlung des gegenstandes nicht frei genug macht von den sogenannten präpositionen, die doch unverkennbar eine weitere entwickelung erfahren haben, und indem sie nicht eine folgerechte methode einschlägt. Man wird uns nicht zumuthen, hier diesen wichtigen gegenstand in allen beziehungen darzustellen, da es nur erst darauf ankommt, deutliche und richtige unterscheidungen einzuführen. Der casus, der in diesen fällen steht, ist gerade derjenige. der seiner ganzen natur und seiner sonstigen etymologischen bedeutung nach am meisten der lokalen adverbialbezeichnung entspricht. Von  $\dot{\alpha}\mu q i$ , das wie schon gesagt ist, ein adverbium loci mit der lokativendung ist und entweder auf beiden seiten oder nach beiden seiten hin bezeichnet, wird naturgemäss der dations herangezogen, der nachweislich im plural und singular lokativer dungen hat. Man gehe die lange reihe der fälle durch, die wir aus Hoffmanns arbeit ausgeschieden haben (p. 17-21), wo sie gar nicht in ihrem wesen erkannt sind, und man wird es bestätigt finden in vollstem masse. Da der dativ überhaupt der casus der ruhe (der entfernteren beziehung?) geworden ist, so wird man in einigen fällen einen generalisirten sinn desselben erkennen, in sehr vielen aber eigentlich die reinste lokale bedertung, gegen die sich Hoffmann an mehreren stellen vergeblich sträubt. Denn andere lokative formen, die in lokativer bedeutung im allgemeinen sprachbewusstsein des homerischen zeitalters genommen werden, beweisen hinlänglich, und der zustand der homerischen sprache verlangt es gleichfalls, dass in den casus noch mehr selbständige kraft lag. Und diese mehr selbständige kraft zeigen nun in verbindung mit einem adverbium loci folgende stallen: II. 6, 509 f. uppi de guirai muois aisosorrai?), 1, 481 f. άμφὶ δὲ κυμα σπείψη πορφύρεον μεγάλ' ίαχε νηὸς ἰούσης = Od. 2, 427. Ameis erklärt augi fälschlich z. d. st. als präposition 8). Alle andere stellen wie 13, 704 f. 20, 260. 24, 163 sind von Hoffmann (p. 20) durch eine überflüssige und falsche interpretation nicht im geringsten erklärt; ebenso 15, 608 f.: ἀμφὶ δὲ πήληξ σμερδαλέον κροτάφοισι τινάσσετο μαρναμένοιο. Zu dieser stelle und zu Od. 4, 759 καθαρά γροί είμαθ' έλουσα, 10, 333 άλλ' άγε δη κολεφ μέν άορ θέο macht Hoffmann die von richtigem gefühl zeugende bemerkung, dass man hier einen "lebendigeren dativ" zu erkennen habe d. h. grammatisch ausgedrückt einen dativ mit deutlichem lokalen sinne. Es hat uns gefreut, dass bei der stelle Od. 7, 142 ἀμφὶ δ' ἄψ' Ἀρήτης βάλε γούνασι χείρας Όδυσσεύς Ameis zu 2, 80 verweisend eine bemerkung macht, die unsere meinung bestätigt. Recht deutlich tritt an einem andern casus hervor in Od. 4, 198 βαλέειν δ' απο δάκου παρειών und 452 έν δ' ημέας πρώτους λέγε κήτεσιν, dass durch die richtung oder das lokale verhältniss, welches vermittelst des adverbiums zu dem verbum hinzugefügt wird, der entsprechende casus bedingt wird. Die beziehung zwischen dem substantiv, das nach einer örtlichen oder sonstigen seite hin näher bestimmt werden soll — und zwischen dem adverbium ist nicht mehr eine ganz freie, vollständig unabhängige, sondern bereits besitzt die örtliche u. s. w. modification des adverbiums eine anziehende kraft, einen bestimmenden einfluss auf den casus.

Drittens endlich ist die beziehung zwischen den wörtern, die bisher adverbien genannt wurden, so innig geworden, dass sie in ein neues stadium ihrer entwickelung entschieden übergegangen sind und mit ihrer umwandlung und vollendung zu einem neuen grammatischen stande haben sie nun einen neuen namen mit recht erhalten, den der präpositionen. Wenn wir zu der eben angeführten stelle Od. 4, 198 eine andere stelle mit demselben verbum und derselben präposition fügen II. 6, 472  $\tilde{\epsilon} \beta \lambda \eta \tilde{\epsilon} - \tilde{\epsilon} \mu \tilde{\eta} \tilde{\epsilon}$ 

<sup>7)</sup> Hoffm. p. 20: "den dativ ὤμοις nehmen wir nach deutscher art gern local, allein das locale ist an unserer stelle gerade durch ἀμφί gegeben. Die stelle heisst also genau: umher flattern die mähnen den schultern (für die schultern)". Das kann doch nimmermehr für eine erklärung aus der sache heraus gelten, wenn die stelle mit einer im deutschen unmöglichen und im griechischen nicht dastehenden wendung umschrieben wird. Damit ist der grund nicht erklärt.

<sup>8)</sup> Hoffm. p. 20: "zwar kann man nach II. 2, 316 ein dug-iage annehmen und dies könnte auch wohl nach analogie von dug-izare den dativ regieren". Ein dug-iage steht aber gar nicht an unserer stelle. "Man fasst aber doch die stelle richtiger: umher rauschte die woge dem kiel. Dass an die präposition dug-i nicht zu denken ist (ebenso wenig wie in 6, 509) geht schon daraus hervor, dass die bücher 1 und 6 dug-i c. dat. sonst nicht haben". Ersteres ist oben beantwortet in anm. 7), letzteres ist ein ungehöriger grund.

'ἀπὸ γειρὸς ἄχοττι oder mit einem verwandten verbum Il. 11, 520 Θυμβραίον μεν αφ' ίππων ώσε χαμάζε, so sehen wir dass wa zunächst in der äussern stellung sich das verändert hat, dass and u. aa. unmittelbar an das substantivum herangerückt sind: das aber eben deshalb auch die innern eigenthümlichkeiten, das wesse. der geist dieser wörter sich anders bestimmen und ein standesbewusstsein sichtbar wird. Dieser stand, wie er immer mehr er starkt und heraustritt, wird in seinem verhältniss zu dem beige setzten substantivcasus entweder der stärkere oder der weniger Nun sehen wir aber jenes unabhängige verhältniss der ortsadverbien und jenes zweite, wo schon substantivum und adverbium auf einander hinweisen, je weiter herab in der griechischen litteratur je weniger obwalten, ja fast ganz verschwinden und es bleibt nur die innige verbindung von praposition und cosus übrig. Wenn nun weiter jetzt mehrere prapositionen stets von einem bestimmten casus begleitet sind (ex, nod, and, ari, obr. er) und wenn früher dieselben worter als adverbia frei deneben gestellt nur eine örtliche lage im allgemeinen angaben, der casus aber des substantivs, dessen örtliche lage durch jenes deutlicher gemacht werden sollte, sowohl genetivus als dativus als accusativus sein konnte - so ist dies der offenbare beweis. das eine abhängigkeit eingetreten ist zwischen präposition und cases. In dem oben als zweite form aufgestellten gebrauche war der hinblick auf das adverbium schon bestimmt, aber hier ist aus den noch freieren verhältniss ein gebundenes und abhängiges gewerden. Damit hat der casus zwar nicht ganz, aber doch zum gressen theile seine bedeutsamkeit eingebüsst. Dass aber nicht de präpositionen wie ein todtes produkt die casus regieren, lehren deutlich solche verschiedenheiten wie παρά μηρού, παρά μηρφ. παρά μηρον, die je nach den richtungsverhältnissen eintretes, wenn das schwert von der seite gezogen wird, an der seits steckt, oder an die seite gesteckt wird. So behalten die cesus neben der präposition noch eine selbständige bedeutung, und da aus beiden zusammen erst das geforderte product hervorgeht, so ist es nicht ganz richtig, zu sagen, dass die präpositionen die casus regieren.

Nach diesen hauptgesichtspunkten muss die vorliegende frage über die präpositionen beantwortet werden. Noch giebt es dabei viele einzelne observationen, vergleichungen rückwärts und vorwärts anzustellen und mancherlei stufen des überganges festzusetzes. Viele einzelne gesetze sind von Hoffmann aufgestellt, aber wie gesagt, wir sind mit der darstellung und anordnung nicht zufriedes.

Die zweite der oben genannten abhandlungen beschäftigt sich mit den übrigen präpositionen und gibt von der eigentlich präpositionellen anwendung derselben die bedeutendsten stellen, immer mit besonderer rücksicht auf streitige punkte und auf den unterschied von "tmesis" und adverbium. Es sind viele einzelne be-

merkungen brauchbar, doch bietet die arbeit durchaus keinen abschluss, und eine gesammtforschung über präpositionen muss dennoch ihren weg von vorn beginnen, hat aber auf vielen punkten an Hoffmann einen fördernden und berathenden begleiter. Ueber sein verhältniss zu B. Giseke (die allmähliche entstehung der gesänge der Ilias aus unterschieden im gebrauch der präpositionen nachgewiesen. Göttingen 1853) spricht sich Hoffmann nicht aus, doch ist es leicht zu sehen, dass dieses buch durchaus nur auf empirie im einzelnen geht, die präposition aber als redetheil in wesentlichen seiten z. b. dem adverbium, der composition unberücksichtigt lässt, und dass demselben eine systematische betrachtung, die mit der begrifflichen entwickelung dieses redetheils zusammensiele, abgeht. Als die bedeutendste erscheinung auf diesem felde sind die drei programme zu bezeichnen:

16) Beobachtungen über den homerischen sprachgebrauch: das participium von Joh. Classen. Gymnasialprogr. Frankfurt a. M. 1855. 27 s. 1856. 39 s. 1857. 38 s.

Diesen drei programmen war 1854 ein viertes voraufgegangen über die parataktische und hypotaktische satzverbindung. Es ist besonders an diesen arbeiten hervorzuhehen, dass überall der geist und ton des homerischen epos die allgemeine norm zu einer charakteristik der epischen darstellung erhalten. Da vorausgesetzt werden kann, dass jeder, dem um die sache zu thun ist. diese schönen und geschmackvollen abhandlungen gelesen hat oder liest, so wollen wir auf das einzelne verzichten. Was sollte es ferner viel beitragen, ob an dieser oder jener stelle eine andere auffassung des particips geltend gemacht würde, da die darstellung im ganzen so methodisch und der sache gemäss vorwärts schreitet. Auf grund solcher arbeiten lässt sich eine wirkliche charakteristik der homerischen sprache schreiben, worauf denn doch zuletzt alles hinauskömmt.

17) Ueber das gegensätzliche particip von Krukenberg. Programm. Züllichau 1857. 8 s.

Nach der eigenen angabe des verfassers ist diese arbeit nur die ausführung einer bemerkung von Krüger (Gr. II, §. 56, 13) und Nägelsbach (zu II. I, 131). Sie zerfällt in zwei durchaus nicht zusammenpassende theile. Der erste enthält allgemeine bemerkungen über den gebrauch des gegensätzlichen particips d. h. er giebt die partikeln an  $(\kappa\alpha)$ ,  $o\dot{v}\delta\dot{\epsilon}$ ,  $\pi\epsilon\varrho$ ,  $\delta\mu\omega\varsigma$ ,  $\kappa\alpha\dot{r}$   $\omega\varsigma$ ,  $o\dot{v}\delta$   $\omega\varsigma$ ,  $\epsilon\mu\eta\gamma\varsigma$ ), welche zur verschärfung und hervorhebung dieses gegensatzes dienen. Dabei bedient sich der verfasser des doch sehr unsichern mittels, um diese grammatische erscheinung zu verdeutlichen, die form der verbindung deutsch zu übersetzen, wie wir etwa sagen würden. Damit ist die sache selbst nicht bezeichnet, sondern nur vertauscht d. h. sie ist zugleich eine andere geworden. Denn wenn er diese einzelnen gegensätzlichen participien bald als concessiv bezeichnet bald als nicht concessiv, so löst er zugleich

mit der grammatischen form die logische form auf und vertrekt sie vollständig. Man will nicht wissen, wie man den ausdruck deutsch übersetzen könnte, sondern was er an sich ist. Dafür aber ist durch das vorliegende programm kein verständniss gewonnen. Im zweiten theile werden die stellen nach einander einzeln aufgeführt nach den verbalbegriffen der betreffenden participien. Für das grammatische verständniss entspringt hieraus genichts, denn nun laufen die einzelnen participien ungesondert durcheinander, und von ihrer syntaktischen stellung im satze als unmittelbares object des verbums oder als attributiver, prädicativer satztheil verlautet gar nichts. Und hieraus fliesst unmittelbar ihre "gegensätzliche" stellung.

 De usu epexegesis in Homeri carminibus commentatis, quam — proponit mag. Laur. Ax. Alfr. Aulin. Upsalise. 1858. 27 s.

Diese untersuchung ist durch genauigkeit und vollständigkeit augezeichnet; der stoff ist so reichlich gesammelt und so vortrefflich geordnet, dass man in der that eine gleiche genanigkeit in allen untersuchungen wünschte. Eines aber ist noch vollkommen rückständig, und um dies kurz zu bezeichnen, weisen wir auf der zweite capitel dieser dissertation hin. Hier wird die erscheinung besprochen, dass ganze sätze eine gliederung durch die form der epexegese erhalten. Es käme nun noch darauf an, nicht bless wie es Aulin gethan hat, diese gliederungen zu unterscheiden nach den kategorien genus und species, allgemeines und einzelnes u. s. w., sondern im einzelnen, aus den vorkommenden begriffen zu sehen, welche geistigen beziehungen, welche erkenntniss über die einzelnen dinge der welt, welche gliedernde betrachtungsweise und auffassung der zustände und handlungen im homerischen zeitalter aus dieser grammatischen erscheinung deutlich werden. Auf diese weise giebt jede sprachliche gestaltung ihren beitrag sun allgemeinen bilde.

IV. Endlich bleibt die letzte und schwierigste kategorie der gegenwärtigen aufgabe übrig, nämlich die allgemeinen gesetze der homerischen stiles zu entwickeln. Unser zeitalter legt nach ze langer unsicherheit die sichern fundamente für die formenlehre durch die hand einer wahrheitsgemässen forschung. Es befindet sich darin in geradem gegensatze zum vorigen jahrhundert, we die allgemeinen aesthetischen fragen an der tagesordnung waren. So ist ja in der modernen entwickelung stets die allgemeine theorie der einzelnen erkenntniss voraufgegangen, ganz anders wie in Griechenland. Im achtzehnten jahrhundert waren es Klots auf der seite des trocknen verstandes und der nüchternen logik in seinen epistolae Homericae und Herder als gegner und vertreter der wahren auffassung von poesie als einer natur- und völkergabe im zweiten theile des kritischen wälder, die den bruch des alten und den anfang des neuen als schon eingetreten offenbe-

ren, Lessings nicht zu gedenken, der von anderer seite ber met Homer heranging. Damals strebte man die allgemeinen gesetze, formen der poesie und speciell der homerischen aufzufinden, jetzt ist die weite lücke noch nicht ausgefüllt, welche zwischen der aesthetik und ihrer besondern durchführung in sprache und ausdruck besteht. Wir haben mehrere charakteristiken des epos, aber nicht eine charakteristik des stils, der darstellung, die von unten herauf jenen philosophischen erörterungen entgegenbaute.

19) Jahns jahrb. 1856, II, p. 557 ff. p. 625 ff.: K. F.

Ameis vier grundsätze zur homerischen interpretation. In einer darstellung, welche auf sorgfältige und genaue vorarbeiten gestützt ist, giebt Ameis vier grundsätze zur homerischen interpretation, die wir hier kurz berühren wollen. 1) Gleichmässigkeit des alten epischen stiles in der wörtlichen wiederholung einzelner verse. und längerer stellen, im gebrauch verschiedener redensarten, der sich überall gleich bleibt. Dieser grundsatz und ebenso die folgenden sind natürlich eben so viele grundzüge des culturzustandes der homerischen zeit, auf dessen geistigem grund und boden erwachsen sie den geschmack des erdreiches erhalten haben. Die sitten, die in jedem hause dieselben sind, gemeinsam durch tradition und als ausdruck des religiösen lebens, sind positive mächte, wahre objektive grössen, welche die gränzen des daseins umschliessen. Ein jeder thut dasselbe auf gleiche weise; die individuelle entwickelung des subjektiven denkens und thuns hat diese gleichförmigkeit noch nicht vermannigfaltigt und verändert. 2) Die sinnliche plastik ist überall zu beachten. "Wir müssen in vielerlei dingen zurückgehen auf sinnlichere begriffe der anschauung." Dies wird nachgewiesen an περὶ κῆρι "im herzen herum", an ογθήσας, das den druck, der auf jemandes seele lastet, bezeichnet und so noch an andern worten und wendungen, die von Ameis mit lebhaftigkeit und laune hervorgehoben sind. Es ist eine alte wahrheit, die an solchen beispielen zu tausenden deutlich zu machen ist, dass es zuerst die gegenstände ausser uns sind, welche aufgefasst werden, d. h. in der sprache ausgesprochen, dass ferner die innern vorgänge und geistigen zustände mit diesen mitteln bezeichnet werden, ein unmittelbarer ausdruck davon, dass alle innern vorgänge, geistigen bewegungen, kurz die ganze gedankenwelt nur sichtbar wird in ihrer richtung nach aussen. Endlich der zusammengesetzte ausdruck setzt denselben weg fort, auf dem die sprache entstand d. h. er stützt sich auf die an-Wir freilich in zeiten, welche den ursprünglichen so fern stehen, müssen durch forschung diese verborgenen quellen wieder aufgraben, die durch ein gnadengeschenk die natur in der brust des wahren dichters noch fort und fort sprudeln lässt.

Der dritte grundsatz, dass wir hier ein epos der mündlichkeit haben und nicht der lectüre, und der vierte, dass der atticismus ein unrichtiger maasstab für Homer ist, sind so allgemein anerkannt, dass es wie in hundert andern sachen nur darauf ankommt damit ernst zu machen und im einzelnen auszuführen nut anzuwenden.

 Homer's Odyssee für den schulgebrauch, erklärt von de. Karl Friedrich Ameis. 1. bd. I—XII. 1856. 1857. 2. bd. erste hälfte. XII—XVIII. 1858.

Wir haben nicht die absicht eine ausführliche recensien diener ausgabe zu schreiben, sondern nur kurz die punkte herverzuheben, durch die sich dieselbe auszeichnet vor den bisherigen. Sie ist sehr sorgsam und genau gearbeitet in allen dingen, die sich auf grammatik und auf homerischen sprachgebrauch beziehen. Es ist eine methodische interpretation, die nicht nur die verhandenen und erreichbaren forschungen möglich vollständig benutzt hat auf auf die einzelnen stellen übertragen, wie man sich bezenden durch vergleichung der Classenschen programme überzeugen kann, sondern auch die es nicht gescheut hat, sorgfältig alle homerischen stellen zur erkenntniss eines einzelnen sprachgebrauchs berannziehen.

Da bereits von Classen (Jahns jahrbücher 59, 289 — 317) eine ausführlichere besprechung der ausgabe vorliegt, in der der zweck und die form derselben ins auge gefasst werden, so wil ich meinerseits über die worterklärung und die principien, die debei zur anwendung gekommen sind, einiges hinzufügen. Zunächst ist der satz in seiner allgemeinheit zu bestreiten, dass für Homen interpreten die erste frage sei: "was haben Lobeck und Lehrs gesagt? erst in zweiter und dritter linie kommen die andern" (II. vorr. VII). Jeder, der mit griechischer etymologie und werthildung sich eingehender beschäftigt, wird Lobecks werke als einen wahren schatz verehren, indessen wo es darauf ankömmt. henerische bedeutungen aufzufinden und homerische wörter zu erkliren, reicht Lobeck nicht aus, vielmehr tritt hier die vergleichende sprachwissenschaft als sicherste führerin ein. — Ferner "plastisch" ist ein beliebter ausdruck, den Ameis gebraucht, un die deutlichkeit und den treffenden sinn homerischer wörter und wendungen zu bezeichnen. Allein in einer ganzen anzahl steller ist die erklärung des herausgebers weit entfernt von der wirklich plastischen anschauung Homers, und er trägt dann auffassurgen in den dichter hinein, die nicht der unmittelbare blick, sondern erst die überlegung und eine logische combination ergeben. - Wir merken nun eine anzahl solcher einzelheiten an. So ist (Od. I, 29) αμύμων falsch erklärt nach der herrschenden tradities, es heisst stark und hängt mit auvre zusammen. Dadurch fällt die an der stelle gegebene zu feine unterscheidung weg. --- Ze vs. 111 wird das epitheton von σπόγγος πολύτρητος "viel gerichen d. h. aufgelockert" erklärt. Wie die zweite bedeutung ans der ersten abzuleiten ist, vermag ich nicht zu sehen; eher würde deraus der sinn "verbraucht" folgen, als jener. Es drückt aber

πολύ-τρη-το-ς aus vieldurchlöchert und hängt mit den werters zusammen, die G. Curtius grundz. nr. 238, 239 austührt; vom sanskritstamme tî, tar gr. τερ ist es ein participium im sinne des lateinischen participium perfecti passivi. — 4, 427 ist die voraussetzung falsch, dass πορφύοω "von den in trübrothem glanze aufgewühlten wogen" eigentlich gesagt werde. Mit recht hat schon Classen die übersetzung "es purpurte" von πόρφυρε für unverständlich gehalten. Hat man denn irgendwie sinnlich etwas gesehen von dem roth wallenden herzen? Das verbum. das allerdings auch von der farbe gesagt wird, hat eine allgemeinere bedeutung, die richtig von Classen als unruhig wogen angegeben wird. Die etymologische erörterung aber muss ich hier weglassen. — 7, 107 muss die form καιροσσέων als "aus καιροεσσέων syncopirt" für eine unmöglichkeit erklärt werden, und da auch die zusammenziehung καιρουσσέων eine homerische unmöglichkeit ist, ist überhaupt die annahme eines zusammenhangs mit καιρόεις abzuweisen. Denn worauf beruht diese "syncope"? Das wort allein thuts nicht. Wie es zu erklären ist, weiss ich nicht, nur muss ein adjectiv καιροσσέος oder καιροσέος festgehalten werden, das vermöge seiner endung (nach der ansicht von Scheuerlein) ein noch unbekanntes stoffadjectivum 10) ist. - 7, 188 soll κατα-κεί-ετε "epischer aorist" sein "zur activen futurform κατακείω." Es bestätigt diese form — neben einer grossen anzahl anderer - die oben unter nr. 8 aufgestellte ansicht über die bedeutung der endung sw. deren ursprüngliche formen aiw und eine schon geschwächte esw sind. Diese endungen haben nach ihrem ursprunge aus sanskritischem ayami von i oder ya "gehen" eben einen futurischen sinn. Ein "epischer aorist" kann doch unmöglich eine unform sein, die sonst nicht nach der grammatik gerechtfertigt werden kann. Es sind also, wenn wir fälschlicher weise dem tempus einen namen geben wollen und es nicht vielmehr unter dem gesichtspunkte der wortbildung ansehen, reine praesentia. - 5, 65 wird ταινσίπτερος ohne beobachtung des compositionsgesetzes als "langgefiedert" erklärt. Falsch ist aber auch die übersetzung von Classen "die flügel ausbreitend", der ebenfalls nicht ganz genau τελεσφόρος durch φέρων τὸ τέλος erklärt. Diese wortformen sind anderweitig besprochen: ταννσίπτερος aber steht in allen stellen nur von vögelschwärmen und heisst ausbreitung (und zwar der länge nach) des fluges habend. Es ist mithin nicht ein epitheton ornans, sondern gerade ein bezeichnendes, dem vorliegenden falle besonders angemessenes, wie eine betrachtung der stellen ergiebt. — 13, 42 kehrt ἀμύμονα in dem sinne "unbescholten" wieder, der etymologisch nicht zu erklären ist. Es heisst stark, gesund, und dem entspricht das folgende ἀρτεμής. — 13, 60 giebt die erklärung von ἐπ' ἀνθρώποισι den homerischen sinn nicht rein wieder. Nämlich wie

<sup>10) [</sup>Vgl. oben p. 578 flgg. — E. v. L.]

 $x\eta\rho$ , zwar nicht nothwendig als göttin des todes, wohl aber ils ein substantivum, das mit persönlichkeit begabt ist, wie alle sinlichen dinge ja personen in der sprache sind, zu fassen ist, se schwebte auch dem sinnlichen auge Homers γῆρας und Θάνατος als persönliche gesellschafter der menschen vor. - 13, 77 hält eine bestätigung unserer erklärung von molérogres. Hite heisst 10770, nicht abgerieben, das würde eine ganz bedeutungs lose hervorhebung in diese einfache beschreibung, die eben mer eine sitte bezeichnet, hineinbringen. Es ist der durchlöcherte steis, der ein loch hat, durch welches das tau geschlungen wird. --13, 79 γήδυμος "der sich nicht senkende" wird keineswers durch die weitere anmerkung über die vergleichung des schlefes mit einer lastenden wolke gerechtfertigt. Wenn der schlefende erwacht, soll sich die wolke senken - eher doch emporateigen; und dann passt die ableitung nicht. - 13, 102 ist rarigeller falschlich von τανύω hergeleitet. Diese composition giebt en nach den sprachgesetzen nicht. Es ist ein possessives adjectisum und heisst: ausgestreckte, lange oder längliche blätter habend, -13, 108 άλιπόρφυρα φάρεα kann nicht heissen "aus mit purper gefärbten wollfäden, meerpurpurne." Wo kommen denn die # den in die zusammensetzung? Es bezeichnet einfach die meerschimmernde farbe, caeruleus, jene nicht zu beschreibende mischung von blau und grün in mannigfacher stärke. - 9, 21 zudeieles erklärt zu 2, 167, kann nicht den begriff der fruchtberkeit in volviren. Wir wissen eben nicht, woher das wort kömmt. -9, 22 είνοσίσυλλος als "blätterschüttelnd" will mir nicht gehilen, da hier ein solches epitheton neben apingenis erwartet wird: doch weiss ich keine ableitung bis jetzt zu geben. -- 1, 93 die είλίποδες έλικες βοῦς glauben wir alle zu kennen; aber die erklärung des ελιξ als gekräuselt, kraushaarig ist ebeuso unmer lich wie έλιξ für έλικόκερως nach des herausgebers eigener bemerkung nicht stehen kann. Wie kommen denn die haare in den begriff? ελιξ heisst gewunden und scheint, da είλίποδες verhergeht, für sich mit den begriff nodes zu ergänzen, also krunsfüssig zu bedeuten. — 9, 52 kann négeot unmöglich "in der frühe" heissen. Der beliebte nach - oder vorgeschlagene vocal  $(\eta \epsilon \rho \iota o \varsigma \text{ von } \eta \rho \iota)$  ist doch eine blosse einbildung. Da afe den dunst, die dicke luft, den nebel bezeichnet, so ist négeot nur der bestimmte epexegetische ausdruck für das vorhergehende ich φύλλα καὶ ἄνθεα γίγνεται ώρη und bedeutet: wie eine wolke, 🏔 solcher dunkeln masse wälzte sich die menge der Kikonen heren. Dass nachher kömmt ögog uer hog he xai degero iepor hung (v. 56) scheint zu diesem missverständniss den anlass gegeben zu haben.

21) Nationalzeitung 1857 nr. 483 feuilleton: ein schelien zu Homer.

Diese erörterung über eine stelle des 21. buches der Odys-

see ist ein beweis, wie wenig wir an eine in ihren theilen folgerechte beschreibung gewöhnt sind. Wenn wir in neuern epischen dichtern beschreibungen lesen, so finden wir gar bald, dass sie mit wenigen ausnahmen nicht einen gegenstand mit der richtigen aufeinanderfolge der theile und mit richtiger wägung der bedeutung derselben zu schildern vermögen. Homers schilderungen haben in den worten eine unfehlbarkeit, alle treffen die sache und kein zug ist verzeichnet. In jener stelle der Odyssee hat Faesi keinen anstoss genommen an seiner erklärung, die eigentlich die handlungen unter einander verschiebt. wird der bogen probirt und nach dem ziele geschossen, Odysseus (v. 404 ff.) erfasst ihn, um selbst diese probe zu machen. Die erklärung dieser stelle (von v. 404 - 423) ist durch die unmittelbare anschauung auf dem schiessplatze entstanden. In England nämlich, besonders in Eton, ist das bogenschiessen noch eine viel geliebte und viel betriebene übung: "vater Homer, der dech auch "mit dem langen bogen zu schiessen" versteht, vergleicht den klang der sehne mit dem scharfen zirpen der schwalbe (relidóre εἰκέλη αὐδής v. 411). Penelope stellt den freiern die aufgabe. den bogen des Odysseus zu spannen und durch die zwölf eisen zu schiessen. Das wort, häufig wiederholt, ist ἐντανύω, an ein paar stellen das einfache τανύω, nach den wörterbüchern gleichbedeutend mit τείνω, έντείνω spannen. Unter "den bogen spannen" versteht der sprachgebrauch das anziehen der sehne sammt dem darauf gelegten pfeile im augenblicke des schusses. An den meisten stellen wird das objekt zu dem verbum gesetzt, rogooder βίον, den bogen, an einer νευρήν die sehne. Die beiden verbindungen vertragen sich sehr gut miteinander, denn bogen sowohl als sehne werden beim anziehen der letzteren in einen gespannten zustand versetzt. Aber an andern stellen ergeben sich schwierigkeiten. Nachdem Odysseus den bogen gespannt, "versucht er die sehne, sie mit der rechten hand anfassend" (v. 410) und macht sie erklingen. Das spannen ist ein act, und nachdem es geschehen, folgt das probiren der sehne als ein zweiter. Zum spannen braucht Odysseus aber schon beide hände, die linke, um den bogen zu halten, die rechte, um die sehne anzuziehen; wie kann er die rechte frei bekommen, um das pizzicato zu machen? An der armbrust liesse sich die sache denken, weil bei ihr die angezogene sehne in einer kerbe oder hinter einem pflocke festgehalten wird; am bogen nicht. Ferner nachdem diese beiden acte vorüber, ergreift Odysseus den pfeil (lässt also die sehne vorher wieder fahren?), legt ihn auf den bogen, zieht pfeil und sehne an (wiederholt also die schwierige operation?) und schiesst ab. Warum hat er den pfeil nicht gleich das erste mal aufgelegt? Und weiter, wie prächtig auch der speisesaal sein mochte, seine länge war unbedeutend, verglichen mit den entfernungen, die ein kriegsbogen zu tragen hatte; also bedurfte es nicht des vollen

anziehens der sehne, und sie mässig anzuziehen, dazu musste die kraft jedes freiers ausreichen. Endlich wie weit musste dann die sehne angezogen werden, damit der bogen für "gespannt", der erste theil der aufgabe für gelöst galt?

An dem englischen bogen ist an jedem ende ein stück hern von einigen zollen länge angesetzt; jedes horn hat eine kerbe, und in diese kerben greifen die schleifen, in welche die sehne an jedem ende ausläuft. Die sehne ist um mehrere zolle kürzer de der bogen, und er hält ihn eben darum gekrümmt. Würde er aber stets in solcher gestalt erhalten, so würde er bald seine Nach beendigtem schiessen hebt man also federkraft verlieren. an dem einen, dem "kopfende" des bogens, die schleife ein wenig aus der kerbe, der freigewordene bogen streckt sich gerade und die schleife streift sich um einige zoll auf ihn binauf gegen des mittelpunkt zu. Will man den bogen wieder brauchen, so hat man folgende operation zu machen. Man fasst ihn mit der lieken hand in der mitte, das fussende auf den erdboden stemmend. umfasst ihn mit der rechten hand unterhalb der losen, aufgestreiften schleife, stemmt den nagel des daumens gegen die letatere und schiebt sie, während man den bogen zusammenbiegt, gegen das kopfende fort, bis sie in die kerbe einspringt. Dann ist der bogen fertig zum gebrauch, und diese operation, die einen sehr grossen kraftaufwand, einen grössern als das anziehen der sehne zum schlusse, und einen bestimmten schick erfordert, ist es effenbar, die mit ἐντανύω bezeichnet wird. Ueberall, wo das wert im Homer vorkommt, passt es zu dem sinne, und verräth es nicht schon an sich, durch seine grammatische bildung, dass, es nicht gleichbedeutend mit reiver sein kann, sondern ausdrücken muss: eine sache in den stand setzen, dass das reireir, das spannen vor sich gehen kann? — So wird der sinn aller stellen anschaulich, in denen Homer vom bogenschiessen spricht. Zuerst der versich Telemachs, der dreimal den bogen "erschüttert", aus seiner starrheit bringt, und ihn mit einem vierten ruck hinreichend zusammengebogen haben würde, wenn Odysseus nicht abmahnend gewinkt hätte. Das gleichuiss ferner, in dem das gelingen heschrieben wird:

Sowie ein mann, wohlkundig des lautenspiels und gesanges Sonder müh' aufspannt am neuen wirbel die saite,

Fügend an jeglichem ende den schöngesponnenen schaafdarm: So nachlässig nun spannte den mächtigen bogen Odysseus. Der schuss des Pandaros auf Menelaos II. 4, 105 ff., wo die be-

treffenden worte lauten:

καὶ τὸ μὲν εὖ κατέθηκε τανυσσάμενος, ποτὶ γαίη ἀγκλίνας.

Den bogen stellte er gehörig zurecht (machte er schussfertig), isdem er ihn besehnte, ihn gegen die erde stemmend. Oder die handlungen in die natürliche zeitfolge umgestellt: er stemmte

den bogen auf die erde, zog die sehne auf und machte so den bogen schussfertig. Der homerische bogen besteht nicht aus holz. sondern aus zwei hörnern, verbunden durch einen metallenen bügel, und muss die form gehabt haben, die uns an den antiken, namentlich in den händen Amors, geläufig ist. Dieser umstand ändert aber nichts für die vorliegende frage; auch der hornbogen wird von den alten ebensowenig immer besehnt gehalten und damit um seine federkraft gebracht worden sein, als von den Türken und andern asiatischen völkern, die ihn heute noch haben. Auch das würde nichts ändern, wenn, wie es mir nach antiken abbildungen und nach einigen ausdrücken im Homer scheint, die bandhabung in einem punkte eine andere gewesen, nämlich beim losmachen der schleife nicht auf den bogen auf- sondern von demselben abgestreift, also beim besehnen von aussen her wieder auf den bogen aufgebracht sein sollte. Im gegentheil würde bei dieser behandlung der bogen noch mehr zusammengedrückt, also ein noch grösserer kraftaufwand erfordert werden.

Hiermit wollen wir diese übersicht schliessen. Die sprache Homers bietet noch viele aufgaben dar, mit deren bewältigung jetzt erst eigentlich ein ernsthafter anfang nach sicheren principien und mit wahrhafter methode gemacht wird. Denn es ist im vollsten maasse richtig, dass wir keinen schriftsteller sprachlich so wenig verstehen, wie Homer, bei dem das kleinste eine bedeutung hat und jedes wort ganz bestimmt genommen sein will. Es sind diese forschungen mit vielen mühen verknüpft, weil Homer der erste und einzige seiner zeit ist, aber die harte arbeit hat ihren segen.

Halle a. d. S.

Hugo Weber.

## Arist. Nubb. v. 266 f.

Αυμπρός τ' Αίθήρ, σεμναί τε θεαί Νεφέλαι βυοντησικέραυνοι, άυθητε, φάνητ', ω δέσποιναι, τω φροντιστη μετέωροι.

Nach ἄψθητε erscheint μετέωχοι als epitheton der wolken durchaus müssig, ähnlich dem fehler v. 278 ἀψθῶμεν σανεψαί, den Hermann getilgt hat. Daher schlage ich μετεώχω vor und beziehe es auf den auf dem heiligen denksopha sitzenden Strepsiades, so dass diese hohe, transportable bank gleich dem schwebenden korbe des Sokrates die capacität der wolkenweisheit vermittelte.

Culm.

O. Goram.

# III. MISCELLEN.

# A. Lateinische inschriften.

# 21. Metrische inschrift aus Oesterreich.

Im sechsten jahrgang des notizenblatts (1856) p. 525 theik herr pfarrer Richard Knabl die inschrift eines in Oberpulagau gefundenen steinsarges mit, welche in vieler beziehung interesie bietet. Die sehr bedenkliche copie lautet (mit benutzung der von herausgeber selbst gemachten retractationen):

..... SVVM
MISERANDA DOLOREM NVM
QA FECI DOLVM NEQVE DVOS
M

PARTTIBI AMAE SOCMICI INDIGNE
POSITVM INPECTORE VOLNVS
DVLCEM SVPERSTITIVINATVM
MISERANDA GENETRIX TERTIO FI
COMISERAFLORENEM CONDERE SAXSO

und herr Knabl gesteht freiwillig: "der stein sei so voll ungewöhnlicher ligaturen und abkürzungen (so!), dass am ersten tage der lösungsversuch gar nicht gelingen wollte". Inwiesern nun der lösungsversuch des folgenden tages gelungen zu nennen sei, ist mir noch weniger klar; denn der "ausgezeichnete epigraphikat" (nach Zell) erkannte darin den nachruf eines wittwers an seint verstorbene gattin "die nach verlust von zwei geliebten kinder ihm den schmerz zurückgelassen habe, auch den dritten sohn ist der blüthe seiner jahre zu bestatten", und fügt dann triumphirent hinzu: "auf diese weise gewinnt die grabschrift sinn und verständniss". Die frau soll Miseranda heissen, ganz ähnlich wie Dide unter Blumauers feder zur Infantin ward; ihr mann aber gikt unter anderm (das ungeniessbarste übergehe ich) folgendes stilmuster uns zum besten: neque duos partus tibi amastes

(die zwei dir geborenen lieblinge), o cara mi coniux (o liebe gattin) indignere (wollest du mir zeihen!!). Positum in pectore volnus dulce, marito Superstiti (das ist also sein name!) — Vinatum (name des sohnes) — Miseranda genetrix (tertio) flium, commiseras florentem condere saxso. Der letzte satz soll heissen: die süsse in der brust haftende wunde überliessest du, mutter Miseranda, mir gatten, den blühenden sohn Vinatus (schon den dritten) in seinem sarg zu bestatten.

Wie sehr ich nun herrn Knabl im verdacht habe, dass er in einem so ausserordentlich zärtlichen passus mit den worten gatten und bestatten selber verse machen wollte, so hat er sich doch nicht versehen, dass die ganze inschrift metrisch sei und aus fünf barbarischen hexametern im geschmacke des dritten oder vierten jahrhunderts bestehe, deren theorie ich einmal im Philol. XIII, 170 ff. an einem dutzend beispiele erläutert habe. Natürlich lesen wir hier die klage einer mutter; ob aber meine herstellung überall das rechte getroffen hat, ist bei der mangelhaftigkeit der copie sehr zweifelhaft, obschon die zwei stattlichen hiatus, der nasenlaut dulce, die prosodischen sünden und die gewagte perfectform von superstiture dem barbarismus jener zeit und jener provinz durchaus angemessen scheinen:

..... suum miseranda dolorem.

Numquam feci dolum, neque tu o partus amate!

Hoc mihi indigne positum (st) in pectore volnus.

Dulce superstitui natum miseranda genetrix

Tertio hoc misera florentem condere saxso.

Paris.

W. Fröhner.

# 22. Eine ältere inschriftensammlung.

Ich finde unter epigraphischen papieren die beschreibung einer handschrift, die sich am ende des vorigen jahrhunderts wahrscheinlich zu Mannheim befand, aber jetzt von niemand mehr gekannt scheint. Unter dem titel "antiquitates urbis Rome ac ceterorum per orbem terrarum locorum" enthielt der stattliche pergamentband in kleinfolio eine grosse zahl römischer und italienischer inschriften, wie sie sich gegen ablauf des fünfzehnten jahrhunderts ein Ulmer geistlicher Johannes Straeler von seiner Romfahrt nach hause brachte. Der codex war übrigens nur eine von dem bekannten juristen Petrus Jacobi Arlunensis, damals probst zu Backnang (im Würtembergischen), später theologischem professor zu Tübingen genommene abschrift, wie der gleich mitzutheilende brief lehrt, und könnte in Süddeutschland mit hülfe meiner notizen leicht wieder aufgefunden werden.

Auf dem ersten blatte ist das wappen des gelehrten gemalt,

der elephant mit zwei thürmen, zwischen denen der granztafte schwebt. Dabei ein hierauf bezügliches lateinisches gedicht in hundert versen aus der feder des poeta laureatus H. Bebel, und die heitere autographische bemerkung des besitzers: "anne Dni. M. CCCC. LXXIX. Basilee primam deposui lanuginem Petrus laceli Arlunensis anno aetatis XX." — Es folgt ein epitaphium deselben gelehrten, auf seinen schüler, den ritter Ludovicus ees Greisenstein, dann eine reihe augsburger inschriften aus der samblung Konrad Peutingers. Der eigentliche kern des codex wird aber durch folgenden (von mir abgekürzten) brief eingreleitet.

loannes Straeler Petro lacobi Arlunensi, eloquentissimo ac doctissimo lureconsulto, preposito in Backnang . . . . domino sue

tanquam fratri charissimo Salutem P. D.

Antiquitatum librum quem anno superiori a me tibi excritedum (so) petebas, his ad te mitto. Ne mireris oro, vir eptine, quod serius acceperis quam cupiebas . . . . . Sed in cause fuit, quod mihi non erat idoneus oblatus nuncius, cui tuto committee potuissem hunc librum ad te deferendum, praesertim tam rarum atque praestantem . . . . Habes in isto diuersa epitaphia atque epigrammata antiquissima, tam graeca quam latina, maximo cua labore ac singulari diligentia ex diuersis mundi partibus collects. maxime Romana . . . , . Ex locis item aliis Italiae Gracciacque ante multos annos in columnis, parietibus marmoreis, tabulis at laminis aereis ac fundamentis reperta. Videbis praeterea in co characteres atque titulos diversarum urnarum, pyramidum atque obeliscorum, arcuum triumphalium . . . . sicuti uidi . . . . anais superioribus cum essem Romae . . . . — Ex Ulma decimo quarte Kalendas lannuarias anno generationis Christi saluatoris nestri millesimo quingentesimo primo".

Die inschriften selbst sind theils in majuskeln, theils in cursivschrift mit rother oder schwarzer tinte copirt; manche steine und gefässe wurden nach der sitte jener zeit, die auch in die ersten drucke überging, sogar abgezeichnet. Den ausserhalb Rom gefundenen titeln ist, was für uns den werth der handschrift etwas zu vermindern scheint, zuweilen der name des copisten. Ki-

riacus von Ancona beigesetzt.

Am schlusse der handschrift steht ein "exemplar privilega domus Austriae a lulio Caesare et Nerone Imp. datum", sowie ab nachtrag von späterer hand "fundacio monasterii Wisenburgensis per Dagobertum regem Francorum", und zwei gedichte Jacob Wispfelings an den strasburger probst Philippus de Duno et Lapide und die elegie an pabst Iulius II.

Paris.

W. Fröhner.

- B. Zur erklärung und kritik der schriftsteller.
- 23. Accentcholiamben und presodische choliamben,

## 1. Aesop.

In einer Wiener handschrift (Cod. Ms. Gr. 130), welche in diesem augenblick durch die ausgezeichnete güte des k. k. ministeriums, bei dem das hiesige sich freundlichst dafür verwendet hatte, in meinen händen ist, besindet sich ausser mehreren andern sachen von interesse 1) auf fol. 201—232 eine mindestens dem zwölften jahrhundert angehörige sammlung von hundert und dreissig äsopischen fabeln, deren fassung zwar durchweg mit dem Florentinus des del Furia übereinstimmt, doch aber in manchen partien stärker abweicht, auch einige fabeln enthält, welche weder im Augustanus noch im Florentinus stehen. So fehlt nr. 65 der wiener sammlung — Corais 183, 2 p. 114 (aus Hauptmann) in den meisten andern (auch bei Halm nr. 145) und lautet hier so:

καί τις άμπελος τοῦ ποταμοῦ πλησίον είχεν ἐπ' αὐτὴν τὸν φραγμὸν ἐκ παλούρων. τοῦ δὲ ποταμοῦ φυσηθέντος μεγάλως, ἤρε τὶν φραγμὸν καὶ κατελθών (Cor. κατελών) ἀπήει. ταὶς δὲ παλούροις δράκων τις συνεπλάκη, δι ἐφέρετο τοῦ ποταμοῦ εἰς μέσον. και τις δὲ ἰδών μέγα γελάσας ἔφη.

ή μέν ναῦς κακὴ, ἀξία δὲ ναύτου.

ο μῦθος δηλοῖ, ὅτι δικαίως οἱ κακοὶ ἐν κακοῖς ἀπολοῦνται.

Hier scheint παλούρων und παλούροις absichtlich gesetzt, da παλιούρων und παλιούροις nicht in den vers passen würde. Denn obwohl dieser in der handschrift nicht abgetheilt ist, so haben wir hier doch offenbar einen vers, dessen einziges gesetz darin besteht, dass die zeile streng zwölf silben und auf der elsten immer den accent hat, also einen ungehobelten politischen scazon.

— So auch die vorhergehende fabel (64 des Ms. = Cor. 266 = Halm 353), welche zwar am meisten mit Koraës übereinstimmt, aber so dass bei diesem nur einer dieser zwölf verse oder ncihtverse, der siebente, wörtlich so vorhanden ist. Sie lautet:

τέος τις
καί που παιδίον ποίμνεα νέμων δρει
άνακέκραγε· βοηθείτέ μοι· λύκος.
οί δε άγρωται, τρέχοντες εἰς τὴν ποίμνην,
τοῦτον εὕρισκον μὴ ἀληθεύειν ὅλως.
δ ὅ καὶ πολλάκις τοῦ παιδὸς πραξαμένον,
εὕρισκον τοῦτο ψευδες ἐπάρχειν πάλιν.

1) Vor allem einigen neuen Pindarscholien, die ich jetzt im verlage von hrn. E. Homann in Kiel erscheinen lasse. μετά δε ταῦτα τοῦ λύκον προσελθόντος, καὶ τοῦ νέου βοῶντος είλθετε λύκος οὐκέτι οὐδεὶς πεπίστευκε τῷ νέφ 10 εἰς τὸ ἀπελθεῖν καὶ χεῖρα ἐπορέξαι. εὐθὺς δ' ὁ λύκος, εὐρηκὸς ἐπ' ἀδείας τὴν ποίμνην, πᾶσαν διέφθειρεν εὐκόλως.

ό μύθος δηλοί, ύτι τοσούτον όφελ[ος τῷ] φεύστη, έτι

πολλάκις κατ αλήθειαν είπη ούδε έκεινο πιστεύεται.

Ich habe hier keinen strich verändert. Die variante im en sten verse ist von derselben alten hand, die das übrige geschieben. Ausser der bezeichneten stelle im epimythiou ist die lesseng sicher.

Dergleichen schlechte verse hat schon Koraës mehrfach am dem Florentinus reconstruirt, z. b. 404, p. 309, 335, 300; and einen theil der zuerst mitgetheilten fabel p. 423; aber ehne de betonung am schluss dieser dodekasyllaben zu gewahren eine streng einzuhalten. Von dem reinen accentvers, wie er z. h. in den tetrametrisch nach neugriechischer weise abgefassten faben bei Cor. p. 52, 75, 104 u. s. w. vorkommt, unterscheidet sich dieser unregelmässigere vers auf das bestimmteste.

Aber auffallend ist es, dass die in gewöhnlichen (nicht labmen) iambischen quatrains abgefassten fabeln des Ignatius und Gregorius Theologus auch fast ohne ausnahme 2) auf der peneltima des verses betont sind, obwohl sie sonst steif prosodisch gebaut sind.

Hier lag es nahe zu untersuchen, wie es in rücksicht auf diese betonung um die choliamben des Babrius stehe, und dies führte zu einem überraschenden resultat.

In bezug auf jenen Wiener Aesop sei nur noch bemerkt, dass es eine für sich bestehende kleinere alphabetische sammling ist, die schwerlich mehr als eben diese hundert und dreinsig fübeln enthalten hat. Sie beginnt unter dem titel ἀρχὴ τῶν μυθικῶν τοῦ αἰσοίπου κατὰ ἀλφάμητον mit ᾿Αετὸς καὶ ἀλώπης (Flui. 1 = Halm 5) und schliesst mit Ἅρας δέ ποτε χειμῶνος τυγκετοίσης (Flor. 198 = Halm 401a). Diese letzte fabel bricht in epimythion mit den worten ὁ μῦθος δηλοῖ ὅτι οῦ δεῖ ab. Es fekt also vermuthlich nur ein blatt, welches nicht mehr enthielt ab die fehlenden worte dieses epimythions. Herr dr. Fr. Fedde hat hier eine vollständige collation mit dem Florentinus und mit Keraës angestellt und kann näheres darüber berichten,

#### 2. Babrius.

Bei den ältern choliambendichtern findet sich keine berücksichtigung des accents am schluss des rein prosodiachen verses.

2) Unter 55 tetrastichen machen nur sechs eine ausnahme, die stärkste Cor. p. 88; die übrigen ib. p. 95. 104. 105. 173. 208.

Hipponax, Theokrit, Kallimachus u. s. w. wechseln ganz nach belieben mit der tonstelle der schlusswörter; jeder dritte oder vierte vers ist am ende nicht auf der penultima betont.

Ganz anders Babrius. Wenn wir die letzten ganz unsicheren bruchstücke (138 — 147 Lachm.) ausschließen, so finden sich unter 1486 scazonten nur fünf, deren schluss nicht auf der vorletzten silbe den ton hat. Dass dies zufall sei, wird niemand glauben.

Freilich bietet der Lachmannsche text eine etwas grössere zahl von ausnahmen, nämlich sieben und dreissig. Auch dabei würde es noch die regel bleiben, dass Babrius die penultima des verses accentuirte, während er den accent auf der letzten oder drittletzten silbe nur zehnmal so selten wie seine vorgänger zugelassen hätte. Aber bei genauerem zusehen stellt sich die sache noch etwas anders. Unter jenen 37 ausnahmen werden

- 1) zwölf als wörter von schwankender betonung betreffend;
- 2) vierzehn als lediglich auf der conjectur der herausgeber beruhend;
  - 3) vier als gänzlich corrupten versen angehörig;
- 4) zwei endlich, als mit verschiedener lesart überliefert, wegfällig, so dass nur jene
- 5) fünf wirklichen ausnahmsfälle übrigbleiben, welche sich auch zum theil leicht ändern lassen.

Wir haben also fünf verschiedene gruppen und wollen sie eine nach der andern durchgehen.

Erstlich zwölf verse mit endwörtern, deren betonung zwischen penultina und nichtpenultina schwankt. Hierber gehören neun verse (9, 9, 26, 11, 27, 7, 47, 11, 58, 9, 90, 4, 98, 7, 113, 4, 119, 8), die mit einem ohne allen nachdruck gesetzten  $\hbar\mu\tilde{a}\varsigma$ ,  $\bar{\nu}\mu\tilde{a}\varsigma$ ,

όρῶ γὰρ ἄλλους ἀσθενεστέρους ἡμῶν, dürfte besser durch umsetzung geändert werden:

ορῶ γὰρ ἡμῶν ἀσθενεστερους ἄλλους.
Unsicher ist 11) die betonung von ὑπέργηρως (47, 1), welches wort in einer unsrer ältesten und besten dichterhandschriften als paroxytonon überliefert ist. Hierher rechne ich auch 12) πανούργοισιν (126, 3), indem die abweichende betonung von πανούργος und κακούργος vielleicht nicht allgemein oder allezeit anerkannt

wurde.

Zweitens vierzehn nur auf conjectur beruhende fälle:

1) 2, 3  $\mu\dot{\eta}$   $\tau\tilde{\omega}\nu$   $\pi\alpha\varrho\acute{o}\nu\tau\omega\nu$   $\tau\dot{\eta}\nu\dot{\delta}$  exheus  $\tilde{\alpha}$   $\gamma\varrho$  o ix o s (G. Hermann), cod.  $\dot{\alpha}$   $\gamma\varrho$  o ix  $\omega$  r. Der nominativ in verbindung mit dem genitiv  $\tau\tilde{\omega}\nu$   $\pi\alpha\varrho\acute{o}\nu\tau\omega\nu$  ist an sich hart. Vielleicht ist  $\mu\dot{\eta}$   $\tau\iota s$  zu schreiben.

2) 42, 8 ốc οὐδὲ ποίαν ἢλόων μ' ἐγίνωσκον (Lachman), cod. ἀναλύειν με γινώσκω. Jene vermuthung, obwohl as sich sinnreich, ist doch wenig überzeugend, führt eine weit entlegene form ein, und schadet überdies der pointe. Der hund, weggejagt vom schmause, soll auf die frage "nun, wie hast du gespeist?" nicht erwiedern "ei ganz unübertrefflich, da ich nicht einmal bemerkte, wie man mich wegjagte" d. i. "da ich so schwell (oder so betrunken) weggejagt wurde, dass ich nicht einmal bemerkte auf welchem wege ich wieder herauskam." Dies wäre ein schwacher, gesuchter witz. Alle prosaversionen der fabel lassen den hund mit einem gesunderen witz antworten: "ei, ganz unübertrefflich! mir wurde vom trinken der kopf so warn, dass ich gar nicht weiss wie ich wieder zur thür herausgekanmen bin". So auch die Wiener handschrift, in versen der vorhin beschriebenen art:

έκ τὰ (Florentinus ώς γὰρ) έπιον μεθυσθελς ὑπλο κόρον, οὐδε τὴν όδον ὅθεν ἐξῆλθον είδον.

Wir werden den schifferausdruck ἀταλύειν (sc. ἄγκυραν), scherhaft vom hinausschwanken des trunkenen gebraucht, aus dem pepulären dichter nicht verdrängen dürfen, wenn auch die vulgata
so wie sie da steht unhaltbar scheint. Das präsens γινώσκο ist
gewiss richtig, da auch die bessern prosaischen fassungen olde
für είδον geben. Vielleicht ist ἀταλέλῦκα γινώσκο das richtige
, der ich nicht einmal weiss, wie ich wieder abgesegelt bin.

3) 52, 8 ἄλλων πονούντων, ώσπεςεὶ κάμνων αὐτός, (Lachm.), cod. ώσείπες αὐτὸς κάμνων. Die vermuthung G. Hermanus αὐτὸς ώσπεςεὶ κάμνων ist nuch an nich wohlklis-

render.

4) 57, 4 σχέδην ἀμείβων καὶ μέρος τε τῶν ἀνδηῶν (Michaele), cod. ἀνθρῶν ων. Vielleicht ist ἡώπων zu schreibes, welches sehr gut passt und als ein seltenes wort leicht als ἀνθρῶπων verlesen werden konnte.

5) 65, 1 ἡριζε γέρανος εὐφυεί ταῷ τεφρή (Lachmann), est. ηριζε τέφρη γέρανος εὐφυεί ταῷ. Die umstellung scheist richtig, aber τέφρη ist als paroxytonon überliefert wie γλίσχος.

6) 76, 9 τὸ πνεῦμα σώζαν ἐπ' ἀχύροισι δύστηνος (Meineke), cod. δυστήνοις. Die "verwünschte kleie" passt sehr gut.

Zur änderung war kein grund vorhanden.

7) 94, 7 σοὶ μισθὸς ἀρχεῖ, φησὶ, τῶν ἰατρειῶν (Lachmann), cod. ἰατρείων. Ueberliefert also ist dieser accent, als sollte es genitiv nicht von ἰατρεία (heilkunst), sondern von ἰατρεῖω sein, welches sich vielleicht vertheidigen liesse, wenn τὰ ἰατρεῖω nicht bloss "honorar für ärztliche bemühungen" sondern auch diese bemühungen selbst bedeutete. Der plural αἱ ἰατρείαι ist an sich, collectivisch gefasst, erträglich.

116, 12 τὸν παιδα ở ἡμῶν πεῖσον εἰς δόμονς ἐλθεῖν
 (Lachmann, Meineke), cod. εὕ δειν. Wenn ἐλθεῖν vichtig with

(was ich nicht glaube; Halm (54) hat es mit recht stehen lassets), könnte es mit  $\eta \mu \omega \nu$  vertauscht werden.

9) 119, 1 ξύλινον τις Έρμην είχεν ην δε τεχνηνός (Lach-

mann).

- 10) 127, 1 ὁδοιποςῶν ἄνθρωπος εἰς ἐρήμειαν (Lachmann). Dort cod. Ath. τεχνίτης, hier cod. Vat. ἐρημίαν. Ich lasse es dahin gestellt, ob das ι in beiden wörtern verlängert sein könnte (vgl. πονηψίης bei Hipponax Meineke p. 104), aber dort, da die form τεχνήτης zweifelhaft ist, könnte man τεχνήτως schreiben.
- 11) 127, 8 εἰ δ' ἔστιν εἰπεῖν καὶ κλύειν βεβούλησαι (Lachmann), cod. Vat. βεβούλησαι κλύειν. Εtwa κλύειν γε βουλήσει oder κλύειν γ' ἐμοῦ βούλει.

12) 130, 10 ήκουσε τούτων ή κύων, έφη τ' ο ί. (Lachmann), cod. Vat. έφη το ι α. Vielleicht έφη τ' εία, was gut passt und

dem überlieferten näher liegt.

13) 131, 5 ὁ δέ γ' ὅνος αὖ τὴν ἐσπέρην μὲν ἦληθεν (Knoch. Lachmann), cod. Vat. ὁ δέ γε ὅνος τὴν μὲν νύκτα ἀλήθων. Der ganze vers beruht auf conjectur. Der überlieferte ist ein dodekasyllabos mit betonter eilfter silbe (siehe oben). Welches der entsprechende choliamb des Babrius gewesen sei, mag niemand mit gewissheit sagen. Fussend darauf, dass der schlechte und schlechtbenutzte Vat. in seinem quasi-accent-choliamb die verstellten bruchstücke des prosodischen biete, könnte man vermuthen:

ό δ' ὄνος ἀλήθων [είχε] τήν γε μὲν νύκτα.

14) 134, 1 σχυμνόν λύχου νεογνόν εύρε τις ποιμήν (Lachmann), Cor. ποιμήν νεογνόν λύχου σχύμνον εύρων. Ein gänzlich unsicheres fragment, das ebensogut in

ποιμήν λύκου νεογνόν εδοέ τις σκύμνον

verwandelt werden könnte.

Unter diesen vermuthungen von Lachmann u. a. sind zwar einige an sich leicht und natürlich, wie die vierte, zehnte, eilfte, es sind aber eben vermuthungen, welche, wenn ihnen eine richtige allgemeine bemerkung über den babrianischen vers entgegensteht, andern vermuthungen weichen müssen.

Drittens drei oder vier gänzlich corrupte verse.

- 1) 12, 17 άγε δη σεαυτήν, σοφά λαλούσα, μήνυσον.
- 2) 12, 27 λύπη δ' όταν τις [οίς αν] εὐθενῶν ἀφθη.

3) 73, 1 ικτινός άρχην όξεην έχει κλαγγήν.

4) 137, 9 κρείττον τὸ φροντίζειν αναγκαίων χρειών.

Wenn der erste vers einigermassen richtig ist, so müsste man, um ihn dem betonungsgesetz zu unterwerfen, den optativ oder conjunctiv schreiben. Wahrscheinlich ist er stärker verderben, daher Lachmann für den zusammenhang sehr zuträglich, aber nicht eben nahe liegend, vermuthete:

άγε δη σεαυτην σωφρονούσά γ' ίδρυσον.

Näher läge

άγε δη σεαυτήν σοφά λαλούσαν αὐ νάσσον

d. i. "siedle dich wieder dahin über, wo u. s. w." —

Im sweiten verse is oi; as ein scharfsinniger zusatz Bekkers: svossas für svoossas scheint mir nicht nöthig; man könnte schreiben:

λύπη δ' όταν τις οίσπες εὐσθενῶν ώφθη.

Der dritte vers ist nach sinn und versmass ganz corrept überliefert

ἴκτινος ἄλλην όξέην ε ίχε κλαγγήν, und könnte vielleicht so gebessert werden: κλαγγήν ἄδην ἵκτινος όξέην είχεν.

Der vierte vers ist einem bei Georgides vorhandenen ennythion entnommen, dessen letzter theil nur durch gewaltsame einschiebungen zum choliamb gemacht ist; auch könnte er durch die umsetzung χρειῶν ἀναγκαίων leicht geändert werden.

Viertens zwei mit verschiedener lesart überlieferte verse,

nämlich

- 1) 79, 8 ἐλπίσι ματαίαις πραγμάτων ἀνήλωται, wo des bei Georgides für ἀνήλωται stehende präsens ἀναλοῦται für sinn und versmass ebensogut passt.
  - 2) 117, 10 f. είτ' οὖν ἀνέξη, φησὶ, τοὺς θεοὺς ὑμῶν είναι δικαστάς οἶος εί σὺ μυρμήκων.

So nur der unzuverlässige Florentinus. Die Athos-handschrift  $\varepsilon l * \alpha \iota \mid \dot{\nu} \mu \tilde{\omega} *$ , ganz ebensogut.

Also diese zweiunddreissig stellen können wir füglich als zur unterstützung eines gegenbeweises untauglich bei seite lassen. Betrachten wir also

Fünstens die fünf einzigen, die sicher mit oxytonischem oder proparoxytonischem schlusse überliefert sind:

- 1) 4, 8 σπανίως ίδοις αν έκφυγόντα κίνδυνον.
- 2) 10, 14 θεοβλαβής τίς έστι και φρέτας πηρός.
- 3) 19, 2 ἀπεκρέμαντο, τοὺς δὲ ποικίλη κερδώ ίδοῦσα πλήρεις,

4) 50, 19 φωνη έσωσας, δακτύλφ δ' απέκτεινας.

5) 125, 4 δ δ όνος πρός αὐτὸν, δς τὸ νῶτον ηλαγχαν.

Schreiben wir im ersten verse xινδίνων oder χινδύνων (cf. 50, 12), im zweiten  $\lambda \tilde{\eta} \varrho o \varepsilon$ , im dritten  $n \lambda \tilde{\eta} \varrho e \varepsilon$  | ίδοῦσα χαρδώ, im vierten  $\mu'$  άποχτείνας, im fünften (wenn die form gentattet erscheint) das plusquamperfect  $\tilde{\eta} \lambda \acute{e} \gamma \varkappa e i$ , — und wir haben im ganzen Babrius, also unter fast 1500 scazonten, keinen einzigen, der nicht auf der penultima betont wäre.

Man kann den abschreibern, welche den ihnen gleichzeitigen versus politicus im gefühl hatten, wohl einige umstellungen und dergleichen im Babrius zu gunsten dieses princips einräumen, aber es hiesse alle fides der überlieferung in zweifel ziehen,

wenn man die oben dargelegte durchherrschende eigenthümlichkeit den abschreibern zusprechen wollte.

Ich schliesse also, dass es eine eigenthümlichkeit des babrianischen verses war, die penultima des schlusswortes zu betonen.

Dies resultat ist, wenn ich nicht irre, sowohl für Babrius selbst, als für die geschichte der griechischen dichtkunst überhaupt nicht unmerkwürdig. Der ursprung des politischen verses ist leider noch unerforscht; vielleicht haben wir hier die erste bedeutende concession des prosodischen verses der alten bildung an den accentvers der neueren welt, einen prosodischen scazon, der zugleich in seinem wesentlichsten punkte ein politischer ist, dem dann ein ungeregelter politischer choliamb, wie ihn manche fabeln des Florentinus und Caesareus darstellen, auf dem fusse nachfolgte.

Wie diese wahrnehmung Lachmann, der die feinsten beobachtungen über den babrianischen versbau in seiner vorrede machte, hat entgehen können, ist mir unbegreiflich. Aber wir haben so viele herrliche verdienste des unvergesslichen mannes mit dank anzuerkennen, dass wir auch dafür danken müssen, dass er nicht alle vorweggenommen hat.

Oldenburg.

Tycho Mommsen.

Vorstehender aufsatz wurde geschrieben ohne die nach Lachmann erschienenen Babriana benutzen zu können. Aus der mir nun zugekommenen Hartungschen ausgabe ersehe ich, dass der treffliche Ahrens bereits dieselhe beobachtung, und hin und wieder auch (z. b. 19, 2. 50, 19) dieselben verbesserungsvorschläge gemacht hat. Da ich, ohne hiervon kunde gehabt zu haben, von einem andern ausgangspunkte zu demselben resultat gekommen bin und im einzelnen doch manches anders zu bessern gesucht habe, so hoffe ich, dass eine neue behandlung dieser verseigenthümlichkeit, die wie ich (zu meinem erstaunen) sehe von Herzberg nicht anerkannt wird, den lesern dieser zeitschrift auch jetzt noch willkommen sein dürfte.

Oldenburg.

Tycho Mommsen.

#### 24. Zu Strabon.

Strabo VII, p. 294 Cas.: Τοῦτο δὲ τὸ αὐτὸ ἀγνόημα καὶ περὶ τῶν ἄλλων τῶν ἐφεξῆς προσαρκτίων ἕλεγεν οὖτε γὰρ κτλ.]. Coray hat statt des corrupten ἕλεγεν geschrieben, προσαρκτίων [ὧν] ἕλεγον. Meineke hat Kramer's conjectur, ἐπέχει, in den text aufgenommen. Man schreibe: ἐλέγχεναι ο ῦνε etc.

lbid.: καὶ ἃ Πυθέας ὁ Μασσαλιώτης κατεψεύσατο ταῦτα τῆς παρωκεανίτιδος]. Statt ταῦτα (τ' αὐτῷ cod. C, ταῦτα τὰ πο, τοιαῦτα Aldina) schreibt Coray πάντα; Müller schlägt vor:

τῆς ταύτη παρωκεανίτιδος. Vielleicht achrieb Strabo: κατοφτής σατο άτοπα, oder κατεψεύσας ατοπώτατα.

P. 299: Επιτιμά δὲ καὶ τοῖς περὶ Σικελίαν τὰν πλάνην Μγουσι καθ' Όμηρον τὴν Όδυσσέως: εἰ γάρ, αὐ χρῆναι τὰν κοι
πλάνην ἐκεὶ γεγονέναι φάσκειν, τὸν δὲ ποιητὰν ἔξωνεανικάναι μυθολογίας χάριν. Meineke begnügt sich diese stelle als corrupt
zu bezeichnen. Coray ändert αὐ in ἄν, was unstatthaft zu sin
scheint. Ich würde vorschlagen: εἰ γάρ, εὐκρινεί [ας γ ἔναὶ]
αν χρῆναι τὴν μὲν etc.

P. 301: τουφήν καὶ ήδονὰς καὶ κακοτεχνίας εἰς πλεονεξίας μυρίας πρὸς ταῦτ' εἰσάγων]. Coray schlägt vor die weste πρὸς ταῦτα zu tilgen und εἰς in καὶ zu verwandeln; letztenen int geschehen in Meineke's ausgabe und in der lateinischen übernetzung der Didotschen ausgabe. Vielleicht schrieb Strahe; κἰς

πλεονεξίας μυριάκις προσαύξειν είςάγων.

P. 316: ἄγριοι δ' ὅντες οἱ Δαρδάνιοι τελέως, μουσικής δ΄ ὅμως ἐπεμελήθησαν, μουσικοῖς ἀεὶ χρώμενοι καὶ ανλείς καὶ τοῖς ἐντατοῖς ὀργάνοις. Das unpassende wort μουσικοῖς, welches Meineke aus dem texte entfernt hat, ist vielleicht aus Ελλαδικοῖς entstanden.

P. 333: [Της] Έλλάδος μὲν οὖν πολλὰ ἔθνη γαρένται, τὰ δ΄ ἀνωτάτω τοσαῦτα, ὅσας καὶ διαλέκτους παρειλήφαμεν τὰς Ελληνίδας]. Die lesart 'Ελλάδος μὲν οὖν findet sich in der epitome; dagegen geben die handschriften Strabo's folgendes: ἐπιδονομὲν οὖν Ας; ἐπὶ δυσμὰς λ; ἐπὶ δύσμι ἰ; ἰδοὺ μὰν οὖν Clsv; ἰδία μὲν οὖν (et in marg. sec. man. ἐπὶ τούτοις μὲν οὖν Β (edit. Coray); ἐπὶ τούτοις μὲν οὖν πορα Aldina (Siebanken). Meineke hat in den Vindic. Strab. p. 96 vorgeschlagen: ἐπ καλαιοῦ μὲν οὖν, in seiner ausgabe jedoch nur die corrupts lesart des besten codex, ἐπιδονομὲν οὖν, gegeben, welche Müller και ἐπιδ[ιαιρ]ούμενα μὲν οὖν entstanden glaubt, oder auch aus ἐκιδιούμενα, während die lesarten ἐπὶ δυσμὰς und ἐπὶ δύσμι καιδείτουψενα, während die lesarten ἐπὶ δυσμὰς und ἐπὶ δύσμι καιδείτουψενα, welches wort sich bei Strabon p. 226 findet.

P. 378: 'Αγαπητὸν οὖν έκατέροις ἦν τοῖς τε ἐκ τῷς Janliaς καὶ ἐκ τῆς 'Ασίας ἐμπόροις ἀφεἰσι τὸν ἐπὶ Μαλίας πλοῦν, ἐξ Κόρινθον κατάγεσθαι τὸν φόρτον αὐτόθι καὶ πεζῷ τε τῶν ἐκκομιζομένων καὶ τῶν εἰσαγομένων ἔπιπτε τὰ τέλη τοῖς τὰ κλεὐθρα ἔχουσι. Coray giebt: αὐτόθι [ὅθι] καὶ. Meineke tilgt ἄκ worte εἰς Κόρινθον, und schreibt αὐτόθι καὶ πεξῷ δὰ.... Μεϊθε begnügt sich τε in δὲ zu verwandeln. Ich würde die stelle auf folgende weise anordnen: ἀφεῖσι τὴν ἐπὶ Μαλίας, πλεῖν ἐλ Κόρινθον [καὶ] κατάγεσθαι τὸν φόρτον αὐτόθι καὶ πεζῷ δὲ τὸς

P. 448: ἡ ᾿Αριστοτέλους ἐν τῆ Χαλκίδι διατροβή, δε μπό καὶ κατέλυσε τὸν βίον. Zu dieser handschriftlichen lenant giebt Kramer folgende varianten: ,,ως γε καὶ CDghi, ώστε καὶ ς, ον γε καὶ x (Taschucke), ὅπου καὶ y (Coray), ὅς γε κατέλους Β(ξ)

Aldin.; quoad vita functus est Guarinus. "èxeî în margine interiore exempli sui addidit Scrimg., unde fluxisse videtur quod recepit Casaub.  $\delta \varphi$  ye xaî êxeî. Strabonem scripsisse censeo  $\delta \varphi$  y' êxeî." Meineke schreibt  $\delta \varphi$  ye xâxeî. Die lesart der meisten codd. führt zur vermuthung Strabo habe geschrieben  $\ell \omega \varphi$   $\delta \tau e$  xaî xazêîvoe  $\tau \delta r$   $\theta \ell v$ . Ueber die verwechselung der wörter  $\delta \sigma r e$  und  $\ell \omega \varphi$   $\delta \tau e$  v. Lexicon Xenophonteum s. v.  $\ell \omega \varphi$ .

P. 498: συνέρχεσθαι γοῦν εἰς αὐτὴν έρδομήκοντα, οἱ δὲ καὶ τριακόσια ἔθνη φασίν, οἱς οὐδὲν τῶν ὄντων μέλει, πάντα δὲ ἐτερόγλωττα etc. Ich schreibe: οἷς οὐδὲ τῶν ὀνομάτων μέλει. ὅντων ist entstanden aus der abbreviation des wortes ὀκομάτων.

P. 506: 'Αλλ' ή δόξα τοῦ ὅρους καὶ τοὕνομα καὶ τὸ τοὺς περὶ Ἰασονα δοκεῖν μακροτάτην στρατείαν τελέσαι τὴν μέχρι τῶν πλησίον Καυκάσου καὶ τὸ τὸν Προμηθέα παραδεδόσθαι δεδεμένον ἐπὶ τοῖς ἐσχάτοις τῆς γῆς ἐν τῷ Καυκάσφ, χαριεῖσθαί τι τῷ βασιλεῖ ὑπέλαβον, τοὕνομα τοῦ ὅρους μετενέγκαντες εἰς τὴν Ἰνδικήν. Coray sucht dieser stelle dadurch aufzuhelfen dass er schreibt 'Αλλά διὰ τὴν δόξαν. Ich schlage vor: ἀλλ' [ἐνίκα] ἡ δόξα ..... Καυκάσφ, [ὧστε] γαριεῖσθαι etc.

P. 467: η τε γὰρ ἄνεσις τὸν νοῦν ἀπάγει ἀπὸ τῶν ἀνθρωπινῶν ἀσχολημάτων, τὸν δὲ ὅντως νοῦν τρέπει πρὸς τὸ Θεῖον. Coray liest: καὶ ὁπωσοῦν τρέπει. Meineke sieht in den worten τὸν δὲ ὅντως . . . . Θεῖον ein glossem. Es ist möglich dass Strabo schrieb: τό γε φανταστικὸν τρέπουσα πρὸς τὸ Θεῖον.

P. 565: μαλλον φροντίσαι δεί τὰ νῦν ο ἴεται λέγοντες, τῆ δὲ ἀρχαιολογία μετρίως προσέχοντες. Statt οἴεται schreibt Coray ὅντα; Casaubonus vermuthet: οἶ' ἐστί. Ich würde vorziehn: οἶα τὰ νῦν λέγοντες.

P. 674: ἡ εὐχέρεια ἡ ἐπιπολάζουσα παρὰ τοῖς Ταρσεῦσι», ὅστε ἀπαύστως σχεδιάζει» παράχρημα πρὸς τὴν δεδυμένην ὑπό-Θεσι». Coray liest ὅστε ἀπαυτοσχεδιάζει», obgleich kein grund vorhanden ist ein so schwerfälliges neues wort zu bilden. Sollte ἀπαύστως corrupt sein, so liegt am nächsten ἀπταίστως zu schreiben.

Ρ. 686: οὐδὲν δὲ προσανακαλύπτει\* τῶν πρότερον ἐγνωσμέ-

\*ω\*. Fort.: προσανακαλύπτει [κρείττο»] των etc.

P. 696: καθ δ καὶ τοὺς Ἰνδοὺς μὴ οὐλοτριχεῖν φαμεν, μηδ οὕτω πεπεισμένως ἐπικεκαῦσθαι τὴν χρόαν. Coray vermuthet statt πεπεισμένως sei zu schreiben πεπλησμένως im sinne von κατακόρως. Meineke liest ἀπεφεισμένως. Dieses wort findet sich

nirgends, und ähnlich gebildete wörter lassen sich nur in werken der sinkenden gräcität nachweisen. Ich schlage vor zu leien: τοὺς Ἰνδοὺς μήτ οὐλοτριχεῖν, οὕτο τε πεφεισμένος ἐκτιναῦσθαι.

P. 713: ζωντες εν ταϊς ύλαις ἀπί φύλλων και κάρκων ἀγρίων, εσθητος φλοιων δενδρείων, ἀφροδισίων χώρις και είνου. In Meineke's conjectur: ἐσθητοὺς φλοιω δενδρείω, chregt das neue, wenn auch analog gebildete wort ἐσθητοὺς gerechtes bedenken. Ich würde die corrupte stelle so herstellen: ἀγρίων [ἄνευ] ἐσθητος [πλην] φλοιων δενδρείων.

P. 726: πεμφθέντας δέ τινας ἐπὶ τὴν ζήτησεν ἐκβῆναὶ μό μὴ θαρεῖν εἰς τὴν νῆσον ἐκπλέοντας, ἀνακαλεῖν δὲ κρατή τοὺς ἀνθυώπους etc. Groskurd schlägt vor: ... τὴν νῆσον, ἀνακαλεῖν ; die versetzung des δὲ findet sich in en dex Χ (ἐκπλέοντες δ' ἀνακαλεῖν); da jedoch dieser codex von sehr untergeordnetem werthe ist, halte ich es für wahrscheißicher

dass έκπλέοντας in έλέγξοντας zu verbessern sei.

P. 757: ἐνταῦθα δέ φασι πολυστέγους τὰς οἰκίας ώστε κὰ τῶν ἐν Ῥώμη μᾶλλον. Für ώστε, welches Coray entfernt, und Kramer in ωστ' εἰναι verwandelt, ist vielleicht zu lesen ἐσό ὅτι.

P. 797: τό τε Αἰγύπτιον καὶ ἐπιχώριον φῦλον ὑξὰ καὶ κολιτικόν. Tyrwhitt will lesen: οὐ πολιτικὸν, Kramer ἀπολιτικόν, welches wort die gute gracität nicht kennt. Ich lese: οὐ πάνυ τι πολιτικόν. Im folgenden sagt Strabo: οὐδ ἀνὸ (sc. τὸ γένος τῶν ᾿Αλεξανδρέων) εὐκρινῶς πολιτικόν.

P. 806: πλην γας τοῦ μεγάλων είναι καὶ πολλών καὶ melociχων των στύλων, οὐδὲν έχει χαςίεν οὐδὲ γραφικόν, ἀλλὰ μεταιοπονίαν έμφαίνει μᾶλλον. In τῶν scheint σωρὸν oder cin libration.

liches wort zu stecken.

P. 836: τη μεν. . . τη δε κατά την μεσόγαιαν του Μανρουσίων ὅπου τὸ λειπόμενον της παραλίας έστιν εἰς Βερενίκου στάδιοι etc. Für ὅπου, welches Kramer tilgen will, schreit Groskurd ἀφ΄ οῦ. Ich ziehe vor: ὅθεν.

Paris.

N. Piccolos.

### 25. Zum Arcadius.

Nirgends ist conjecturalkritik ein misslicheres geschäft, als auf dem gebiete der lexikographen und ähnlicher grammatiker. Das erste beste anekdoton kann eine ganz plausible conjectur der voreiligkeit zeihen. Ich bin daher in meiner neuen ausgabe des Arcadius, welche hauptsächlich die Blochschen excerpte aus dem Havniensis auszunutzen und einen geniessbaren text zu liefers beabsichtigte, möglichst conservativ gewesen, wie es läblicher weise auch die gebrüder Dindorf in denjenigen artikeln des Thes. L. Gr. gehalten haben, welche aus Arcadius, Cheereboscus, These

gnostus und Hesychius entlehnt sind. Wer wollte z. b. leugnen, dass ein wort μόρσος (p. 86, 19. 20) sehr wohl existirt haben Es schien daher nicht empfehlenswerth aus Pausan. X, 17, 6 Θόρσος aufzunehmen oder auch nur in den noten vorzuschlagen, obschon allerdings  $\theta$  und  $\mu$  unzählig oft verschrieben wurden. So war mir auch 55, 22 Pavxog aus Steph. Byz. wohl bekannt, allein, vorausgesetzt  $T\alpha\tilde{v}xog$  sei nichts, schien doch  $\Gamma\lambda\alpha\tilde{v}$ xog wahrscheinlicher. — Bei 57, 20. 58, 22 wo in den handschriften ἀρτισχός und ἀρτηχός steht, konnte auch an Λατησχός (Mionnet III, 188) gedacht werden, aber auch das schien ein schuss ins blaue. — P. 10, 18 führte μώθων ώθων entschieden auf μόθων Όθων, Theognost auf μόθων δώθων; am liebsten freilich hätte ich aus μόθων όθων hergestellt μόθων Νόθων (Herodot. VI, 100). - P. 39, 6 habe ich wohl daran gedacht aus Strab. XVII, 820 für "Υδελγις das zweisylbige Ψέλγις herzustellen, aber ob das nicht vorschnell gewesen wäre? Nur an zwei stellen hätte ich vielleicht minder zaghaft sein sollen. P. 14, 12 war aus Theognost. 38, 32 doch wohl Χαιρών zu setzen, so befremdlich dieser accent des n. pr. auch ist, und weder an Kiθαιροίν, das im Soterichus Oasita wirklich in σχαιρών verschrieben ist, noch an σφαιρών zu denken. P. 53, 10 (wo linie 19 der druckfehler ὅμαδος übersehen ist) aber muss es wohl Σόγδος für öydog beissen; möglich freilich dass sich dennoch öydog einmal irgend wo findet. Endlich bemerke ich dass die note zu ylavróg p. 73, 4 leicht zu irrthum veranlassung geben könnte. Sie soll nur besagen, es sei mir fraglich, ob Arcadius das seltne wort γλαυνός oder das eben so seltne γλουνός gesetzt habe. Das fehlen des fragezeichens im index hinter ylavels zeigt, dass das aus Pollux VII, 48 bekannte γλαυνός nicht hatte verdächtigt werden Ebenso bedaure ich Nvrrégeios für irrégeios p. 49, 12 aus dem texte in den index verwiesen zu haben. Das wort scheint mir kretisch und die schreibart der ersten sylbe in doppelter hinsicht fraglich. Denn Suidas kennt ein vorgebirge Νιτέρειον, in meinem apographon des Cyrillus 63 aber heisst es Νικτέριος · Λιμήν. Vielleicht lautete das wort Νιττέ- $\rho \epsilon \iota \circ \varsigma$ ; denn sowohl  $\tau \tau = \varkappa \tau$  als  $\iota = v$  ist kretische eigenthümkeit des dialekts.

Jena.

M. Schmidt.

# 26. Horaz ode I, 28.

Was über dies gedicht geäussert worden ist, will nicht wie derholen; es liesse sich ein mässiger band damit füllen. Und doch scheinen — wenn ich nicht irre — die schwierigkeiten, welche man in der anordnung des gedichts gefunden hat, sich auf eine sehr einfache weise lösen zu lassen. Ehe ich jedoch meine ansicht über die ode entwickele, muss ich ihr äusseres gewand freilich erst in der ursprünglichen gestalt herstellen, welche es wahl in den handschriften, aber freilich nicht in einem theile unsere ausgaben hat.

Seit Buttmanns bekanntem aufsatz — ich meine Buttmann den vater; nicht den aufsatz Buttmanns des sohns in Prenzlan (Mützells zeitschrift) — pflegt das gedicht gerade zu als dialog gedruckt zu werden; wiewohl die ansicht von einer gesprächten desselben schon von Torrentius herrührt. Man gebe zuvördent die dialogische eintheilung, welche die handschriften auch nicht is entferntesten anerkennen, auf.

Nicht etwa in irgend einer handschrift, nur in manchen dracken trägt das gedicht die überschrift Nauta et imago Archytee Turentini. Damit ist allerdings die composition desselben vorweg im allgemeinen bezeichnet. Man entschlage sich auch des gedarkens an den schatten oder gar an eine erscheinung des Archytes, von denen, wenn man die ode aufmerksam und vorurtheilsfrei liest, auch nicht die allergeringste spur vorhanden ist. Wer schluss des gedichtes Archytas schatten sprechen lässt, nimmt für den anfang desselben an, dass Archytas beerdigt ist, um ihn danam ende selbst sagen zu lassen, dass er nicht beerdigt ist. Was ferner Horaz auch immer dem Archytas andichten mochte, das durfte er nicht erfinden, dass Archytas schiffbruch erlitten hätte. Und woher konnte der vorüberfahrende schiffer wissen, dass er in dem am strande liegenden leichnam den berühmten philosophen vor sich habe? (s. Gruppe Minos, die interpolationen in den remischen dichtern, Leipzig, 1859). Endlich wäre, unter jener vor aussetzung, die zeit der vorfälle des gedichts in eine weit entlegene zeit zu setzen: Horaz hat jedoch nie eine ode, ja überhaupt nie ein gedicht geschrieben, - ausser natürlich, wenn es, wie I, 15 einen mythologischen gegenstand behandelt - welches aus seiner eigenen zeit herausginge; alle seine vorwürfe sind gleichzeitigen inhalts. Damit fällt die vertheilung der verse des gedichts in ein zwiegespräch zwischen einem schiffer und dem schatten des Archytas, mag man dem ersteren nur die verse 1-6, . oder mag man ihm mit Torrentius und Buttmann die verse 1-20 geben. Es fällt damit zugleich auch die ansicht Peerlkamps, welcher das ganze dem schatten des Archytas in den mund legt und ihn seltsamer weise sich selbst mit den worten: Dich, Archytas! anreden lässt.

Beinahe eben so ungehörig und unzutreffend ist die auffassung eines freundes Orelli's (edit. min.), der den ersten theil des gedichts bis zum zwanzigsten verse einem vom meere gegen die küste zu herankommenden reisenden beilegte, welcher durch den anblick des grabhügels des Archytas an die vergänglichkeit des menschlichen lebens erinnert wird, die folgenden verse den schat-

ten eines durch schiffbruch umgekommenen schiffers, dessen leiche noch unbeerdigt an dem strand liegt, zu dem ersteren sagen lässt. Denn es bleibt im höchsten grade seltsam, dass der schatten (wie aus der art von antwort, welche er giebt, oder, wenn man lieber will, aus seiner fortsetzung der vernommenen rede hervorgehen würde) das selbstgespräch des reisenden belauscht, ja auch erwartet, dass seine erwiederung andererseits von dem reisenden vernommen werde. Es ist ferner völlig abenteuerlich, dass Horaz einen schiffer - (denn nauta nennt ihn der geist des umgekommenen, der sich doch wohl nicht geirrt haben kann) - dass Horaz einen matrosen so mathematisch, so mythologisch und so philosophisch sollte sprechen lassen, wie der eingang der ode lautet; es ist ferner unwahrscheinlich, dass mit den worten me quoque eine andere persona dramatis zu sprechen anfängt, noch unwahrscheinlicher aber, dass diese person erst zwei verse nach dem anfang ihrer rede den schiffer anreden und dabei noch dazu die partikel at gebrauchen sollte; sie müsste, bei den gemachten voraussetzungen, unter allen umständen mindestens anfangen: Sic me quoque, nauta, Notus Illyricis undis obruit; itaque ne parce particulam arenae ossibus et capiti inhumato dare. Denn at, wenn es nicht den einwand anzeigt, kann nur dazu dienen anzudeuten, dass der sprechende sich zu etwas anderem wendet; folglich würde, nach der Orellischen situationsdarstellung at bier ganz unstatthaft sein.

Somit wäre die trennung der ode in einen dialog beseitigt; und man wird genöthigt sein, zu der älteren anschauungsweise, welche die verse nicht unter zwei sprecher vertheilt, welche vor nicht allzulanger zeit ihre vertreter gefunden hat (Hottinger, Weiske, s. Jahn's jahrbücher 1830, Orelli edit. maj.) zurückzukehren. Wenn diese erklärungsweise derjenigen interpreten, die das ganze gedicht einem schiffbrüchigen in den mund legen, noch nicht allgemein hat eingang finden können, so rührt dies einzig und allein daher, weil ihre angabe der situation durchaus nicht im stande gewesen ist, die nothwendigkeit der von dem dichter gewählten form und der von ihm gebrauchten worte nachzuweisen.

Geht nun auch die auffassung des der ode zu grunde liegenden ereignisses bei den verschiedenen erklärern so weit auseinander, dass kaum zwei in ihrer meinung darüber zusammentreffen, so hat doch jedermann den innern gedankenkern des gedichts auf das leichteste herauserkennen müssen. Und in der that, in treffendster, ernstester und würdigster weise bringt der dichter das allgemeine naturgesetz zu gemüthe, welches jeden menschen, auch den edelsten und hervorragendsten, dem tode entgegenführt, — dem tode auch dann zuführt, wenn er von einer göttin ihrer liebe gewürdigt worden war, oder an der tafel der götter geschwelgt hatte, oder gar in die geheimnisse des olympischen herrschers war eingeweiht gewesen.

Wenn dies aber unbedingt als der gehalt des gedichts feststeht, so frage ich: wem konnte denn der dichter diese seine betrachtungen über die vergänglichkeit des menschlichen leben und über die nothwendigkeit des todes besser in den mund legen, als einem anhänger der lehre von der seelenwanderung, oder wenigstens einem manne, der in diese doctrin eingeweiht warf Denn so allerdings erst konnte er seinen gedanken und seine empfindungen über den gegenstand nach allen seiten hin und is ganz erschöpfender weise entwickeln. Von dem glauben au de metempsychose aus durfte nämlich sehr natürlich dem dichter der einwand gemacht werden: es ist nichts als der leib (nerei etem cutis), welcher vergeht; die seele überlebt den vergänglichen leib und dauert, nach und nach in andere körper übergebend, fort. Aber auch auf diesen einwand nun hat der dichter seine antwort. Wenn deine seele auch, erwiedert er, in einen ander körper übergeht, immer wieder verfällst du dem tode; und es wird nicht sowohl dein leben, als vielmehr dein ewigen absterben wiederholt und fortgesetzt; und um so schlagender erwiedert er dies, wenn er den seelenwanderungsgläubigen selbst zur erkenstniss gekommen sein lässt, auf jenen einwand diese antwort geben.

Man hat also anzunehmen, dass die worte des ganzen gedichts von dem schatten eines Pythagoreers oder doch eines mannes, dem Pythagoras lehre bekannt war, gesprochen werden; und man hat ferner anzunehmen, dass dieser philosophische jünger eben schiffbruch gelitten hatte und dass sein leichnam noch unbeerdigt auf dem strande lag und auf eben dem strande, auf welchem, vielleicht nur einer sage nach, Archytas sein grab gefunden hatte. Diese voraussetzungen haben nichts auffälliges. Warum sollte an einer stelle der küste, wo ein matrose schiffbruch leiden konnte, nicht auch einmal ein philosoph gescheitert sein können? Was war natürlicher, als dass der Pythagoreer vor dem grabe des Archyts an den tod des berühmten philosophen dachte, dessen geist des bimmel durchstreift hatte (und dem irrthümlicher weise ausserden die archimedische psammitesrechnung beigelegt wird), was natürkcher, als dass er dadurch auf die erinnerung an den tod selbet der erhabenen männer geführt wurde, welche tapferkeit, schönheit, gerechtigkeit und ihr umgang mit den bimmlischen nicht vor den orcus bewahrt hatten? was endlich natürlicher, als dass er, der Pythagoreer, sich zuletzt wieder auf den tod des Pythagore, des ehrwürdigen stifters seiner secte, als auf das, was für ihr eine hauptsache sein musste, zurückwandte, und noch dazu auf den doppelten tod desselben, der ihm beweisen musste, dass jedes wiederaufleben in folge der seelenwanderung doch nur mit einem immerwiedersterben endigt? So allein ist die erwähnung des Pythagoras hinter Aeacus, Tithonus und Minos nicht nur gerechtfertigt, sondern nothwendig.

Dass der sprechende ein in die geheimnisse der pythagoreichen seelenlehre eingeweihter philosoph sein muss, erhellt nun nicht nur aus dem ganzen verlauf seiner rede; es erhellt auch aus den worten iudice me: — so nämlich muss im sechszehnten verse gelesen werden. Man sieht leicht ein, wie es von den abschreibern, welche den plan des gedichtes nicht erfassten, und welche, wegen der anfänglichen anrede an Archytas glaubten, dass der dichter sich hier an den tarentinischen philosophen zurückwende, in iudice te verwandelt werden konnte oder vielmehr verwandelt werden musste. Bei seiner nothwendigkeit für den sinn und für die darlegung der ganzen situation kann auch iudice me nicht mehr für matt und nachschleppend gelten; in prosaischer fassung würde ein schriftsteller hier etwa fortgefahren haben: qua in re ego ei fidem esse habendam censeo; es ist nur unnütz und nachschleppend, wenn es heisst iudice te. Die anerkennung des sprechenden durch die worte me iudice, dass für ihn kein zweifel sei, Euphorbus-Pythagoras habe, trotz eines zeitweiligen wiederauflebens, dennoch zuletzt im Hades seinen platz gefunden, ist von bedeutsamkeit: die worte iudice - te würden nichts weiter sagen, als dass Archytas ein Pythagoreer gewesen sei, ein zusatz, der hier schon durch die anfangsworte der ode ganz müssig gemacht worden wäre und der auch ohne denselben keine poetische bedeutung haben würde.

Man hat in neuester zeit (Gruppe, Minos, die interpolationen in den römischen dichtern) den ersten theil der ode bis zum einundzwanzigsten verse für unecht erklären wollen. Gruppe hat dabei, - ausser dass er die anlage des gedichts für undeutlich ansieht, und freilich war nach den bisherigen auffassungsversuchen gar vieles unklar geblieben - Gruppe hat für die begründung dieser ansicht ein besonderes gewicht auf die doppelte anrede mit tu: te vers 1 und tu vers 23, gelegt, unter denen man sich verschiedene personen zu denken habe. Aber ganz abgesehen dayon, dass eine doppelte sich an verschiedene personen richtende anrede mit tu auch in andern von allen als echt anerkannten oden des Horaz vorkommt (man vergleiche I, 2. II, 1), so konnte in dem uns vorliegenden gedicht, wegen der jedesmal neben dem pronomen stehenden vocative Archyta und nauta, gar kein irrthum stattfinden und nicht die geringste undeutlichkeit oder störung entstehen, zumal da Horaz an zweiter stelle durch das vorgesetzte at (wie durch sed in II, 1, 37) auf das schärfste bezeichnet, dass er zu etwas anderem und zu einer andern person übergehe.

Aber auch den zusammenhang zwischen dem ersten theil des gedichts v. 1—20 und dem zweiten theil v. 21—36 vermisst Gruppe. Allerdings lässt er sich auch jetzt erst, nach der von mir angegebenen ansicht, besser herausstellen.

"Auch nach ihrem wiederaufleben müssen die menschen den-

noch wieder sterben," sagt der mit sich selbst sprechende schatten: "endlich doch einmal (semel, nicht im gegensatze zu bis, sonden in der bedeutung von aliquando), trotz aller seelenwanderung. müssen wir, wie das beispiel des Pythagoras zeigt, dem tode gänzlich verfallen. Und in wie viel verschiedenen gestalten auf unter welchen leiden lauert der tod auf uns! Mich hat der stiwind unter die wellen begraben. Darum, wenn doch der toll inmer wieder gewiss ist, sehne ich mich sobald als möglich sach der schliesslichen ruhe der schattenwelt. Du matrose, der un eben hier gelandet bist, lass durch den anblick meines leichtains dich an die pflicht erinnern, durch das aufwerfen einer handvell erde meinem schatten die ersehnte ruhe zu geben." Zuletzt verwünscht er ihn, wenn er seiner pflicht nicht nachkommen sellte; vorher aber verspricht er ihm den segen Jupiters und Neptung, wenn er sie erfüllt; er nennt dabei Tarent, seinetwegen, als die den Pythagoreern heilige stadt, zugleich des matroffen wegen, als die wichtigste handelsstadt Italiens, von welcher aus auch dem illyrischen meere handel getrieben wurde. Ueberhaupt der hat man sich zu denken, dass der matrose die worte der in schiffbruch verunglückten, des schattens durchaus nicht zu bien braucht; es sind die betrachtungen, die der gelandete matrese beim anblick des leichnams auch selbst anstellen musste, und denen der dichter dadurch körper giebt, dass er sie in den mind des schattens legt; der schatten spricht seinerseits das aus. was der matrose auch selbständig und für sich denken musste. Be drückt denn die anrede an den matrosen die sehnsncht nach der ruhe der schattenwelt aus, welche der erste theil des gedichtes theils vorbereitete, theils wirklich bereits anklingen lässt; und was der dichter den schutten des Pythagoreers so nachdrücklich und überzeugend sprechen lässt, auch er, der noch lebende, muss es selbst aufs tiefste empfunden haben; - unter dem drange des lebens und der zeiten muss es für ihn selbst etwa gelautet haben:

Nur in der gruft
Ist ruh;
Deckt moderduft
Dich zu,
Tief in der erden
Frei von beschwerden
Wirst ruhig werden;
Herz, ach! so lange
Schmerzlich und bange
Klopfe du,
Ohne ruh,
Nur immer zu!

Berlin.

H. J. Haller.

# C. Auszüge aus schriften und berichten der gelehrten gesellschaften so wie aus zeitschriften.

Nordisk Universitets - Tidskrift IV, 1. Kjöbenhavn, 1858. — IV, 2 Lund, 1858: L. Müller, den macedoniske konge Philipp II: mynter; Numismatique d'Alexander le grand; Den thraciske konge Lysimachos mynter: Undersögelse om nogle græske mynter med et bogstav til typ: als sehr verdienstlich dargestellt von Chr. Bruun, namentlich durch die zurückführung vieler münzen auf Philipp II, die seit Eckhel Philipp III oder IV zugeschrieben wurden, und durch eingehende untersuchung der weitverbreiteten, lange geprägten (bis tief ins dritte jahrhundert) und viel verzweigten Alexandermünzen.

IV, 3 Christiania, 1858. — IV, 4 Upsala, 1858: Kr. Claëson, Om språkets ursprung och vaesende, p. 17 - 137: das wort sprache ist von zwiefacher bedeutung, indem man damit die sprache als vermögen, oder eine sprache (z. b. schwedisch, deutsch u. s. w.) als eine sammlung von lauten versteht, welche einigen bedeutungsvoll, anderen unbegreiflich sind: jene ist die subjective, diese die objective bedeutung des wortes. Die mit dem worte sprache, in beiden bedeutungen, untrennbar vereinigten vorstellungen sind: die von hörbarkeit oder lauten, die von einem sprechenden, d. i. einem geschöpf, das entweder selbst vernehmbare laute hervorbringt, oder wenigstens solche bildet und auffasst; und endlich die von der mittheilung der sprachlaute unter mehrere sprechende geschöpfe. Die frage ist also zuerst: ist die sprache, ihrem wesen nach, eine lautsammlung, oder ein menschliches vermögen, d. i. eine bestimmung derjenigen geschöpfe, die wir nationen nennen? und darnach: welches wesen hat den an sich bedeutungslosen lauten die bedeutung, die sie haben, beigelegt, und diese bedeutung dem sprechenden menschen mitgetheilt? ist das sprachvermögen aus dem wesen des einzelnen menschen zu erklären (die anthropologische erklärungsweise), oder etwas den nationen als einzelwesen eigenthümliches (die etymologische erklärung), oder irgend etwas, das die gottheit dem menschen gegeben (die theologische erklärung)? Darnach folgt eine historische übersicht über die entwickelung dieser drei erklärungen. Die theologische erklärungsweise bietet zwei verschiedene seiten dar, theils auf religiöse vorstellung sich begründend (Vedanta, kirchenväter, mythen), theils versuchen einer speculativen erklärung folgend (Ploucquet, Süssmilch, Hamann, Lessing, Bonald, Baader u. m.). Der gründer der anthropologischen ansicht und somit auch der vater der eigentlichen sprachphilosophie ist Plato: vor ihn fallen versuche von Pythagoras, Heraklit, Protagoras, Gorgias, Er war der erste, der einsah, dass die sprache etwas endliches und besonders menschliches ist, ohne jedoch zufällig zu Weiter haben die stoiker, dann Condillac, Monboddo, Herbart

u. a. darüber gehandelt. Die einseitigkeit und dadurch das unbefriedigende in ihrer ansicht wird nachgewiesen. Es war nicht gelungen, die objective bedeutung der sprache zu erklären. Herder hat in der sprachphilosophie epoche gemacht, indem er de sprache als etwas dem menschen eigenthümliches aufgestellt lat. Aber seine reform der sprachphilosophie war nicht hinreichend, um auf eine befriedigende weise ihre hauptfragen zu lösen. Die dritte (die ethnologische) erklärungsweise hat sich den weg gebahnt durch die resultate der fortschritte der empirischen sprachforschung dieses jahrhunderts, nämlich theils durch die genane, von der klassischen philologie bewirkte, grammatische analyse der vollkommensten vorhandenen sprachen, theils durch die entdeckungen der historischen, theils durch die der comparativen apracherente rungen, wodurch drei grundsätze, auf die die sprachphileseshie bauen kann, hervorgetreten sind, nämlich 1) jede sprache sei ein system (Becker), 2) sie habe eine geschichte (Rask, Grimm), 3) sie habe eine seele (W. v. Humboldt, Bopp, Steinthal). Becker and in der sprache nur den naturorganismus, und fand daher aur die gesetze ihrer nothwendigkeit. Die historische schule sah in der sprache ein wesen mit einer geschichte und konnte daher von den gesetzen der freiheit desselben sprechen und darnach suchen. Die vergleichenden sprachforscher gingen noch weiter und entdeckten dass die sprache auch eine lebendige seele habe ("die innere sprachform": Humboldt). Doch ist das ihnen allen gemein, dass sie die sprache als abstracte und also unwirkliche arthestimmung einer menge concreter wirklicher individuen (der verschiedenes sprachen) mit der sprache als einem gewissen menschlichen vamögen vermischen. Sie setzen voraus, dass die verschiedenes objectiven sprachen nichts anders seien, als die willkürlich oder unwillkürlich hervorgebrachten, in beziehung auf das subjective sprachvermögen unselbstständigen erzeugnisse dieses vermögens. Die seele der sprache ist in dem nationalgeiste zu suchen: die einzelne sprache ist das primäre im gegensatz gegen das sprach. vermögen als das abgeleitete. Das sprachvermögen ist des einzelnen menschen fähigkeit der sprache, und jene hängt von seiner fähigkeit oder nationalität ab. Es ist die geselligkeit des menschen, die als ein mittheilungstrieb die sprache hervorbringt, und zwar nach der norm, die er selbst als unbewusst wirkende sympathie unter den ersten sprechenden und verstehenden angiebt. Aus diesem gesichtspunkte hat Madvig die erklärung den entstehens der sprache gesucht, obgleich er auf die innere sprachform nicht acht gegeben oder dieselbe nicht anerkennt, sowie er auch zu sehr geneigt scheint die thatsache aus den augen zu lessen, dass sowohl die möglichkeit für mehrere unter einander die sprachzeichen zu verstehen, als der feste zusammenhang der hervorgebrachten sprache und die innerliche zusammengewachsenheit derselben mit denen, die sie tragen und entwickeln, dass dies

alles sowohl von der ersten urbildung als der späteren ausbildung der sprache alle möglichkeit von "atomistischer willkürlichkeit" entfernt. Was ist also das eigentliche wesen der sprache? sprache ist eine erscheinung des nationalgeistes; die sprache als ein von einem inneren princip beseeltes system von für mehrere menschen bedeutungsvollen lauten ist der hauptbegriff, aus welchem als erscheinungsform der nationalität in jedem dieser angehörenden einzelwesen hervortretend, die sprache als menschliches sprechvermögen ihre erklärung gewinnt. --P. 138 — 148 M. J. Monrad, om de classiske studiers betydning for den höiere almeendannelse: Christiania, 1857, besprochen von K. C.: die umsichtige auswahl der empfehlungsgründe wird lobend anerkannt, ihre richtigkeit vom nationalen standpunkt, als nöthiges integrirendes requisit zu einem gesunden volks- und staatsleben der gegenwart gebilligt, als individuell persönliches bedürfniss für die einzelnen bezweifelt. - P. 148-159 J. N. Madvig, om de grammatikalske betegnelsers (formers) tilblivelse og væsen. 1. 2. Kjöbenhavn, 1856. 1857: wesentlich die gleiche grundanschauung, wie in seiner abhandlung: Om kjönnet i sprogene, 1834, hauptunterschied von Wilhelm v. Humboldt darin, dass Madvig in der blossen art der so oder anders, mehr oder minder entwickelten gestaltung der sprachformen als solcher keinen maasstab der verschiedenen geistigen begabung und befähigung der verschiedenen nationen anerkennt, sondern diese ihm durchweg bedingt von äussern einflüssen, und insofern wesentlich als gabe des glücks erscheint. Das werk des volks*geistes* kommt erst in der . volksliteratur zum vorschein (mit jener schrift zugleich als repräsentanten einseitig entgegengesetzter sprachforschung besprochen: Rusén, unde notiones modorum verbi sint repetendae. Upsala, 1855 und Rabe, om reflexivpronomen. Ett bidrag till språkets filosofi. Stockholm, 1856). — Ribbing, genetisk framställning af Platos ideelära, Upsala, 1858, 556 S. Durchweg platonischer standpunkt und apologetische tendenz. Vom berichterstatter (K. C.) den leistungen von K. F. Hermann und Zeller zur seite gestellt; eine übersetzung derselben ins deutsche würde nach seinem urtheil der schwedischen literatur nur zur ehre gereichen könnnen. — P. 166-169 R. T. anzeige von Livius libri I - V herausgegeben von A. T. Broman: dann Caesar de bello Gall. libb. I-VII, herausgegeben von F. W. Häggström, und Caesar de B. G. libb. I-VII zum schulgebrauch herausgegeben von J. Elster Bödtker: alle drei werden für gute und zweckmässige schulausgaben erklärt. Der erstgenannte herausgeber hat sich sowohl dem texte als der erklärung nach an Weissenborn angeschlossen; der zweite ist hauptsächlich Nipperdey's text gefolgt und hat zugleich genaue und kurze sach - und spracherklärungen gegeben und eine übersichtliche darstellung des römischen kriegswesens zu Cäsare zeit vorausgeschickt; der dritte ist in dem text Schneider, Nipperdey und Whitte gefolgt, in den anmerkungen vornehmlich Baunstark, Held, Kraner und Doberenz, sowie dem schweden Frigel.

V, 4, p. 181 — 187: R. T., anzeige von A. Th. Lysander's: "Romerska Literaturens Historia" (geschichte der römischen litteratur) I bd., Malmö, 1858. An der arbeit des varfassers wird im allgemeinen scharfsinn und sorgfalt gelobt, dech werden einige anmerkungen gemacht zu der anordnung derselben, zu einigen wissenschaftlichen grundansichten, die den varfasser beim ausarbeiten geleitet und zu einigen einzelheiten.

VI, 2. Lund, 1860 p. 97—107 B(raune): anxeige van "Tidskrift for Philologi og Pædagogik I, 1—4" und "Tidskrift för Sveriges Läroverk hft. 1—3".

Tidskrift för Sverges Lärowerk, herausgegeben von C. W. Callerholm, A. T. Broman, L. Göransson (Lectoren). Upsala, 1859. 1stes heft p. 33—35: A. Falk: Förslag till plan etc. (vorschlag eines planes zur umarbeitung von Sjögrens lateinischem lexicon): der verfasser verlangt das festhalten der von Sjögren so verdienstvoll angewandten derivativen methode beim aufstellen der wörter, und zugleich die annahme der resultate der neutren sprachforschung im hinzufügen der wurzeln, der orthographie der wörter u. s. w.

2, p. 116 — 119: Platonis Crito, in usum scholarum edidit L. Göransson, Upsala, 1859, 43 s., angezeigt von A. Aulis: wird für eine vortreffliche schulausgabe erklärt, deren brauchbarkeit durch die lateinischen erklärungen erhöht werde. - P. 119-123: P. Vergilii Maronis Aeneidos libri I - VI herausgegeben von R. Tornebladh. Upsala, 1859: angezeigt von C. W. Callerholm: der text ist hauptsächlich nach Jahn: die sacherklärung nach den bedürfnissen des schülers abgepasst; nur in der erläuterung des mythologischen und historischen hätte der referent eine gressere ausführlichkeit gewünscht, sowie ein wenig mehr aufmerksamkeit auf unterscheidung des dichterischen sprachgebrauchs von prosaischen. Die bestritteue stelle IV, 244 lumina morte resignat welche der herausgeber erklärt: = resignando a morte liberat (cll. 1, 358) will der referent (cll. VI, 724, 734) so erklären: "in dem tod öffnen sich die augen, die sich geschlossen (nämlich für ein vollkommeneres licht). Der herausgeber übersetzt (IV. 364) luminibus tacitis mit: "mit blicken, die einen stillen zur verrathen", wogegen der referent, in anbetracht des unmittelber folgenden; "et sic accensa profatur" so übersetzt: "mit erloschenem blicke," welches enthalte, dass das übermass von den gefühlen, die für den augenblick ihr ganzes wesen beherrschen. gleichsam das äussere paralysire.

Annales de la société archéologique de Namur, VI, 1 (1859), p. 1—16: Le congrès de Spa; nouveaux voyages et aventures de M. Alfred Nicolas au royaume de Belgique. Chap. XI beschäftigt sich mit der lage der alten stadt Aduatuca.

Annales de l'académie d'archéologie de Belgique. XVII, 3, Anvers, 1860.

Annuaire de la société archéologique de la province de Constantine. Jahrg. 1858-59, Paris 1860: dieses vierte heft der archäologischen publicationen von Constantine aus dem französischen Africa übertrifft an reichhaltigkeit (es bringt uns über 260 unedirte inschriften) alle seine vorgänger. Im eingange bespricht general Creuly noch einmal die bekannte frage der mauretanischen chronologie, deren anfang durch das zeugniss dreier inschriften (Ren. 3431, 3520, 3556) allerdings in das jahr 40 nach Christus zu setzen ist. Das widersprechende fragment von Cherchel (Ren. 3881) ist durch eine neue prüfung unschädlich gemacht. — Die folgende archäologische beschreibung von Theveste berichtet zuerst von einem neuentdeckten meilenzeiger aus Trajan's zeit und knünft hieran oberflächliche bemerkungen über die richtung der römischen strassenzüge. Dagegen verdient eine mit acht abbildungen versehene notiz über die römischen denkmäler jener stadt alles lob, um so mehr als dadurch die ansichten Letronne's welche wir bis jetzt allein kannten, in vieler hinsicht berichtigt werden. Der raum des, freilich nur mangelhaft erhaltenen, tufstein-circus wird auf 7000 zuschauer berechnet; der schöne prostyltempel der Minerva, welchen die regierung jetzt zur katholischen kirche umgestaltet hat, architektonisch ganz dem Heraklestempel in Cora gleichgestellt. Auch vom triumphbogen Caracallas gibt der verfasser (geniehauptmann Moll) eine genaue beschreibung, wobei er nur, mit hülfe der allerunsichersten combinationen, die kosten des gebäudes nach heutigen preisen zu detailliren sucht. - Die neuen in der gegend von Batna entdeckten inschriften sind meist fragmente und wurden wieder ohne angabe der brüche abgedruckt. Interessant ist p. 102 der grabstein des C. Considius Dixter (statt Dexter) und p. 99 eine inschrift des jahres 147 (der herausgeber setzt sie in Hadrians zeit), worin die form FECT für fecit erscheint 1). — Herr Cherhonneau, professor des arabischen in Constantine, liefert sodann eine übelgelungene beschreibung von 33 im dortigen museum befindlichen lampen, deren reliefs durchaus nur bekannte und unbedeutende bilder zeigen (gladiatoren, masken, wilde thiere). Der flötenspielende Amor ist ihm "ohne zweifel ein genius, welcher grosse flügel trägt." - Unter den vielen seit 1858 in der provinz Constantine gefundenen inschriften ist p. 124 die des M. Caecilius Q. F. Q. Natalis von bedeutung, da auf ihr zum erstenmal der titel "praefectus der drei cir-

<sup>1)</sup> Ich glaube übrigens dass die von Corssen, II, 23. 50. 51 vorgetragene theorie in bezug auf die formen fect, vixt und gar expensavt, Restuta (auch in diesem hefte der archäologischen societät p. 143) Restutus, constit (für constitit) und praesti (für praestiti) falsch ist. In allen diesen wörtern ist t die nicht erkannte oder auf der inschrift mit unrecht nicht ausgedrückte ligatur von it oder tit.

täischen kolonien" vorkommt; sie ist übrigens nun die vierte, vellständigste kopie eines und desselben titels, dessen fragmente aus Ren. 1835. 1836 bekannt sind. Die darauf folgenden inschriften aus der gegend von Lambaesis und Theveste sind gleichfalls meist bruchstücke, und auch sie trifft der vorwurf mangelhafter Am schlusse des heftes wird die entdeckung ven achtzehn numidischen grabstelen (kirchhof zu Constantine) mitgetheilt, deren inschriften und reliefs (betende, noch im laufe dieses jahres vom Duc de Luynes publicirt werden sollen. - Die beigegebenen abbildungen zeigen noch 1) die Ren. 3430 abgedruckte grabschrift des bischofs Novatus vom jahre 440 unserer zeitrechnung; 2) das römische strassennetz in Numidien; 3) das 1856 in Lambaesis entdeckte römische todtenlager, das durch seine 80 in drei etagen geschichteten ziegelgräber merkwürdig ist; 4) den plan der ruinen von Ziama und zeichnungen der dortigen römischen gräber; 5) die in Philippeville gefundene statue eines remischen kaisers (der constantinischen familie); ob sie aus bronze oder stein sei und von welcher dimension, ist nicht angegeben; 6) facsimilien späterer römischer inschriften, aber ohne verständniss gezeichnet.

Bulletin de l'Institut archéologique Liégeois. Tome III, livr. 4 (Liége 1860), enthält als beilage einen Catalogue descriptif du Musée provincial de Liége, worin unter nr. 3 ein zu Vieux-Virton gefundener votivaltar: I.O.M. | ET.GENIO.LOCI | IVNONI.REGINAE | TERTINIVS | SEVERVS | MIL. LEG.VIII.AVG | BF.COS.EX.VOTO | P.V.L. L.M. (vgl. oben Annalen des vereins für nassauische alterthumskunde, p. 445) und unter nr. 4 die einzige römische inschrift die je in der provinz Lüttich (zu Juslenville) gefunden ist, sich findet: D.M. | VIIRVIICCO | CVM | ...RAM.... | ... II....— Die anderen gegenstände der celtisch — römischen epoche sind unbedeutend.

Bulletin de la société impér. des antiquaires, 1859. IV trin.:
Quicherat, question d'Alesia; neue tumuli, welche den marsch der
gallischen armee nach Alaise (s. Philol. XIII, 3, 593 flg.) bezeichnen sollen; so wie andere auf dem plateau gefundene, welche
gegenstände celtischen und römischen ursprungs enthalten haben. —
Le Blant liest die inschrift eines geschnittenen jaspis seiner sammlung:

1 C Z
C P 11

 $\epsilon i_{\mathcal{G}} \ \Sigma \delta \varrho \alpha \pi \iota_{\mathcal{G}}$ , führt die denkmäler an, auf denen diese inschrift vorkommt, verbreitet sich über die schriftabkürzungen auf geschnittenen steinen und erklärt  $\epsilon i_{\mathcal{G}}$  als ausdruck der identificirung.

Correspondance littéraire, 1860, nr. 14: aus den neu erschienenen p. 333 verzeichneten büchern heben wir hervor: Gebkert, histoire du sentiment poétique de la nature dans l'antiquité grecus

et romaine: Nonnos. Supplément par le comte de Morcellus. -Nr. 15, p. 348: E. de Lanneau, deux nouvelles traductions d'Horace: die von Patin und Cass-Robine; nach der bemerkung, dass bis 1830 hundert und zwei und funfzig französische übersetzungen des Horaz erschienen seien und einigen allgemeinen bemerkungen über das übersetzen werden beide — prosaische — übersetzungen sehr gelobt. - Von neuen büchern, p. 358: Catalogue des manuscrits de la bibliothèque de la ville d'Arras: - Goldenberg, notice sur le castrum gallo-romain de Gross-Limmersberg et sur les Heidenmauern de la fôret du Haberacker. - Nr. 16. p. 380: neue bücher: Barbet, Histoire de la ville de Chalônssur-Marne et de ses monuments, depuis son origine jusqu'à l'époque actuelle: Maury, la magie et l'astrologie dans l'antiquité et au moyen age, ou Etude sur les superstitions païennes qui se sont perpétuées jusqu'à nos jours: ausgaben und übersetzungen von Caesar, Horaz, Virgil, Herodian. - Nr. 17, p. 405: neue bücher: Balbo, histoire d'Italie depuis les origines jusqu'à nos jours: Blanqui, histoire de l'économie politique en Europe depuis les anciens jusqu'à nos jours: Egger, sur une inscription grecque rapportée du Serapeum de Memphis par M. A. Mariette: übersetzung vom Cäsar. - Nr. 18, p. 430: Connart, guerre de César dans les Gaules, par M. le général de Göler (extrait du spectateur militaire, Juin. 1860).

Revue Germanique, T. X, Avril, 1860: E. Renan, sur les débris de l'ancienne littérature Babylonienne, conservés dans les traductions arabes, p. 136: er widerspricht den ansichten von Chwolson [vrgl. Philol. XV, p. 182: die hoffnungen, welche daselbst ausgesprochen wurden, sind seitdem sehr gesunken: s. M. v. Niebuhr, gesch. Assur's und Babels, vorr. p. iv; A. v. Gutschmid in Jahn jahrb. bd. LXXXI, p. 445.— E. v. L.]. — Mai. — Juin. —

Séances et travaux de l'acad. des sciences morales et polit. 1860. Mai - Juni. Reynald: was der freiheit in den griechischen republiken fehlte. Fortsetzung aus dem januarheft. — Giraud: über Cicero de republica. p. 281 — 325. Fortsetzung der im februar - märzheft angefangenen abhandlung. In diesem abschnitt handelt der verfasser von der orthographie der Römer zur zeit Cicero's und tritt dem versuche Osann's, in seiner ausgabe der republik Cicero's die ursprüngliche rechtschreibung auch gegen die handschriften wieder herzustellen, entgegen; er rühmt am schluss das verfahren Nipperdey's in seiner Cäsarausgabe (s. Philol. XIII, 2, 373 flg. und die mit den daselbst gemachten bemerkungen übereinstimmende ansicht A. W. Zumpt's de Livianorum librorum inscriptione et codice antiquissimo Veronensi commentatio. Berl. 1859, p. 39). - Juli. Giraud: über Cicero de republica, p. 37-73. In wieweit für unsere schriftstellerausgaben die epigraphik die orthographie der handschriften regeln kann; besonders bemerkungen über die geschichte der römischen orthographie. Giraud hält (gegen Bopp) das d, welches in der inschrift auf der columna rostrata sich am ende mancher wörter befindet, nicht für den alten characterbuchstaben des ablativs, weil dieses d in andern alten inschriften (dem senatusconsult über die bacchanalien und den iguvischen tafeln) sich auch am ende anderer formen als der ablative finde.

Revue de la numismatique Relge, 1860, 2: Elberling, mélanges de numismatique romaine, p. 117-132: 1) la restitution des esseignes légionnaires romaines par les Parthes: der auf Augustusmünzen dargestellte Parther wird wegen seiner tracht für einen königlichen prinzen erklärt, das zeichen X welches zuweilen auf den feldzeichen steht, für eine notiz angesehen, dass die zeichen von zehn legionen zurückgegeben worden sein. 2) Zu den wurderlichen erklärungen von IIT und LII auf münzen Cäsars eine wunderliche mehr; IIT soll bedeuten: anfang des dritten conselats oder ende des zweiten und der ersten dictatur, T.II soll den 52ste lebensjahr Cäsars bezeichnen und addirte man IIT = 3 und LII = 52, so hätte man  $LV = 55 \implies 655$  als das geburtsjahr Cäsars (?'. 3) Auf einem denar der gens. Acilia ist unten an dem gewande der Valetudo, die ähnlich wie die Selus dargestellt ist, eine kleine eidechse zu sehen, die der verfasser se allegorisirend interpretirt: "celui qui se réjouit du patronage tatélaire de cette divinité peut se passer de tout autre gardien et dermir en repos." Uebrigens sieht er in dem beigeschriebenen VA-LETV nicht eine abkürzung von Valetudo, sondern die andeutung von dem spruche des Archagathus, dem ahnhern der gens Acilia (?), nämlich vale tuae salutis (?). 4) In der legende FIDES MILL-TVM etc. auf einer münze des Maxentius stehen die buchstaben LI etwas vereinzelt, deshalb glaubt der verfasser sie bedeuten 51 als zahl der siege des kaisers über seine feinde. Es ist nicht die erste art dieser erklärungen des verfassers, andere ebenso kemische bringt die Berliner zeitschrift für münzkunde. — p. 218-224 enthält den nekrolog des Marquis de Lagoy, eines im april zu Aix verstorbenen numismatikers.

Revue archéologique, 1860, 7: du Méril, de l'usage non interrompu jusqu'à nos jours des tablettes en cire p. 1—16. Ausgehend von den in Siebenbürgen gefundenen wachstafeln stellt der verfasser die stellen der alten zusammen, aus denen der gebrauch derselben nachzuweisen ist und schliesst daran notizen aus schriftstellern und dichtern des mittelalters, die die fortdauer beweisen. — Mariette, lettre à M. le vicomte de Rougé sur les résultats des fouilles entreprises par ordre du vice-roi d'Egypte, p. 17—35. — Perrot, Daton, Néopolis, les ruines de Philippea, p. 45—52: der verfasser im begriff Thasos zu besuchen, wird auf dem festlande durch ungünstigen wind zurückgehalten und hat bei der gelegenheit die lage von Daton, Neapolis und Philippi natersucht; die reste des alterthums scheinen nicht sehr zahlreich

zu sein, namentlich nicht bei Neapolis, weil die gegend zu allen zeiten bewohnt war und das mittelalter die überreste der alten stadt verbaut und verbraucht hat.

— 8. Perrot, Daton etc. (fortsetzung), p. 67—77. Eine inschrift auf einem platze gefunden, der wahrscheinlich der marktplatz von Philippi gewesen ist, in fünf zeilen: BAIBION OT AAE-PION ΦΙΡΜΟΝ | ΤΟΝ ΚΡΑΤΙΟΤΟΝ | Ο ΔΗΜΟΟ ΕΚ ΤΩΝ ΙΔΙΩΝ. Seit Belon im 16. jahrh. in diesen gegenden gewesen ist, muss sich viel verändert haben, von vielem was er gesehen hat, ist keine spur mehr, doch ist das sogenannte tropäum des Vibius, das auch Cousinéry ausführlich besprochen hat, noch vorhanden. Das volk bezieht noch heutigen tages viel auf Alexander den Grossen, dessen name in einen gewissen nimbus gehüllt ist. Auf einer grabstele steht die inschrift:

C. POSTYMIVS IANVARIVS SEVIR AVG AN.... H. S. E.

In Drama erkennt der reisende Drabescus, die reste des alterthums gehen nicht über die römische zeit zurück, die einwohner haben interesse dafür, manches hat der griechische pope in seinem hause vereinigt. Schliesslich einige topographische bestimmungen für den plan der schlacht bei Philippi. — Martin, opinion de Manéthon sur la durée totale de ses trente dynasties égyptiennes et sur la simultanéité de quelques-unes d'entre elles, p. 78—90. — Du Méril, de l'usage des tablettes de cire (forts.) p. 91—100, bezieht sich vorzugsweise auf das mittelalter. — Creuly, sur une inscription latine de Suèvres, p. 101—104. Eine schon von Caylus und Duchalais besprochene inschrift:

AVG. APOLLINIS COSMIS LVCAN D. S. P. D.

Creuly liest: [Numini] Augusto Apollinis Cosmii sacrum. Lucanus de sua pecunia dedit, indem er in Cosmius ein epitheton des Apollon (von κόσμος) erkennt, als un élégant surnom restitué au dieu des beaux-arts. — Beulé, les muses Ilissiades, p. 105—106; ein auf der Akropolis gefundenes relief, vier namentlich nach oben verstümmelte frauengestalten, mit schöner gewandung, die Beulé geneigt ist für ilissische Musen zu halten (Paus. I, 18). — Ruelle, le philosophe Damascius, etc. (forts.) p. 107—20, bespricht die schriften des philosophen, insbesondere die, welche betitelt ist: ἀπορίαι καὶ λύσεις περὶ πρώτων ἀρχῶν.

— 9: Martin, opinion de Manéthon, etc. (schluss), p. 131—49.

— De Saulcy, guerre des Helvètes, première campagne de César. I, p. 165—86. Nach einer übersetzung der betreffenden capitel des ersten buches de bello Gallico geht der verfasser auf die einzelheiten ein; für Orgetorix wird aus münzen der name Orciti-

rix, für Dumnorix ebendaher Dubnorix hergestellt (s. oben p. Sodann sind die beiden strassen für die Helvetier nachgewiesen, die eine durch den pass Pas-l'Ecluse, noch heute ganz Caesar's worten entsprechend, die andere durch das land der Allebrogen; über den Jura kann keine gangbare strasse gewesen sein. Sodann wird ex eo oppido pons ad Helvetios pertinet erklärt: der verfasser vermuthet, dass das alte Genf auf der Rhoneinsel gelegen habe; ferner notizen über Cäsars vorbereitungen zur abwehr der Helvetier, aus denen folge, dass er schon lange die gefahr vorausgeschen habe. — Ruelle, excerpta novem e Damascii libro (forts.), enthält das vierte stück, text, übersetzung und neten, p. 193-99. — Penguilly l'Haridon, tumulus gaulois de Suriauville p. 200-205. - Mariette, extrait d'une lettre à M. Iomard, p. 206-207, über weitere ausgrabungen in Aegypten und das in Kasr-el-Eli zu errichtende museum. — Mérimée, p. 210-11, abbildung eines mannes (von einem griechischen vasenbilde in London), der den speer mit dem amentum schleudert: die sache ist trotzdem noch nicht aufgeklärt, wir müssen die in aussicht stehenden versuche abwarten.

Revue numism. 1860, 3: de Saulcy, lettres sur la numism. gauloise V. VI, p. 164-174: es werden münzen der Mandabier nachgewiesen, nach typus und fundort mit denen der Sequaner in verbindung zu setzen, deren clienten sie gewesen sein müssen. Den versuch eine münze von Pästum hierher zu ziehen, können wir übergehen, der verfasser hat ihn (siehe das folgende heft) wieder zurückgenommen. Juvenal's Arviragus (IV, 126. 127) findet sich auch auf münzen, doch mit weglassung des artikels ar BIRACOS genannt, die bretonischen chroniken nennen ihn dagegen Meursgius. — De Longpérier, note sur la forme de la lettre F dans les légendes de quelques médailles gauloises, p. 175-189. Aus inschriften stellt der verfasser die eigenthümliche form des F (11) zusammen, wie sie sich auch auf einigen gallischen münzen findet: es handelt sich besonders um die mit Orcitirix Atpili f. und Germanus Indutilli f., von denen die letzte den abenteuerlichsten erklärungen ausgesetzt gewesen ist. Das II in gallischen inschriften statt E wird noch in einer inschrift des Aurelian nachgewiesen, P für R ist sehr häufig, wie umgekehrt in macedonischen inschriften der kaiserzeit R für P: gelegentlich ist bemerkt, dass Brennus doch eigenname ist und nicht titel: von interesse. ist auch die lange reihe gallischer eigennamen auf -illus und -illa, die der verfasser zusammengestellt hat. Die ansicht ist sicher irrig, que l'écriture phénicienne avait à l'origine conservé chez les Grecs, les Latins, les Gaulois, les Ibériens, la faculté d' exprimer certaines voyelles et les consonnes redoublées, sans qu'elles fussent tracées: er nennt das une faculté sémitique! v. Rauch, attribution de quelques médailles à Lappa de Crète, p. 190-194: die münzen mit 1 und stierkopf, welche Müller in

Kopenhagen nach Lakedaimon gelegt hat, werden hier wegen des fundortes und einiger anderer triftiger gründe nach Lappa auf Kreta gelegt (s. auch Götting. gel. anz. 1859, p. 1718, wo die hier taf. IX, 2 abgebildete münze beschrieben wird). — de Witte, note sur les médailles de Lappa de Crète (p. 195—196) stimmt dieser änderung bei und theilt noch einige andere münzen dieser stadt mit ausgeschriebenem namen mit.

Nr. 4: de Saulcy, lettres sur la numismatique gauloise, VII—IX, p.249—265: es wird eine vom verfasser in einem frühern briefe nach Gross-Britannien gelegte münze in folge eines deutlicheren exemplars (L . ARTVE | C . COMIN | IIVIR) nach Paestum verlegt. — Eine kleine potinmünze mit VARTICE wird dem von Caes. B. G. V, 45, 49 erwähnten Vertico, drei bronzemünzen dem häuptling der Anden, Dumnacus (B. G. VIII, 26 sqq.) gegeben.— Endlich werden einige münzen besprochen, die der verfasser den Senones zuweist, und zwar den häuptlingen Cavarinus, Moritasgus und Acco. — v. Prokesch - Osten, description de quelques médailles grecques p. 266-279: eine reihe von schönen griechischen münzen, unter denen hervorzuheben sind eine goldmünze des königs Timarch von Babylon und zwei kupfermünzen eines vorgängers desselben Molon. Ein paar goldmünzen von barbarischem gepräge, die der besitzer aus Erzerum erhalten hat, werden einem volke am kaspischen meere, etwa den Alanen, zugewiesen. Ueber die münze der Sinder siehe Göttinger gelehrte anzeigen 1855, nachr. nr. 3, und 1858, p. 1940, wo der hier richtig bestimmten münze ihre heimath nachgewiesen worden ist, während der besitzer sie nach Lindus legte. — Die münzen von Sala dürften mit grösserm rechte nach Samothrake gelegt werden; über die unbestimmten, ohne das original oder eine abbildung zu haben, ein urtheil zu geben ist kaum möglich. — De Vogüé, monnaies juives, p. 280-294. — Chaudruc de Crasannes, un médaillon d'or de Constantin le Jeune, p. 294-296, ein dreifacher aureus, mit GLORIA ROMANORVM in Trier geprägt. - Vallier, p. 315-38, bespricht münzen barbarischer nachahmung und zum theil mit rückwärts zu lesender schrift, nach dem vorbilde der gewöhnlich Lugdunum zugewiesenen Augustus- und Tiberius - münzen in gross-erz.

The Litterary Gazette Nr. 45—48, 1859. — Nr. 49. Anzeige von 1. Lepsius königsbuch etc.; 2. Chronologie von Parker (nach dem marm. Arundel.; der verfasser weicht von Selden um zwanzig jahre ab); 3. Lepsius, the XXII Egypt. Roy. Dyn. translated by W. Bell; 4. Transactions of the chronological institute of London; die erste veröffentlichung dieser neu zusammengetretenen gesellschaft, hauptsächlich medische, assyrische und biblische chronologie behandelnd. — Am schluss seiner besprechung räth der berichterstatter, um zu genaueren resultaten in der griechischen chronologie zu gelangen, die von Thuc. II, 28 erwähnte

748 Miscellen.

totale sonnenfinsterniss zum ausgangspunkt für die ehronologischen berechnungen zu nehmen. — Nr. 50-53. — Nr. 54-60. — Nr. 61: Peter Whelan: verzeichniss römischer kupfermünzen, welche bei Cowlam, Yorkshire in einer anzahl von mehr als 9000 gefunden werden sind und welche von Gallienus bis Constantius Gallus reichen. -Celtische pfahlbauten in Irland und Schottland, im anschluss an Wilds' der irischen academie neuerdings vorgelegte mittheilungen. - Nr. 62: Long: A Survey of the Early Geography of Western Europe; hauptsächlich über die frage, ob die britischen Belgier Germanen oder Celten waren; Long entscheidet sich gegen Barnes für den celtischen ursprung der Briten; die Druidenreligion führt er auf die samothracischen und eleusinischen myste-Angehängt ist dem buche eine homerische geograrien zurück. phie. Wegen der Cimmerii (d. h. der britischen Cymri) enthält nach Long die Nordsee den eingang zur unterwelt, und Helgoland ist der hades selbst; Phaeacia ist Carthago; Corcyra dage-Ohne diese ergebnisse weiter zu kritisiren, ergen Loudiyiov. kennt der berichterstatter den fleiss der untersuchungen des verfassers an. - Nr. 64: anzeige und auszug von Alexandre's ausgabe von Πλήθωνος κόμων συγγραφής τὰ σωζόμετα, mit übersetzung von Pellissier und noten von Vincent, Paris, Didot. Nach dem beurtheiler vermag dies werk auf's beste zu zeigen, dass gelehrsamkeit nicht ein monopol Deutschlands oder der englischen universitätsprofessoren sei [s. Phil. XIV, p. 440]. — Nr. 66: Illustrations of Roman London, by Charles Roach Smith: eine zusammenstellung der von dem verfasser seit 25 jahren in der Archaeologia und in andern zeitschriften erschienenen aufsätze über Londinium Augusta, enthaltend eine feststellung der gränzen der alten stadt, der lage der wichtigeren öffentlichen gebäude, der überbleibsel der mauern, ferner die sämmtlichen auf dem boden des römischen Londons gefundenen inschriften, beschreibung der sculpturen, mesaikfussböden, kunstgegenstände, häuslichen utensilien, welche - grösstentheils bei umlegung der abzugskanäle und im beisein von Smith — zu tage gefördert sind und im britischen museum aufgehoben werden, nebst den abbildungen derselben.- Nr. 67. 68. - Nr. 69: Fields neue ausgabe der Septuaginta wird sehr gelobt. Man erfahrt aus der anzeige, dass in Oxford ein besonderer lehrstuhl für die erklärung der griechischen übersetzung des alten testaments gegründet worden ist. -Nr. 70: Sussex Archaeolegical Collections Vol. IX: nachricht von einer in Sussex entdeckten römischen strasse und den resten eines grossartigen mauseleums in Pulborough. — Nr. 74: Osburn (dessen buch The Menumental History of Egypt Bunsen in der vorrede zum dritten bande ganz werthlos genannt hatte): angriff auf Bunsen; behauptung, dass dieser aus seinem buche wenigstens funfzehn der wichtigsten historischen angaben, ohne es zu nennen, entnommen habe; widerlegung des von Bunsen, nach Horner, gegebenen nachweises

einer 20,000 jährigen dauer der ägyptischen geschichte. — H. C. H.: berichtigung der darstellung, welche Donaldson in der fortsetzung von O. Müller's geschichte der griechischen literatur über die entstehung der Septuaginta giebt; besonders zurückweisung der zweifel, welche gegen Aristeas glaubwürdigkeit in betreff seines berichts darüber erhoben worden sind. - Nr. 75: John Taylor's werk: The great pyramid. Why was it built? and Who built it? Der verfasser sucht zu beweisen, dass die pyramiden nicht zu grabstätten der erbauer bestimmt gewesen seien, sondern dass sie der nachwelt als eine beglaubigung dienen sollten, dass die Aegypter die kugelgestalt der erde kannten und in den dimensionen der pyramide die verhältnisse des radius und der peripherie der erde in unvergänglicher weise niedergelegt hätten. Die erbauung schreibt er Joktan, einem nachkommen Sem's zu. -Whewell: The Platonic dialogues for english readers; eine nicht wortgetreue, öfter abgekürzte bearbeitung des griechischen textes. - Nachricht von einer münze des königs Seuthes I von Thracien and beschreibung derselben, p. 550, 551. — Nr. 77: Latham sucht zu beweisen, dass Priyadarsi kein anderer als Phraates I, der vierte Arsacide gewesen sein könne, p. 599. denarius der plebejischen gens Aelia oder Allia mit der aufschrift P. Paetus, p. 600. — Nr. 78: Antiquitäten aus Kirkby Thore, dem vermeintlichen Brovonacae der Römer. - Nr. 86: anzeige von: Les Ennéades de Plotin traduites pour la première fois en français par Bouillet. — Ein brunnenförmiges grab, ähnlich dem, welches Roach Smith in Illustrations of Roman London beschreibt, ist zu Bekesbourne in Kent entdeckt worden. - Nr. 87 (19. Febr. 1860): die oden des Horaz ins englische übersetzt von Theodore Martin. — N. 88-89. — Nr. 90: Weitere nachricht von den ausgrabungen in Wroxester (s. Philol. XIV, 461). - Nr. 91: Records of Roman History from Cn. Pompeius to Tiberius Constantinus as exhibited on the Roman coins collected by Francis Hobler, formerly Secretary of the numismatic society of London 1860, [Zu diesem werke ist, obgleich früher erschienen, Donaldson's Architectura Numismatica eine ergänzung, weil diese "erläuterung der architectur durch münzen" sich zum theil auf die Hoblersche sammlung gründet]: der verfasser legt in diesem buche die ergebnisse dar, welche aus den münzen für die kriegsgeschichte, für das häusliche leben, die religion, die geschichte der eroberungen (besonders Britanniens und Jerusalems) u. s. w. erhellen. weist zn gleicher zeit nach, wie in der artistischen ausführung der münzen ebensowohl anfangs die steigende bildung, als später der verfall des reichs sich abspiegelt. - Nr. 92-95. - Nr. 96: auszug aus Tyrwhitts vortrag in der Royal Asiatic Society, welcher zu beweisen sucht, dass die von Theon (aber nicht die von Syncellus) nach Ptolemaeus gegebene chronologie der babylonischen könige die richtige ist. - Nr. 97 - 106. -

Nr. 107: Plato's dialoge, ins englische übernetzt von Whomel, II. theil: die antisophistischen dialoge. Die kürzungen, welche Whowell sich erlaubt hat, angeblich, um das resultat der untersuchngen Plato's in ein helleres licht zu bringen und übersichtlicher zu machen, werden als eine beeinträchtigung der methode Plato's, — welche die hervorragendste seiner eigenschaften bildeten, — getadelt. Die einleitungen werden "deutlich", aber "nicht tief" genannt.

Journal of the royal asiatic Society of Great Britain and heland, XVII, 2. London, 1860, p. 309. On the Indian embassy to Augustus. By Osmond de Beauvoir Priaulæ. Der verfanser zeigt, dass der könig Porus, dessen bei gelegenheit dieser genantschaft von Strabo gedacht wird, nicht der Paurava-fürst, der nachfolger von Kadphises II, sein kann, für welchen Lassen ihn hält; er versucht zu beweisen, dass die gesandtschaft von der westküste der ostindischen halbinsel, von Barygage, ausging, dass die gesandten Buddhisten und die urheber ihrer absendung alexandrinische kaufleute waren.

The Dublin Review, Nr. XCIV, Febr. 1860: die quellen der alten ägyptischen geschichte im anschluss an die bekannten werke von Bunsen und Rawlinson und an ein buch des Cardinal's Wisemann: Twelve lectures on the connexion between science and revealed religion. Der verfasser dieser übersicht wendet sich hangtsächlich gegen die aufstellungen Bunsen's, welche den gewöhrlichen annahmen, die in der chronologie und in den weltbegebesheiten nach der bibel gemacht werden, widersprechen. - Nr. XCV, mai, 1860: "die griechische philosophie", eine summarische übersicht im anschluss an: 1) Lectures on the history of ancient. philosophy by William Archer Butler, Cambridge; 2) A biographical history of philosophy by G. H. Lewes, London. Der verfasser untersucht 1) die quellen, aus welcher die griechische philosophie abgeleitet worden ist; 2) die bemerkenswerthesten unwandlungen, welche sie erfahren hat; 3) ihre berührungspunkte mit der modernen philosophie. In dem ersten abschnitt betrachtst er hauptsächlich, welchen einfluss der aus dem ursprünglichen monotheismus zuerst hervorgegangene pantheismus, dann der sich wieder daraus entwickelnde polytheismus auf die griechische philosophie haben musste; und sucht eine beträchtliche einwirkung des orients auf die entwicklung der griechischen denkweise nicht nur aus einzelnen dogmen, sondern sogar aus erscheinungen der architektur (nach Fergusson, handbook of architecture) nachsaweisen; er schreibt das mystische element in der griechischen religion und philosophie dem orientalischen (pantheistischen) mysticismus zu, in welchem allein noch fruchtbare keime einer weltansicht gelegen hätten, woher es denn auch komme, dass die Rimer, die nur den reinen polytheismus gekannt hätten, der sche pfung einer eignen philosophie unfähig gewesen wären.

Edinburgh Review, Nr. 223, July, 1859: The Acropolis of Athens. Art. II. — 1) L'acropole d'Athènes. Par E. Beulé, ancien membre de l'école d'Athènes. 2 vols. Paris. 1853. 2 Études sur le Peloponnèse. Par E. Beulé. Paris, 1855. Athènes aux XV, XVI et XVII. Siècles. Par le Comte de Laborde 2 vols. Paris, 1854. 4) La Minerve de Phidias restituée par M. Simart d'après les textes et les monuments figurés. Par Alphonse de Calonne. Paris, 1855. Hiervon enthält nr. 3 eine geschichte der zerstörung der athenischen denkmäler, besonders |s. Philol. XIV, p. 686. durch Morosini's eroberung; nr. 1 werthvolle beiträge zu den fragen über die beschaffenheit der befestigung Athens und der wichtigsten kunstdenkmäler, über das wesen der panathenäischen procession, wobei indess, wie für nr. 2, dem ver fasser der vorwurf gemacht wird, dass er den alten mythen dieselbe beweiskraft wie der wirklichen geschichte beilege und dass er, wenigstens für die gebäude des Peloponnesus, seiner phantasie ohne thatsächlichen anhalt einen zu weiten spielraum gewähre; nr. 4 richtet sich gegen einzelne aufstellungen in nr. 1 über die Athene des Phidias und nimmt hesonderen bezug auf einen versuch des hrn Simart, (für den herzog von Luynes in schloss Dampierre) die berühmte bildsäule in kleinerem masstabe, aber in ähnlicher weise, zu reproduciren. — Nr. 224, oct., 1859: 1) Monumenta Epigraphica Pompejana. l. pars. Inscriptionum Oscarum apographa, von Fiorelli, Neap. 1854. 2) Le Case ed i Monumenti di Pompei von Niccolini, Neap. 1854-57. 3) Graffiti di Pompei. Inscriptions et Gravures tracées au stylet von Raph. Garucchi, Par. 1856. 4) Un Graffito blasfemo nel Palazzo dei Cesari, Rom. 1856. 5) Intorno ad una Iscrizione Osca, recentemente scavata in Pompei, von Raff. Garucchi, Neap. 1851. — Der aufsatz verbreitet sich über die graffiti (mit einem spitzen werkzeug in den stein eingekratzte oder mit kohle auf die mauern gezeichnete inschriften und abbildungen) in ihrer wichtigkeit für die kenntniss des socialen lebens und der orthographie der alten. besonders nach auszügen aus Garucchi, dessen buch die hauptquelle hierfür bleibt, bis Fiorelli's werk, das bis jetzt nur die oskischen inschriften umfasst, vollendet sein wird, p. 411-438. Nr. 225, jan. 1860: anzeige von George Rawlinson's Herodot: [s. Philol. XIV, p. 795.] Der aufsatz untersucht, welche glaubwürdigkeit Herodot als reisendem und geschichtschreiber zugestanden werden müsse und sucht ihn besonders gegen Mure's verdächtigungen zu schützen; er zeigt seine zuverlässigkeit durch die übereinstimmung seiner angaben mit den ergebnissen der erforschung der monumente für die geschichte Aegyptens und folgert sie danach auch für die assyrische und babylonische geschichte. Die resultate der forschungen Sir Henry Rawlinson's in der keilschrift werden nach den excursen des letzteren zur Herodot-übersetzung kurz angegeben, und besonders für chronologie und das namensverzeichniss

der herrscher mit Herodots angaben verglichen, auch bescheidene zweifel an der richtigkeit einzelner entzifferungen, besonders ven namen, geäussert. - Nr. 226, april, 1860: English Local Nomenclature. Unter andern wird auch eine anzahl derjenigen namen augeführt, welche aus dem celtischen stammen und in den lateinischen schriftstellern sich vorfinden; und dabei nachgewiesen, dass der wohnort, den man den Iceni (Tacit.) nach den namen Ickworth, Ickborough, Iken etc. (in Norfolk und Sussex) gegeben hat, unsicher ist, weil auch namen wie Iccomb in Worcestershire, Ickenham in Middlesex, Ickford in Bucks, Ickham in Kent vorkommen; der anfang Iko scheint nicht celtisch, sondern sächsisch zu sein. -Nr. 227, juli, 1860: Cardinal Mai's edition of the Vatican Codex. Es wird eine kurze geschichte der handschrift gegeben und ausgeführt, wodurch namentlich die erste ausgabe Mai's (H malaia καὶ ή καινή Διαθήκη) nicht die erforderliche genauigkeit hat ergeben können, weshalb denn für das neue testament abgesondert sehr bald eine zweite ausgabe ('Η καινή Διαθήκη, 1859) erfelgt ist, welche mit einer grösseren zuverlässigkeit die lesart des cod. Vaticanus giebt; es wird ferner auseinandergesetzt, welch' einen grossen kritischen werth dieser abdruck hat, wenn man daneben des Dänen Birch's, Bentley's (namentlich die noch ungedruckte, in Cambridge Trinity college aufgehobene, durch Mico für ihn angefertigte), Bartolocci's (Paris) und Rulotta's collationen desselben codex dabei zu rathe zieht. Zu einer fac-simile ausgabe hat die päbstliche regierung wenigstens die erlaubniss gegeben. Jetzt wird der wunsch ausgesprochen, dass ein fac-simileabdruck des Tischendorfschen codex vom Sinai veranstaltet werden möchte, p. **256—266**.

The National-Review, nr. XX, april, 1860: Plutarch's Lines. The translation called Dryden's corrected from the Greek and revised by A. H. Clough, 5 vol. (s. oben p. 384). Teber den werth, den Plutarch's biographien auch jetzt noch haben, weniger als sichere historische quelle, als insofern sie einen schatz von anecdoten aus dem alterthum und eine fundgrube von schilderungen der lebensweise der alten darbieten. - Nr. XXI, juli 1860: The National History of the Ancients. Im anschluss an 1. die Herodotübersetzung Rawlinson's, bd. 2, London 1858. 2, Donaldson's fortsetzung der C. O. Müllerschen literaturgeschichte des alten Griechenlands 3 bände, London, 1858, und 3, die Aristotelesausgabe von C. H. Weise (Tauchnitz) Leipzig. 1843. Der verfasser sucht nachzuweisen, dass die alten in intuitiver weise auch in den naturwissenschaften viele allgemeine sätze und ansichten aufgefuuden und ausgesprochen haben, auf welche die genauere detailforschung der neuern zuletzt wieder zurückgekommen int und dass auch die wichtigsten fragen, welche jetzt den naturforscher, besonders physiologen, beschäftigen, grösstentheils von den alten schon aufgeworfen worden wären. Obgleich, um diese behauptungen zu rechtfertigen, der verfasser noch manches andere hätte anführen können (vgl. Philol. XIV, 2, 396) so überschätzt er doch die leistungen der alten in der naturwissenschaft beträchtlich. Auch gebraucht er wohl manche ausdrücke nicht in dem sinne der alten, wie des Empedokles veixog und gibie, woraus er schlechthin repulsion und attraction macht; die teleologischen äusserungen des Sokrates gegen Aristodemus in den Memorabilien dehnt er zu der anschauung der übereinstimmung der lebensweise und des körperbaues der thiere bis zu der "teleologischen anatomie" der neuern aus; auch möchte zu bedenken sein, dass, wenngleich die neuere naturforschung den begriff atom von Democrit entlehnt hat, für sie dieser begriff doch keinen andern werth hat, als insofern er der rechnung in den physikalischen und mechanischen problemen und den stöchiometrischen quantitätsbestimmungen in der chemie zu grunde liegt u.s. w. Es würde dagegen eine für die philologie sowohl, wie für die geschichte des menschlichen geistes überhaupt, wichtige arbeit sein, wenn nicht nur das ergebniss der naturforschung der alten, sondern auch die methode derselben gegenüber dem fortschritt, welchen beide bei den neuern gewonnen haben, in einen genauen vergleich gestellt würden. Es müsste das zuerst für die einzelnen disciplinen unternommen werden, in ähnlicher weise, wie es ganz neuerdings für die botanik von dem Schnepfenthaler Lenz (botanik der alten Griechen und Römer, Gotha 1858) geschehen ist: p. 24-45. — Horaz. In anschluss an die von noten und einer lebensbeschreibung begleitete englische übersetzung von Theodor Martin, London, 1860. Bemerkungen (ganz allgemeine) über Horaz als dichter und menschen: p. 93-110.

The Westminster Review, nr. XXXIII, jan., 1860: Whewelf's übersetzung der dialoge Plato's. Der berichterstatter theilt die dialogen Plato's in zwei klassen: solche, in welchen wörter und begriffe erklärt und vor zweideutigkeit sicher gestellt werden; solche in denen Plato auf seine ideenlehre und das wesen der seele eingeht. Die beweise für die unsterblichkeit der seele im Phädon hält Whewell für sokratisch und unzureichend; er findet den bündigeren und eigentlich platonischen beweis in der politeia: p. 279 - 281. - Nr. XXXIV, april, 1860: Plutarch and his Im anschluss an die besprechung der oben angeführten Plutarch - übersetzung. Clough hat der übersetzung eine lebensbe: schreibung Plutarchs beigegeben; der verfasser dieses aufsatzes sucht dieselbe zu vervollständigen, indem er ein bild von Plu tarchs zeit hinzufügt und dabei handelt über: erziehung in Athen; Nero's reise durch Griechenland; den ausbruch des Vesuy; schilderungen des grammaticus (oder professor der philologie); die gegenstände des unterrichts; die reaction in der heidnischen religion und den kampf des heidenthums und des christenthums in jenen zeiten. — Nr. XXXV, juli, 1860: Rawlinson's, Bamp-

The historical evidence of the truth ton Lectures for 1859. of the Scripture records stated anew with special reference to the doubts and discoveries of modern times. By George Rawlisson, London, 1859: gehört insofern hierher, als Rawlinson auch besonders Herodot's und anderer alter schriftsteller angaben mit denen der bibel vergleicht. Der berichterstatter findet Rawlinson übergläubig und äussert sich zuletzt; "wir wenden uns, um einen äussern beweis für die wahrheit des christenthums, an Rawlinson. Er kommt beladen mit der ausbeute des alterthums. Begrabene städte haben ihre schätze hergegeben. Die ateine rufen laut von der wand, um, was er zu beweisen verspricht, zu bezeugen. Parturiunt montes. Wir haben sein buch mit strenger aufrichtigkeit gelesen, um schliesslich zu erfahren, dass für den nachweis der richtigkeit der bibelüberlieferung des alten testaments (mithin auch für den zweck, die profanschriftsteller mit der bibel in übereinstimmung zu zeigen) durch alle die assyrischen ausgrabungen ein dem nichts gleichkommendes ergebniss berbeigeführt worden ist: p. 33-49. - Anzeige des vierten bandes der Rawlinsonschen Herodot-übersetzung, p. 264-266. Für wie wichtig die arbeit der beiden Rawlinson in England gehalten wird, beweist am besten der umstand, dass beinahe alle wissenschaftlichen blätter ihr eine ausgedehnte beachtung widmen und ihre spalten mit berichten aus derselben füllen.

The North American Review, jan., 1860, nr. CLXXXVI: das assyrische reich; im anschluss an die besprechung der Rawlinsonschen Herodot-übersetzung, des werks von Bonomi, [in welchem Botta's und Layard's entdeckungen zur erklärung der heiligen schrift benutzt werden] und von Fergusson's Palaces of Niniveh and Persepolis restored. — Ramsay's manual of latin prosody wird getadelt und nachgewiesen, dass es an einer gründlichen bearbeitung der lateinischen prosodie fehlt: p. 268—270. — Nr. CLXXXVII, april, 1860: The Letters and Times of Basil of Caesarea, im anschluss an die ausgabe von Basilius briefen, Paris, 1839, p. 356—395. — Anzeigen von Villemain's essai sur le génie de Pindare p. 521—524 und von Winer's (in's englische übersetzt von Masson, Edinburgh und Philadelphia 1859) und Buttmann's grammatiken des neuen testaments, p. 546—548.

Augsburger allgemeine zeitung, 1860, beilage nr. 234. 235: Döderlein, öffentliche reden, bd. II, 1860: werden sehr gelobt und ihr character näher entwickelt. — N. 247: Layard klagt mit besonderer rücksicht auf die reste des mausoleum aus Halikarnass über die schlechte verwaltung des British Museum. — Beilage zu nr. 249: Ch. A. Lobeck: nekrolog. — Nr. 277, ausserord. beil. zu nr. 279, beil. zu nr. 282, zu nr. 285: die philologen-versammlung in Braunschweig, I. II. III. IV.

Ausland, 1860, nr. 7: der specht als heiliger vogel: die ansichten des alterthums wie der neuzeit über diesen vogel and der

an ihn sich anschliessende aberglaube bei den verschiedensten völkern wird besprochen. — Nr. 11: zur geschichte der taschentücher (aus dem Musée des sciences): für die alten wird auf Plautus und Juven. Sat. VI, 147 verwiesen: für den alten gebrauch bei den germanischen völkern Jehan de Meurs belagerung von Troja angeführt und zwar die verse:

De ault des turres, Hélène se bailloit à veoir, Vuidant moult plors, et moliant son mouchoir:

dann von der neuen zeit gehandelt. — Nr. 13: Restitution der Römerbrücke von Alcantara: aus der Illustration: diese alte brücke in Spanien ist jetzt durch Alexandre Milan hergestellt und so, dass die arbeit des spanischen architekten von der des römischen baumeisters nicht zu unterscheiden sei, was als ein glänzender erfolg hrn Milan's dargestellt wird.

Blütter für literarische unterhaltung. 1860, nr. 27, p. 502: notiz: "wie hr. dr. Menzel zu lesen fortfährt": von M. Herts, der nachweis't, wie Menzel in literbl. nr. 26 ganz verkehrtes und falsches aus dem aufsatze von Hertz über E. Hesse referirt hat [s. unt. p. 756].

Deutsches museum, 1860, nr. 18. 19: Julius Braun, reformbedürfnisse in den alterthumsstudien, III, IV: in III wird von Hermes gehandelt, der aus dem zusammenschmelzen dreier ägyptischer götter namens Thot entstanden sein soll, in IV von Athene, Rhea, Aphrodite und andern hehauptet, sie seien aus der einzigen Neith entstanden; der verfasser kommt dann auf die Pelasger, die er mit Röth für Semiten erklärt [s. Philol. XVI, p. 552]. — Die lehrernoth in Preussen I. II: die schattenseiten der stellung der lehrer an den preussischen gymnasien werden eindringlich geschildert. | Es ist sehr viel beherzigenswerthes gesagt: nur schadet sich der verfasser dadurch, dass er die schattenseiten zu einseitig bervorhebt. Vieles von dem hier gesagten ist schon oft beklagt: eins aber ist so scharf noch nicht hervorgehoben, die falsche stellung nämlich, welche directoren oft ihren lehrern gegenüber einnehmen]. - Nr. 20: Julius Braun, reformbedürfnisse in den alterthumsstudien, V: nachdem in den frühern abschnitten proben von dem religiösen bezug Aegyptens auf Griechenland gegeben, sucht in diesem artikel der verfasser das, was auf Aegypten sich nicht zurückführen lässt, aus Asien abzuleiten.

Gersdorf's repertorium, bd. XVIII, heft 5, p. 255: Dirksen, die römisch rechtlichen mittheilungen in des Tacitus geschichtsbüchern. Aus den abhandlungen der königl. acad. der wissensch. zu Berlin. 1860.

Göttingische gelehrte anzeigen, 1860, nr. 183, 184: Chwolson über Tammûz und die menschenverehrung bei den alten Babyleniern. 4. Petersb. 1860: anzeige von II. Ewald, der viele ansichten des verfassers bekämpft. — Nr. 187: Annusire de la société archéologique de la province de Constantine: 1858—1859, bd. IV:

anzeige von H. Evald: es wird das arabische berücksichtigt: dabei darauf aufmerksam gemacht, dass wie nach den neupunischen, so auch nach den römischen grabinschriften in Afrika ungemein viel menschen in der fünf- oder zehnzahl des lebens gestorben vorkommen, woraus geschlossen wird, dass man eben in Afrika zu jenen zeiten sich mit ungefähren angaben der lebenslänge begnügt habe [vgl. oben p. 741].

Heidelberger jahrbücher, 1860, märz: aus den literaturberichten aus Italien von Neigebaur heben wir hervor p. 231: Historia dell' antica Grecia del D. Tom. Sanesi, Firenze, 1859; p. 233: Monografia di Bobbio, di Dan Bertocchi. Pinerolo, 1859: der verfasser ist stallmeister der höhern cavallerieschule zu Pinerole; p. 236 fig. werden übersetzungen des Virgil von Duca, Bucelleni, Prato, Maineri, Sapio, des Tacitus von G. Bastelli, des Plutarch von Adriani, alle aus den jahren 1858 und 1859 ganz kurz besprochen.

Lehmann, magazin für die literatur des auslandes, 1869, nr. 7: Dübner's griechische grammatik: auszug aus der Revus de l'instruction publique: einige eigenthümlichkeiten derselben werden kurz besprochen. — Nr. 10: das mausoleum zu Halikarnasa, eine kurze beschreibung der auffindung und der reste. — Nr. 14: neue griechische literatur: anzeige von Λ. Kyprianos schrift περὶ τῶν Ἑλλητικῶν τοῦ Ξενοφῶντος, Athen, 1859, worin nachzuweisen versucht wird, dass unsere Hellenika das kümmerliche machwerk eines epitomator seien [s. unt. p. 759].

W. Menzel literaturblatt, 1860, nr. 20—22: Frans Kugler, handbuch der kunstgeschichte, bd. II, 1859. — Nr. 25: K. Zell, Ferienschriften. Neue folge. bd. I. Heidelberg 1857. — Nr. 36: Helias Eoban Hesse, von M. Herts, 8. Berlin, 1860: es wird getadelt, dass Hesse als nachahmer Virgils, und nicht Ovid's hingestellt, ferner dass er in seiner poesie überhaupt falsch aufgefasst werde, er sei ein durchaus leichtfertiger poet, der den grossen kämpfern der reformationszeit nicht an die seite gestellt werden könne. M. Hertz hat sich dagegen in bl. f. liter. unterhaltung, s. eben p. 755, vertheidigt und dem verfasser dieser anzeige arge fahrlässigkeit im referat über die schrift nachgewiesen].

Morgenblatt, 1860, nr. 15: tanz und mimik: indem die bestrebungen der neuzeit hinsichtlich dieser künste critisirt werdes, wirft der verfasser auch geistreiche blicke auf das alterthum.

Neue jahrbücher für philologie und paedagogik, her. von R. Dietsch und A. Fleckeisen, 1860, hft IX: 44. Rumpf, anzeige von J. Bekker's Carmina Homerica. — 45. H. Stein, über die neuem ansichten von der lykurgischen landvertheilung. — 46. Lipsim, der metriker Heliodorus, mit anz. von H. Keil, Quaestionen grammaticae [s. oben p. 648]. — 47. Volckmann, emendantur der oracula. — 48. J. Jeep, zu Cicero's reden. — 49. Muther, su Cicero de officiis und de amicitia. — 50. Sievers, anzeige von Imhof, T. Flavius Domitianus. — 51. Queck, anzeige von Imhof,

de Silvarum Statianarum condicione critica. Hal. 1859. — (42) nachtrag zu p. 575. — 52. Kritz, zu Tacitus Agricola. — — Zweite abtheilung. 28. Frohberger, anzeige von Rauchenstein, ausgewählte reden des Lysias. — XXXIV. Nochmals Juven. III, 107.

Heft X: 53. Classen, anz. von L. Doederlein öffentliche reden, 1860. — (44). Rumpf, anzeige von J Bekker carmina Homerica. — 54. Westphal, zwei strophen der Sappho. — 55. Lowinski, zur kritik der botenscene in den Sieben gegen Theben des Aeschylos. — 56. Braun, zu Sophokles Trach. 689. — 57. Volckmann, Philostratea. — 58. v. Gutschmid, ein beitrag zu den griechischen historikern. — 59. W. Rein, die neuere literatur der römischen staats · und rechtsalterthümer. — 60. Latendorf, de Cic. Sestianae §. 110. — — Zweite abtheilung. (27) Dinter, anz. von A. v. Göler, Cäsar's gallischer krieg ü. s. w. — XXXIX. Hartmann, anz. von Magerstedt, bilder aus der römischen landwirthschaft.

Rheinisches museum für philologie, XV, 3: A. Kirchhoff, homerische excurse (4), p. 329. — D. Dettlefsen, epilegomena zur Sillig'schen ausgabe von Plinius Naturalis historia (schluss), p. 367. — A. Schäfer, zur geschichte von Karthago, p. 391. — E. Göbel, zur texteskritik des Lucrez, p. 401. - F. G. Welcker, der erste monolog des sophokleischen Aias, p. 419. — Buecheler, coniectanea critica. — Miscellen, Literar - historisches: L. Spengel, zur "tragischen katharsis" des Aristoteles, p. 458: gegen Bernays. — Grammatisches: Th. Mommsen, über die buchstabenfolge des lateinischen alphabets, p. 463. - Epigraphisches: Th. Bergk, inschrift von der insel Keos, p. 467. — Kritisch-exegetisches: W. Teuffel, zu Aristophanes fröschen; v. 168 wird vorgeschlagen ἐπὶ ταὕτ' ἔψχεται: erklärung von v. 482. 1414. --Stahl, zu Thukydides, p. 475: Thuc. III, 38, 2 soll βλαβάς als glossem gestrichen werden: ib. 40, 5 wird διολ) ύναι für vulg. διόλλυιται vermuthet, III, 83, 1 erklärt, IV, 30, 2 vor τότε ein ή eingeschoben. — A. Hug, zu Cäsar, p. 477: es wird Bell. Gall. I, 26, 5 die orto für die quarto, 53, 4 periit, fuerunt für perierunt geschrieben, 26, 1 der satz diutius - contulerunt, 47, 1 die worte pridie eius diei ausgeworfen, 30, 5 in dem satz ea re permissa cett. eine lücke angenommen. — Bücheler, zu Petron, p. 482: in der halosis Troise wird vs. 13 und 21 furta für vulg. fata geschrieben, vs. 9 stipant graves Ferro recessus Danai ergänzt. - Reifferscheid, zu Seneca Rhetor, Valerius Maximus, lustinus, p. 483: Sen. Cont. p. 156 ist zu schreiben: parientem. Ingrati actio est: Valer. Max. V, 3 ext. 8 ist excelsam praesidis, dann decorata ut ossa sacrosancti herois colis zu . schreiben: lust. II, 7, 9 wird insolitis ibi vorgeschlagen. - Bremer, zu Gaius IV, 44, p. 484. - Nachtrag zur geschichte Karthago's, p. 488.

Zarncke, literarisches centralblatt, 1860, nr. 1: 0. Jahn, der

tod der Sophoniba auf einem wandgemälde, 4. Lpz. 1859: bezieht sich auf ein pompejanisches wandgemälde: anzeige von Bu. -Nr. 2: Corssen über aussprache, vocalismus und betonung der lateinischen sprache, bd. II. Leinzig. 1859: anzeige. - Pott. etvmologische forschungen auf dem gebiete der Indo-germanischen sprachen, zweite auflage, bd. I. Lemgo. 1851: enthält die prapositionen; der mangel an gliederung des stoffs, das streben die präpositionen auf möglichst kleine körperchen zurückzuführen, die häufige unentschiedenheit in hauptfragen wird tadelnd hervorgehoben, sonst aber das werk als eins von bleibendem werthe bezeich-Val. Rost, über ableitung, bedeutung und gebrauch der partikel ovr. 4. Götting. 1859: ov wird gefasst als ein adverbium zu determinativer nebenbestimmung der prädikate: das ganze beachtenswerth. — Nölting, über das lateinische deponens. 4. Wismar, 1859; lobende anzeige. — Nr. 3: Baumeister, hymni homerici acced. epigrammatis et Batrachomyomachia Homero vulgo attributis. 8. Lips. 1858: anerkennende anzeige von R. F. -Euripidis tragoediae. Rec. et comm. instr. R. Klots. Vol. III. p. 1, Orestem continens. Goth. 1859: in der kritik namentlich der conjecturalkritik unglücklich, wie an einzelnen stellen nachgewiesen wird; die erklärungen im ganzen zweckmässig. — Thudichum, zu Sophokles Antigone. 4. Giessen, 1858: gegen Böckh und Schwenck, dass von einem conflicte zweier sittlichen ideen die rede im stücke sei. — Celsi de medicina libri VIII. Ad fid. codd. rec. . . . C. Daremberg. 8. Lips. 1859: wird empfohlen. -Fritze, Euripides sämmtliche tragödien, 2 bde. 8. Berl. 1859: an-Wiskemann, die antike landwirthschaft und das ven Thünen'sche gesetz. 8. Lpzg. 1859: lobende anzeige von Bu, mit einzelnen nachträgen uud verbesserungen, die namentlich die benutzung der griechischen schriftsteller betreffen. - Nr. 4: Aristophanis Vespae, ed. Jul. Richter, 8. Berl. 1858: lobende auzeige; was p. 452 über das πιτάχιον τιμητικέν gesagt ist, sucht referent zu berichtigen. - Hultsch, Quaestiones Polybianae. 4. Zwickau, 1859: sehr gründlich werden die codd. und ihre stellung zu einander untersucht und daran untersuchungen über erthographie und syntactisches bei Polyb geknüpft. W., die griechischen vasen und terracotten der grossherzoglichen kunsthalle zu Karlsruhe, 8. Heidelberg. 1860: lobende anzeige von Bu. - O. Frick, das platäische weihgeschenk zu Constantinopel, 8. Lpzg 1859: anzeige. — Fr. Reber, die lage der Caria Hostilia und der Curia Julia, 8. München. 1858: der referent stimmt mit den resultaten der gründlichen untersuchung meist O. Jahn, die bedeutung und stellung der alterthumsstudien in Deutschland, 8. Berlin. 1859: anzeige. - Wilde, a descriptive catalogue of the antiquities of stone, earthen and vegetable materials in the museum of the Royal Irish Academy, 8. Dublin, 1858, anzeige: das buch wichtig wegen des versuchsdie alterthümer zu classificiren. - Nr. 5: Nobe, zur urgeschichte der donauländer zwischen Raab und Theiss, 8. Breslau. 1859: anzeige. - Rauchenstein, ausgewählte reden des Lysias, Ste aufig. 8. Berl. 1859: wird gelobt, einige stellen ausgehoben, wo mit unrecht conjecturen aufgenommen und zuletzt sehr die schlechte correctur beklagt. - Magerstedt, der weinbau der Römer, 8. Sondershausen, 1858: ganz verkehrt. - Nr. 6: Kunguaroc, nepi των Ελληνικών του Ξενοφώντος, Athen, 1859 [s. oben p. 756]: anzeige von Em. Mr, der die behauptung des verfassers, die E. ληνικά seien nur ein auszug des originalwerks, ganz verwirft. — Nr. 7: Röth, geschichte unserer abendländischen philosophie, bd. Il: die ältesten ionischen denker und Pythagoras, 8. Mannheim, 1858: anzeige von A. T., welche den zweck hat, auf das in dem buche hinzuweisen, was dem referenten des nachdenkens oder der ferneren untersuchung werth scheint: die anzeige ist sehr zu beachten. - Faselius, Latium oder das alte Rom in seinen sprüchwörtern, 8. Weimar. 1859: ohne werth. - Nr. 8: Δεξίππου φιλοσόφου Πλατωνικού είς τὰς Αριστοτέλους κατηγορίας απορίας καὶ λύσεις. Graece edidit L. Spengel, 4. München, 1859: anerkennende anzeige, eine reihe eigener emendationen enthaltend, nämlich, p. 7, 3 παραστατικά für στατικά, 8, 22 αν τι λέγειν für arzidezeir, 11, 25 erroeir für roeir, 13, 11 alkayng für máηης, 14, 23 προκειμένων für προειρημένων, 17, 26 ταυτα statt ταὐτά, ib. 27 ist τὸ αὐτό als glossem zu entfernen: 18, 2 fehlt ετερον nach τριχώς, 20, 3 muss καὶ 'Αρχύταν nach διομάζομεν gestellt werden, 78, 14 ist ovoíar in airíar zu verändern. -Plutarch's ausgewählte biographien, erklärt von O. Siefert, bd. I. Leipzig 1859: nicht besonders. - M. Seyffert, progymnasmata, 8. Lpzg. 1859: dem referenten erscheint der nutzen des buches zweifelhaft. - Nr. 9: Ad. Schöll, gründlicher unterricht über die tetralogie des attischen theaters und die compositionsweise des Sophokles u. s. w. 8. Lpzg. 1859: anzeige, in der der referent ganz entgegengesetzter ansicht mit dem verfasser zu sein erklärt. — Bernhardy, grundriss der griechischen literatur, II, 2. Halle, 8. 1859: anzeige. - Nr. 11: O. Heine, Stoicorum de fato doctrina. 4. Naumburg. 1859: lobende anzeige von F. W.: ref. widerspricht am ende einigen in den quellen vorgeschlagenen änderungen Heine's. - Schoemann, griechische alterthümer, bd. II. 8. Berlin. 1859 und C. F. Hermann, lehrbuch der gottesdienstlichen alterthümer der Griechen, 2te aufl. besorgt von B. Stark, 8. Heidelb. 1859: die anzeige von Bu beschäftigt sich vorzugsweise mit dem erstgenannten buche, an dem sie in einzelheiten ein paar ausstellungen macht, die sehr wohlfeil sind. -Nr. 13: Hippolyti refutationis omnium haeresium librorum decem quae supersunt. Recens. - Lud. Dunker et G. Schneidewin, 8. Götting, 1859: sehr anerkennende anzeige mit einigen eignen nachträgen. - Beckmann, ursprung und bedeutung des bernsteinnamens Elektron, 8. Braunsberg, 1859: der deutungsversuch erscheint dem referenten verfehlt. - II. Brunn, geschichte der griechischen künstler II, 2, 8. Stuttgart. 1859; lobende anzeige von Bu mit einigen nachträgen. - Nr. 14: Alexandri magni iter ad paradisum ex codd. mss. latinis primus edidit J. Zacher, 8. Königsb. 1859: mit einer einleitung über Alexander im mittelalter: anzeige. - L. Stephani, nimbus und strahlenkranz in den werken der alten kunst, 4. Petersb. 1859: anzeige von Bu. -Ad. Michaelis, das corsinische silbergefäss: 4. Leipzig 1859: lobende anzeige von Bu. - Nr. 15: Urlichs, über einige antike kunstwerke, 8. Wurzb. 1859: kurze und lobende anzeige von Bu. - K. Rossel, ein militairdiplom kaiser Trajan's aus dem römerkastell in Wiesbaden, 4. Wiesbaden, 1858: inhaltsanzeige. -Trogi Pompei historiarum Philippicarum epi-Nr. 16: Iustinus. toma. Rec. J. Jeep. 8. Lips. 1859: dazu editio minor. ib. 1859: die ausgabe bezeichnet einen fortschritt, doch macht referent auf Isidor's citate, die nicht benutzt, aufmerksam, und weist dann gut auf noch corrupte stellen hin. - Nr. 17: Lochnor, de Sophocle poeta σμηρικωτάτω, 4. Erlang. 1859: lobende anzeige, in der besonders auf die sammlung der beiwörter, welche Sophocles vom Homer entlehnt habe, aufmerksam gemacht wird. -H. Keil, quaestiones grammaticae 8. Lips. 1860: anzeige [s. ch. p. 756 . — Koutorga, essai historique sur les trapézites ou banquiers d'Athènes, 8. Paris. 1859: die sache sei nicht erschöpfend behandelt, wie z. b. aus zwei briefen des sogenannten Themistekles folge, dass schon zur zeit der perserkriege in Hellas sitte gewesen, geld bei einem trapeziten niederzulegen. [Die stellen beweisen das schwerlich!!!. — Nr. 19: Westermanni quaestionum Lysiacarum pars I. 4. Lips. 1860: anzeige. — Paulini carmen eucharisticum prolegomenis et adnotationibus illustratum. Dissertatio quam - defendet auctor L. Leipziger. 8. Breslau, 1858: anerkennende anzeige von Bu, der auf die oft nicht genügende interpunktion aufmerksam macht und einige stellen, die er anders als der verfasser auffasst, bespricht. — Häckermann, der vaticanische Apollo. 8. Greifswald, 1860: anzeige von Bu, der die abhandlung tadelt und unter anderem bervorhebt, dass der italische ursprung des marmor, aus dem die statue bestehe, nicht so sicher sei, als Häckermann glaube: es sei vielmehr marmo grece dazu verwandt. — Nr. 22: Drüger, untersuchungen üebr den sprachgebrauch der römischen historiker. 4. Güstrow, 1860: anzeige: es werden in der sehr wichtigen abhandlung abgehandelt 1. der conjunctiv des historischen perfects in nebensätzen; 2. der accusativus graecus; 3, quamquam cum coniunctivo; 4. der coniunctivus iterativus; 5. que — que: que — et: que — ac: et — que: 6, der absolute ablativ als neutrales substantiv: a, participia perfecti passivi, b, adjectiva neutra. - Nr. 23: Düntzer, die homerischen beiwörter des götter - und menschengeschlechts 8. Götting.

Schoemanni schediasma de Cyclopibus. 1859: inhaltsanzeige. — 4. Greifsw. 1859: inhaltsanzeige. - Nr. 24: Christ, grundzüge der griechischen lautlehre. 8. Leipz. 1859: obgleich der referent dem verfasser mangel an methode und viele fehler im einzelnen glaubt nachweisen zu können, giebt er doch zu, dass der stoff der lautlehre hier vollständiger als sonst wo zusammengestellt und auch das digamma sorgfältiger als früher behandelt worden sei. — Schmidt, beiträge zur geschichte der grammatik des griechischen und lateinischen, 8. Halle, 1859: die belesenheit in den alten grammatikern wird anerkannt, aber wo zum aufbau einer eignen grammatik übergegangen werde, da vermisse man alle klarheit [vgl. Philol. XV, p. 508]. — Nr. 25: L. Lange, über die bildung des lateinischen infinitivus praesentis passivi. 4. Wien, 1859: höchst beachtenswerthe schrift. — Alexandri Aphrodisiensis quae feruntur problematum libri III et IV ex ll. manuscr. emendavit H. Usener. 4. Berol. 1859: die arbeit wird sehr gelobt: referent emendirt p. 11, 20 οτι δι έρημίαν και κίτησικ, 14, 20 έπι τὸ δήλω, nimmt p. 12, 6 nach ωσί eine lücke an. - Lambeck, de Mercurii statua vulgo lasonis habita. 8. Bonn, 1860: lobende anzeige von Bu. — A. Conze, reise auf den inseln des thrakischen meeres. 4. Hannov. 1860: lobende anzeige von Bu, mit einigen verbesserungen zu den von Conze mitgetheilten inschriften: tab. 18, nr. 9 sei eni puoikens Teioidos vou Kolvovos; p. 69, col. Β., z. 6. κατ' νοθεσίαν δὲ Δωροθέου, p. 69, z. 6 συμμύσται: Σωκλής, p. 86 Στρόβιλος γρηστός, p. 87 a. e. Φιλόμηλα Meiriσκου Μειλήσιε χαίρε, p. 98 είδε γαρ όφθαλμοίς τον έμον νέκυν, elde dè τέχνον | Πώματι λαϊνέφ τοῦ χαχῷ έσσάμενον zu schreiben. — Nr. 27: Bachofen, versuch über die gräbersymbolik der alten. 8. Basel, 1859: als ein buch voll der seltsamsten träumereien charakterisirt von Bu. - Nr. 31: Lipsius, de Sophoclis emendandi praesidiis. 4. Leipzig. 1860: lobende anzeige von G. W., der angaben über einzelne handschriften berichtigt. - Schoemann, noch ein wort über Aeschylus Prometheus, 8. Greifswald, 1859, und J. Caesar, der Prometheus des Aeschylus. Zur revision der frage über seine theologische bedeutung. 8. Marburg, 1860: anzeige, mit zweifel über den werth der gründe, mit denen Cäsar gegen den von Rossbach und Westphal vom metrum hergenommenen beweis für die spätere abfassung des stückes kämpft. — M. Planck, über den grundgedanken des äschyleischen Agamemnon. 4. Ulm. 1859: anzeige. -

steinnamens Elektron, 8. Braunsberg, 1859: der deutungsversuch erscheint dem referenten verfehlt. - Il. Brunn, geschichte der griechischen künstler II. 2. 8. Stuttgart. 1859; lobende anzeige von Bu mit einigen nachträgen. - Nr. 14: Alexandri magni iter ad paradisum ex codd. mss. latinis primus edidit J. Zacher, 8. Königsb. 1859; mit einer einleitung über Alexander im mittelalter: anzeige. -- L. Stephani, nimbus und strahlenkranz in den werken der alten kunst. 4. Petersb. 1859: anzeige von Bu. tel Nichaelis, das corsinische silbergefäss: 4. Leipzig 1859: lobende anseige von Bu. - Nr. 15: Urlichs, über einige antike kunstwerke, S. Wuras. 1859; kurze und lobende anzeige von à alssei, ein militairdiplom kaiser Trajan's aus dem romerkastell in Wiesbaden, 4. Wiesbaden, 1858; inhaltsanzeige. -Ar. 16: Iustinus. Trogi Pompei historiarum Philippicarum epitoma. Rec. J. Jeen. S. Lips. 1859; dazu editio minor. ib. 1859; the ausgane negerchnet einen fortschritt, doch macht referent auf lactor's create, the nicht penutat, aufmerksam, and weist dann gut aut noch cocruste steilen hin. - Nr. 17: Lechner, de Numberie poets 1979 ... 198, 4. Erlang, 1859: lobende anzeige, in der besonners auf die sammung der beiwheter, welche Sophooles von Romer entichnt hate; aufmerksam gemacht wird. -1 1. quaestiones grammaticue S. Lips. 1860; anzeige [s. ob. America, essu assurance sur les tragézites ou lanpuers a Uneves. 5. Paris. 1859 nie sache sei nicht erschöpfend reducient, wie a. J. Jus away priefest des sugenmenten Themistoa.co hage. 1088 school tur test ter perserariege in Hellas sitte tenesco. Leit bei einem Tipenten meiternulegen. Die stellen - Nr 13 Vestermanni quaestio Manage the set recice rum Understan day a s. Lans 1960; amorige. - Familia to the transferor reversions of amorationing and astronomy Progressive today recorder meme I. Lagrager, & Bresland 1858. more consoler manage may the one and the one more conintervents for partners sain marge and emire station, the exna da. sandest require assumer — general manufic books & breakman tolkit and whiteething instit and another minimum and with anymous its martine, and the under en un Mexiconomic al No 22: 10 June Pay's settle "dopment 4 No. principles a verveu u 🐲 🗃 Milanesta 🗰 🧱 WILL AND A PROPERTY AND A STATE OF Samplement of A MA WHATHAM ! that weather & WWW HOR

## Index auctorum.

|                                |             | •                                               |
|--------------------------------|-------------|-------------------------------------------------|
|                                | pag.        | pag.                                            |
| Aesch. Agam. 19. 304. 817      | 163         | Apollon. Rhod. II, 376 161                      |
| <b>— 929.</b> 1060             | 356         | Aquila Rom. praef., 6. 17. 20 173               |
| — — 1465                       | 358         | — — 21. 33. 43. 44 174                          |
| — Septem ad Theb. 78—162       | 605         | —— 45 175                                       |
| — — 303<br>260 740             | 227         | Arat. Phae 965 603                              |
|                                | sq.         | Arcad. p. 10, 18. 14, 12. 39,                   |
| — — 371. 373                   | 225         | 6. 49, 12. 53, 10. 55, 22 713<br>- p. 56. 1 233 |
| — — 385, 402.                  | 227         |                                                 |
| 413, 418, 434, 440<br>453, 458 | 228<br>229  | - p. 57, 20. 58, 22. 73, 4.                     |
| 463. 465. 480. 481             | 230         |                                                 |
| - 403. 405. 400. 401<br>494    | 227         | Archiloch. fragm. 167 587<br>Arist. Av. 194 145 |
| 513, 515, 542, 564             | 230         | Eq. 725                                         |
| - 576. 587. 590. 591. 600.     | 200         | Nub. 266 717                                    |
| 601. 602                       | 231         | 357 sqq. 40                                     |
| 631, 635, 637, 638, 645.       |             | - Ran. 168. 482. 1414 757                       |
| 647. 685. 719                  | 232         | Arist. Eth. Nicom. 475 sqq.                     |
| - Suppl. 7. 60. 174            | 163         | - Ethic. 1095a 25. 1095b 15 466                 |
| - 496                          | 162         | = 1097a 27. 1097b. 25.                          |
| - Pers. 320. 328. 541. 651.    |             | 1099 a 33 488                                   |
| 675—77. 765. 875. 892          | 376         | 1121 b 15. 1124b. 89 493 ann.                   |
| - fragm. 7, p. 4. Nk. 444, p.  |             | - - 1129 b 14 60                                |
| 99. 29                         | 162         | 1129 a 31                                       |
| — 'Apytiot                     | 161         | 1129  b  31                                     |
| Aesop. fab. 183. 266 Cor.      | 721         | 1130 b 10 64                                    |
| Aleman fr. 23                  | 591         | 1131 a 20. 1132a. 5 65                          |
| 24                             | 590         | 1132 a 13 66                                    |
| <b>— — 46</b>                  | 591         | 1132 b 22 67                                    |
| — — 92 147                     | 592         | 1133 a 489                                      |
| Alex. Aet. El. I, 32           | 587         | 1133 a 14 68                                    |
| — Aphrodisiensis               | 761         | - - 1133 a 33 70                                |
| Anthol. lat.                   | <b>3</b> 55 | 1133 b 6 71                                     |
| — Pal. III, 10                 | 158         | - - 1134 a 22. 32 73                            |
| — — V, 106. 250                | 155         | - - 1134 b 2. 1135b. 2 74                       |
| — — VI, 53                     | 154         |                                                 |
| — — VII. 457                   | 156         | 1142 b 7. 1153a. 15 489                         |
| — — XIII, 28                   | 157         | 1156 a 16 488                                   |
| Antiph. Tetral. I, p. 3. I, 8, |             | 1184 a 14. 1190 b 20.                           |
| 5. Tetral. β, 2. 8.            | 572         | 1191 a 27. 1195 a 31.                           |
| Apollon. Rhod. I, 40 sqq. 146. |             | 1196 b 26. 1196 b 36.                           |
| 637. 1113. II, 175             | 160         | 1197 b 37. 1198 a 26.                           |

| . Index at                                        | ctorum. 765                       |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------|
| p.                                                | P.                                |
| Arist. Eth. 1198 b 30. 1200 a 30.                 | 20, 49. 111, 2, 4. 3, 9 DIS       |
| 1201 a 14. 1202 a 33.                             | 10. 5. 12. 10. 24. 25 · 372       |
| 1205 a 13. 1205 b 33.                             | Cic. rep. 11, 10 564              |
| 1209 b 5. 1210 a 21.                              | Clem. Alex. protr. 26a 528        |
| 1913 h 4 1915 h 5.                                | Cleomachus 602                    |
| 1217 a 33. 1217b. 13 493 ann.                     | Corneliae epist. 625              |
| 1218 a 8. 14. 15. 1223 a                          | Corn. Nep. Alc. 2, 3 623          |
| 39 1225b 13 493 ann.                              | - Attic. c. 2, 4 625              |
| — — 1238b. 38 488                                 | 3, 3  624                         |
| - Polit. VII, 4 164                               |                                   |
| — — 1253a. 1. 1263a. 35 sq. 499                   | l                                 |
| — epist. 353                                      | Chebr 13 824                      |
| Arnob. adv. G. V. 18 167                          | — Hamile, 1, 4 625                |
| Athen. II, 506 a 529                              | Corp. Inscr. Gr. n. 125, 25 3ann. |
| v. Callimachus.                                   | <b>429 2</b>                      |
| Athenag. pro Christ. c 1. 527                     | 557 <b>548</b>                    |
| - $-$ c. 6.11. 12. 23.27 528                      | 717                               |
| Babr. fab. 2, 3 723                               |                                   |
| <u>4, 8</u> 726                                   | 1160, 3                           |
| - - 10, 14 726                                    | 1675, 6 <b>3</b>                  |
| - 12. 17. 27 725                                  |                                   |
| = - 19, 2 726                                     |                                   |
| = 25, 10 723                                      | 1                                 |
| -25, 10 723 $-42, 8$ 724                          |                                   |
| -47, 0 723                                        | 1                                 |
| $\frac{-}{-}$ 50, 19 726                          | 1                                 |
|                                                   | 1                                 |
|                                                   | 1 TITE                            |
|                                                   | 1 7.772                           |
| 76, 9 $79, 8$ $724$                               |                                   |
| 15, 5 120 724                                     |                                   |
| 94, 7. 116, 12 724                                |                                   |
| 117, 10 726                                       |                                   |
| ——————————————————————————————————————            |                                   |
| 125, 4 726                                        |                                   |
| - 126, 3 723                                      |                                   |
| 127, 1. 130, 10. <b>131</b> , 5.                  |                                   |
| 134, 1. 137, 9 725                                |                                   |
| Caesar. B. C. I, 22. 48. III, 48 371              | -3691 25. 27                      |
| — B. G. 1, 26. 30. 47. 53 757                     | — — 3692                          |
| — III, 29 373                                     |                                   |
| VII, 62 371                                       |                                   |
| Callimach. ap. Athen. VII, 106                    | -5275 12                          |
| p. 318 371                                        | 5825b                             |
| Catull. 31 extr. 618                              |                                   |
| <b>— 61, 46. 226 619</b>                          |                                   |
| <b>— 68, 63 626</b>                               |                                   |
| Cic. or. in Catil. 565                            |                                   |
| — Sest. 25. 32. 41. 49 411                        | 6883 7                            |
| 09 371                                            |                                   |
| - Verr. I, c. 50-56 234 sqq.                      | -6891 21                          |
| I, §. 143 245 ann. 257 sqq.<br>I, §. 150 255 ann. | -6937 21. 27                      |
| — — 1, §. 150 255 ann.                            | 6944 <u>15</u>                    |
| — legg. 1, 6, 18, 11, 31, 32.                     | ! — <b>—</b> 6950 <b>34</b>       |
| 12, 34. 21, <b>55</b> . 11, 4, 9. 7,              | -6953 14                          |
| 16. 8, 19. 20. 9, 22. 11, 26.                     | 6958. 6978 · 22. 27               |
| 28. 13, 33. 16, 10. 17, <b>42.</b>                |                                   |
|                                                   |                                   |

| 10 F                           |             |                                                                     |           |
|--------------------------------|-------------|---------------------------------------------------------------------|-----------|
|                                | p.          |                                                                     | p.<br>705 |
| Cf. s. Ephemeris. Lebas. Ross. |             | Hom. Jl. ⊿ 776                                                      | 705       |
| Demosth. or. 27, 5             | 532         | — м, 35                                                             | 705       |
| -27, 11                        | 533         |                                                                     | 37 l      |
|                                | 534         | N.80                                                                | 543       |
| - $-$ 27, 18                   | 535         | N, 80<br>,, 439                                                     | 705       |
| 45, 6                          |             | W 101                                                               | 123       |
| Dexippus philos.               | 759         | F, 121                                                              |           |
| Duris Samius                   | 233         |                                                                     | 371       |
| Ephem. Archaeol. nr. 602       | 10          |                                                                     | 686       |
| <u> </u>                       | 11          | —                                                                   | 181       |
| Epiphan.                       | 354         | <b></b> " 754                                                       | 371       |
| Epitom. Iliad. 82              | 622         |                                                                     | 693       |
| Eurip. Elect. 83               | 527         | — — P, 575                                                          | 688       |
| Ion. 463                       | 554         | $- = \Sigma 120, 225$                                               | 181       |
|                                | 373         | ——————————————————————————————————————                              |           |
|                                | 163         | 500                                                                 | 704       |
| - T. 38                        |             | ,, 528                                                              |           |
|                                | 373         | <u>" 585</u>                                                        | 692       |
|                                | 616         |                                                                     | 705       |
|                                | 162         | — <b>Ф</b> , 567                                                    | 686       |
| — Troad. 439                   | 162         | $ \Omega$ , 79                                                      | 686       |
| Eustath. ad Od. Ω, 263         | 530         | Hom. Od. α, 29                                                      | 712       |
| Gaius IV, 44                   | 757         | » 92                                                                | 714       |
| Hermes. fr. 3, 7               | 527         | — — » 111                                                           | 712       |
| Hesiod. O. et D. 132, 325, 737 |             |                                                                     | 707       |
| — Theog. 199                   | 581         | $ \gamma$ , 170                                                     | 700       |
|                                |             | # 127 220                                                           | 689       |
| Hesych. s. åtrogov             | 500         | $-$ - $\theta$ , 127. 229                                           | 707       |
| — <b>–</b> βάψας               | 529         |                                                                     |           |
| — - χμέλεθοα                   | 352         | » 421                                                               | 713       |
| — — Μίμας                      | 529         | » 427<br>» 452<br>» 601                                             | 707       |
| — – Ολοθόρ                     | <b>26</b> 9 | · 601 د — —                                                         | 543       |
| ύγιοῦν τὸ σαὐξοῦν. 4ασ-        |             | — — 000 sqq.                                                        | 577       |
| γανιῶσαν                       | <b>53</b> 0 | — <b>— 7</b> 59                                                     | 707       |
| Himer, ap. Cram. Anecd. Oxon.  |             | ε, 65                                                               | 713       |
| III, p 223                     | 13          | 270                                                                 | 699       |
| Hippon. fr. VI. VII. Mein.     | 522         | » 331                                                               | 681       |
| Hom. Il. A, 5                  | 543         | » 331<br>ζ, 269                                                     | 699       |
| 107                            | 692         | $\eta$ , 107 578.                                                   |           |
| 156                            |             | » 142                                                               | 707       |
|                                | •           | 100                                                                 | 713       |
|                                | add.        | » 188                                                               |           |
| - - 481. 611                   | 103         | 9,560                                                               | 688       |
| - B, 537. 817                  | 688         |                                                                     | 714       |
| 4, 105<br>,, 329               | 716         | $ \times, 226$<br>$ \times 333$                                     | 149       |
| ,, 329                         | 705         | — — » 333                                                           | 707       |
| - <i>- E</i> , 194             | 704         | $\begin{array}{cccc} - & \lambda, & 15 \\ - & - & 191 \end{array}$  | 697       |
| Z, 117                         | 704         | — — » 191                                                           | 705       |
| <b>—  "</b> 130                | <b>68</b> 8 | $-\mu$ , 208, 214                                                   | 149       |
| ", $329$                       | 705         | $ \nu$ , 42. 60                                                     | 713       |
| ", 409                         | 694         | — <b>* 77.</b> 102. 108                                             | 714       |
|                                | 707         | * 704                                                               | 707       |
| ,, 472<br>,, 509               | 705         | t 263 286                                                           | 688       |
| ,, JUI                         |             | $\xi$ , 263. 286                                                    |           |
| — H, 328. 409 sq. $\Theta$     | 372         | — <b>* 475</b>                                                      | 693       |
| 1,334                          | 543         |                                                                     | 692       |
| — —                            | 688         | — - » 545                                                           | 149       |
| — <b>— К, 5</b> 35             |             | — » 608                                                             | 707       |
| — — " 573                      | 704         | $\pi$ , 401                                                         | 692       |
| <i>- ⊿</i> , 155               | 680         | $ \sigma$ , 191. 270                                                | 543       |
| <del></del>                    | 708         | $\begin{vmatrix} - & -\sigma, 191.270 \\ - & - & 414 \end{vmatrix}$ | 705       |
| · •                            |             | ••                                                                  |           |

| In                                                                | des r      | uctorum.                                            | 765        |
|-------------------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------------|------------|
|                                                                   | p.         | 1                                                   | p.         |
| Hom. Od. v, 260                                                   | 707        | Iuven. Sat X, 28-30                                 | 438        |
| q, 404. 410. 411                                                  | 715        | 36-38                                               | 439        |
| $ \omega$ , 163 $-$ 252. 347. 373                                 | 707        | - 47. 61. 63. 64                                    | 440        |
| , 252, 341, 513                                                   | 692        | - 65. 69. 70                                        | 441        |
| Horat. Carm. 1, 9. 37, 20                                         | 731        | 72-74<br>74-77, 77-78                               | 412        |
| II, 2, 1, 13                                                      | 150        | 78-81. S7. 88                                       | 443        |
| - = 18, 14                                                        | 573        |                                                     | 445        |
| - III, 1, 1-4. 2 et 3. 24, 4.                                     |            | 114. 116                                            | 416        |
| IV, 4, 14                                                         | 370        | 152, 153, 155, 156, 163                             | 210        |
| - Epist. II, 2, 52. Sat. I, 10,                                   |            | -66                                                 | 447        |
| 21. 11, 5, 90. 91. 11, 8                                          | ,          | 179-185                                             | 448        |
| <b>52. 53</b>                                                     | 570        | Laelius Felix                                       | 168        |
| Host. ap. Macrob. Saturn. VI.                                     | ,          | Lebas inscript. nr. 434                             | 26         |
| 5, 8 631                                                          | ann.       | no. 1528                                            | 27         |
| Inscript. graec. inedd. Ross.                                     |            | » 1752. 1753 2<br>» 1754                            | 6. 27      |
| no. 275, II, 18, p. 25<br>— Rhang. no. 354 B. 5 vol.              | 30         | » 1754                                              | 26         |
| - Khang. no. 354 B. 5 vol.                                        |            | Liban. p. 25, 4 R.                                  | 233        |
| 1, p. 405                                                         | 38         | Liv. 1, 5. 3, 65                                    | 570        |
| - nov. 374. 548. 550.                                             |            | - 5, 34<br>- 5, 37                                  | 371        |
| 745. 757.                                                         |            | - 5, 37                                             | 370        |
| - latt. Orelli - Henzen nr.                                       |            | - 6, 19<br>- 21, 28, 23, 38<br>Lucan. Phars. 1, 126 | 570        |
| 5657. 6653                                                        | 561        | - 21, 20, 20, 30                                    | 370        |
| - in Africa repertae                                              | 756        |                                                     |            |
| <ul> <li>ap. Muchar (geschichte der Steiermark I, 383)</li> </ul> |            | Lucret I, 190<br>Lys. c. Eratosth. 48               | 626        |
| - in Austria rep.                                                 | 718        |                                                     | 142<br>636 |
| - ap. Leodium                                                     | 742        |                                                     |            |
| - nov. 178, 179, 374, 375                                         |            |                                                     | 166        |
| 380. 381. 543 sq. 561 sq.                                         |            |                                                     | 167        |
| 568 sq.                                                           | 745        | propitior                                           | 166        |
| - ap. Renier                                                      | 741        | — propitior — rogare                                | 167        |
| lustin. II, 7                                                     | 757        | Nummi gr. et lat. 744, 746.                         | 747        |
| Juven. Sat. VI, 147                                               | 755        | Orpheus Argon. 693                                  | 584        |
| - VIII, 2. 4. 5                                                   | 416        | - fragm. 47 Herm.                                   | 527        |
| <b>— - 6—9</b>                                                    | 417        | Ovid. Fastt. I, 208. 215                            | 150        |
| 11. 37. 38<br>40. 56. 57                                          | 421        | Petron. Hal. Tr. 9. 13. 21                          | 757        |
| <b>— — 40. 56. 57</b>                                             | 422        | Phaedr. fab. I. 19. 8-10. 25,                       |            |
| <b> 62. 63</b>                                                    | 423        | 6.7. 28, 10. 30, 6                                  | 186        |
| 68. 69. 93. 105-7                                                 | 424        | — V, prol. 4                                        | 619        |
| 108. 109. 131. 146-7                                              |            | - append fabb Perott. 7, 1                          | 620        |
| 195                                                               | 426        | Pindarus                                            | 59         |
| -221-3, 228-30, 233                                               | 427        | — Isthm. 1, 34                                      | 601        |
| - <del>- 266. 270</del>                                           | 428        | - Nem. 1, 24-55                                     | 56         |
| - IX, 6-8. 14                                                     | 428<br>429 | 50<br>37. 64                                        | 601<br>56  |
| 22-26 $38-40$                                                     | 430        | III, 43 sq.                                         | 594        |
| 46. 47                                                            | 431        | IV, 9. 23                                           | 56         |
| 50-53                                                             | 432        | 36, 43, 54                                          | 57         |
| - 68. 84                                                          | 433        | 64. 69                                              | 58         |
| - 89. 90. 100. 118-26                                             | 434        | 64. 69<br>89. 93                                    | 59         |
| 130-133. 137-8                                                    | 437        | - Ol. VIII, 16. 39. 45. 54                          | 52         |
| 142-4                                                             | 436        | - VIII, 56. IX, 16. 76. 89                          | 53         |
|                                                                   | 437        | - IX, 109. XIV, 5. 11. 13. 2                        | 54         |
| - X, 4-6. 8-11                                                    | 438        |                                                     | 148        |
|                                                                   |            | - Charm. p. 155 d. Euthyphro                        |            |
| 7500                                                              |            |                                                     |            |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | р.                                                                                             |                                                                                                                                                                                                            | Γ.                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 8 d. Laches 187 c. 188                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                | Thucyd. II, 90                                                                                                                                                                                             | 302                                                                                                                                      |
| d. 199 e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 373                                                                                            | - III, 11                                                                                                                                                                                                  | 342                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 373                                                                                            | - 13                                                                                                                                                                                                       | 348                                                                                                                                      |
| David 1 57 (1 9 40 )                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>53</b> 0                                                                                    | <b>– 17</b>                                                                                                                                                                                                | 343                                                                                                                                      |
| Procus ad Verg. Georg. 3, 19 Procop. B. goth. III, 32 Paellus ineditus                                                                                                                                                                                                                                                            | 200                                                                                            |                                                                                                                                                                                                            | 2 2                                                                                                                                      |
| Procop. D. gotn. 111, 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 565                                                                                            | <b>— 29</b>                                                                                                                                                                                                | 312                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>5</b> 23                                                                                    | <b>— 30</b>                                                                                                                                                                                                | 304                                                                                                                                      |
| Pseudo - Phocyl. 104. 129                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 647                                                                                            | <b>— 38. 40.</b> . <b>3</b> .                                                                                                                                                                              | 41. 757                                                                                                                                  |
| Pseudo - Plutarch. vit. Hom.                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                | <b>— 44</b>                                                                                                                                                                                                | 341                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 527                                                                                            | <b>— 56</b>                                                                                                                                                                                                | 298                                                                                                                                      |
| Ross. inscr. in nov. Mus.Rhen.IV,                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                |                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                | <b> 68</b>                                                                                                                                                                                                 | 107                                                                                                                                      |
| p. 185. nr. 18 A, 4 31 ann                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | .31                                                                                            | 83                                                                                                                                                                                                         | 757                                                                                                                                      |
| Sallust. Jug. 41, 7<br>— 94, 1<br>Sapph. frag. 88                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 564                                                                                            | <b>– 30</b>                                                                                                                                                                                                | 757                                                                                                                                      |
| 94.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 361                                                                                            | _ IV, 73                                                                                                                                                                                                   | 309                                                                                                                                      |
| Sannh, frag. 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 592                                                                                            | - 117                                                                                                                                                                                                      | 313                                                                                                                                      |
| Scholl. inedd. ad Arist.                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 592<br>523                                                                                     | V Q                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                          |
| Scholl, medd, ad Arist.                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 020                                                                                            | — V, 8<br>— 15                                                                                                                                                                                             | 305                                                                                                                                      |
| Senec. Rhetor.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 757                                                                                            |                                                                                                                                                                                                            | 310                                                                                                                                      |
| Serv. ad Verg. Aen. 2, 201                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 530                                                                                            | <b>— 85</b>                                                                                                                                                                                                | 282                                                                                                                                      |
| Solon, fr. 36, 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 585                                                                                            | <b>— 90</b>                                                                                                                                                                                                | 284                                                                                                                                      |
| Solon. fr. 36, 13<br>Sophocl. Aiac. 216<br>— — 434                                                                                                                                                                                                                                                                                | 132                                                                                            | - VI, 20 3:                                                                                                                                                                                                | 29. 333                                                                                                                                  |
| A34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 131                                                                                            |                                                                                                                                                                                                            | 35. 337                                                                                                                                  |
| 404                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                |                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                          |
| - Oed. R. 1495. 1512. 1513                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 363                                                                                            | — 2Z                                                                                                                                                                                                       | 339                                                                                                                                      |
| - Alead. 85 Nk.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 527                                                                                            | — 22<br>— VIII, 63                                                                                                                                                                                         | 317                                                                                                                                      |
| - Tham. 221 Nk.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 527                                                                                            | Tyrt. fr. IV, 7                                                                                                                                                                                            | 585                                                                                                                                      |
| Soterichos vs. 15-18. 42. 62.                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                | Tyrt. fr. IV, 7<br>Valer. Max. V, 3                                                                                                                                                                        | 757                                                                                                                                      |
| 80. 157                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 352                                                                                            | Varr. L. L. V, p. 52 ed. Sp                                                                                                                                                                                | p. 461                                                                                                                                   |
| 27 07                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 350                                                                                            | V - 62                                                                                                                                                                                                     | 482                                                                                                                                      |
| 80. 157<br>— 87 – 97<br>Stat. Silv. 1, 3, 50 620 a                                                                                                                                                                                                                                                                                | 338                                                                                            | — V, p. 53                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                          |
| Stat. Silv. 1, 3, 50 620 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | onn.                                                                                           | - » 64. 91                                                                                                                                                                                                 | 455                                                                                                                                      |
| Steph. Byz. s. Γάζα                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 529                                                                                            | — » 95                                                                                                                                                                                                     | 454                                                                                                                                      |
| Stat. Silv. 1, 3, 50 620 s<br>Steph. Byz. s. Γάζα<br>Strab. p. 294 Cas.                                                                                                                                                                                                                                                           | 727                                                                                            | - * 64. 91<br>- * 95<br>- * 133                                                                                                                                                                            | 461                                                                                                                                      |
| - p. 299. 301. 316.333. 378. 448                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 728                                                                                            | a 152                                                                                                                                                                                                      | 456                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                |                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                          |
| 455 467, 498 506, 565,                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                | - VI. n. 183, 222                                                                                                                                                                                          | -                                                                                                                                        |
| 455. 467. 498. 506. 565.                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                | — VI, p. 183. 222                                                                                                                                                                                          | 456                                                                                                                                      |
| 674. 686. 696                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 729                                                                                            | — VI, p. 183. 222<br>— 223                                                                                                                                                                                 | 456<br>450                                                                                                                               |
| 674. 686. 696<br>— 713. 726. 757. 797. 806. 836                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 729<br>730                                                                                     | — VI, p. 183. 222<br>— 223<br>— 264                                                                                                                                                                        | 456<br>450<br>451                                                                                                                        |
| 674. 686. 696<br>— 713. 726. 757. 797. 806. 836                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 729<br>730                                                                                     | - VI, p. 183. 222<br>- 223<br>- 264<br>- 268                                                                                                                                                               | 456<br>450<br>451<br>463                                                                                                                 |
| 674. 686. 696 — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofi., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9                                                                                                                                                                                                                                                | 729<br>730<br>627<br>373                                                                       | — VI, p. 183. 222<br>— 223<br>— 264<br>— 268<br>— VII, 293                                                                                                                                                 | 456<br>450<br>451                                                                                                                        |
| 674. 686. 696<br>— 713. 726. 757. 797. 806. 836<br>Suetofi., v. Terent.<br>Tacit. Agr. c. 9<br>— Germ. c. 30                                                                                                                                                                                                                      | 729<br>730<br>627<br>373<br>627                                                                | — VI, p. 183. 222<br>— 223<br>— 264<br>— 268<br>— VII, 293                                                                                                                                                 | 456<br>450<br>451<br>463<br>463                                                                                                          |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836  Suetofi., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30  Terent Andria A. 3. 3. Eun.                                                                                                                                                                                                  | 729<br>730<br>627<br>373<br>627                                                                | - VI, p. 183. 222<br>- 223<br>- 264<br>- 268<br>- VII, 293<br>- 317. 355                                                                                                                                   | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451                                                                                                   |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836  Suetofi., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30  Terent Andria A. 3. 3. Eun.                                                                                                                                                                                                  | 729<br>730<br>627<br>373<br>627                                                                | - VI, p. 183. 222<br>- 223<br>- 264<br>- 268<br>- VII, 293<br>- 317. 355<br>- 359                                                                                                                          | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456                                                                                            |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836  Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30  Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42                                                                                                                                                                          | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570                                                         | - VI, p. 183. 222<br>- 223<br>- 264<br>- 268<br>- VII, 293<br>- 317. 355<br>- 359                                                                                                                          | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464                                                                                     |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofi., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24—25. 4, 7, 42 Theogn. 533                                                                                                                                                                | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570                                                         | - VI, p. 183. 222<br>- 223<br>- 264<br>- 268<br>- VII, 293<br>- 317. 355<br>- 359<br>- 382<br>- 384                                                                                                        | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464                                                                                     |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofi., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24—25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063                                                                                                                                                        | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587                                           | - VI, p. 183. 222<br>- 223<br>- 264<br>- 268<br>- VII, 293<br>- 317. 355<br>- 359<br>- 382<br>- 384<br>- VIII, 394                                                                                         | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464<br>452<br>437                                                                       |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofi, v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24—25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063                                                                                                                                                         | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570                                                         | - VI, p. 183. 222<br>- 223<br>- 264<br>- 268<br>- VII, 293<br>- 317. 355<br>- 359<br>- 382<br>- 384                                                                                                        | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464                                                                                     |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofi, v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24—25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3                                                                                                                                  | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587                                           | - VI, p. 183. 222<br>- 223<br>- 264<br>- 268<br>- VII, 293<br>- 317. 355<br>- 359<br>- 382<br>- 384<br>- VIII, 394<br>- 396                                                                                | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464<br>452<br>437                                                                       |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofi., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24—25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. 1, 10                                                                                                                   | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>373<br>306                             | - VI, p. 183. 222<br>- 223<br>- 264<br>- 268<br>- VII, 293<br>- 317. 355<br>- 359<br>- 382<br>- 384<br>- VIII, 394<br>- 396<br>- 409                                                                       | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464<br>452<br>457<br>454                                                                |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836  Suetofi., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30  Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42  Theogn. 533  — 1063  Theophr. Charact. c. 3  Thucyd. 1, 10  — 20                                                                                                        | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>373<br>306<br>319                      | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415                                                                                                  | 456<br>450<br>431<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464<br>452<br>437<br>454<br>452<br>451                                                  |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. 1, 10  — 20  — 26                                                                                                       | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>373<br>306<br>319<br>272               | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417                                                                                            | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464<br>452<br>457<br>454<br>451<br>461                                                  |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. 1, 10  — 20  — 26  — 39                                                                                                 | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>373<br>306<br>319<br>272<br>328        | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457                                                                        | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464<br>452<br>437<br>454<br>452<br>451<br>461                                           |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. 1, 10  — 20  — 26  — 39  — 69. 70. 71                                                                                   | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>373<br>306<br>319<br>272<br>328<br>350 | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457 - IX, 459. 461                                                         | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464<br>452<br>437<br>454<br>452<br>451<br>461<br>457                                    |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. I, 10  — 20  — 26  — 39  — 69. 70. 71                                                                                   | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>306<br>319<br>272<br>328<br>350        | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457 - IX, 459. 461 - 472. 491                                              | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464<br>452<br>437<br>454<br>452<br>451<br>461                                           |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. I, 10  — 20  — 26  — 39  — 69. 70. 71                                                                                   | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>306<br>319<br>272<br>328<br>350        | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457 - IX, 459. 461 - 472. 491                                              | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464<br>452<br>437<br>454<br>452<br>451<br>461<br>457                                    |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. I, 10  — 20  — 26  — 39  — 69. 70. 71                                                                                   | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>306<br>319<br>272<br>328<br>350        | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457 - 1X, 459. 461 - 472. 491 - 492                                        | 456<br>450<br>451<br>463<br>451<br>456<br>464<br>452<br>457<br>451<br>461<br>457<br>458<br>458<br>459                                    |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. I, 10  — 20  — 26  — 39  — 69. 70. 71                                                                                   | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>306<br>319<br>272<br>328<br>350        | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457 - IX, 459. 461 - 492 - 504                                             | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464<br>452<br>457<br>454<br>452<br>451<br>461<br>459<br>452<br>464                      |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. I, 10  — 20  — 26  — 39  — 69. 70. 71                                                                                   | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>306<br>319<br>272<br>328<br>350        | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457 - IX, 459. 461 - 472. 491 - 492 - 504 - 507                            | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>452<br>457<br>454<br>451<br>461<br>457<br>458<br>459<br>452<br>464                      |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. I, 10  — 20  — 26  — 39  — 69. 70. 71                                                                                   | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>306<br>319<br>272<br>328<br>350        | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457 - IX, 459. 461 - 472. 491 - 492 - 507 - 510                            | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>452<br>457<br>452<br>451<br>457<br>458<br>459<br>452<br>464<br>462<br>455               |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. I, 10  — 20  — 26  — 39  — 69. 70. 71                                                                                   | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>306<br>319<br>272<br>328<br>350        | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457 - 1X, 459. 461 - 472. 491 - 492 - 504 - 507 - 510 - 528                | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>464<br>452<br>457<br>454<br>451<br>457<br>458<br>459<br>452<br>464<br>462<br>455<br>460 |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. I, 10  — 20  — 26  — 39  — 69. 70. 71                                                                                   | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>306<br>319<br>272<br>328<br>350        | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457 - 1X, 459. 461 - 472. 491 - 492 - 504 - 507 - 510 - 528 - X, 554       | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>452<br>457<br>452<br>451<br>457<br>458<br>459<br>452<br>464<br>462<br>455               |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. I, 10  — 20  — 26  — 39  — 69. 70. 71                                                                                   | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>306<br>319<br>272<br>328<br>350        | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457 - 1X, 459. 461 - 472. 491 - 492 - 504 - 507 - 510 - 528 - X, 554 - 571 | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>452<br>457<br>452<br>451<br>461<br>459<br>459<br>452<br>464<br>462<br>455<br>460<br>462 |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofn., v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. I, 10  — 20  — 26  — 39  — 69. 70. 71                                                                                   | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>306<br>319<br>272<br>328<br>350        | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457 - 1X, 459. 461 - 472. 491 - 492 - 504 - 507 - 510 - 528 - X, 554 - 571 | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>452<br>457<br>452<br>451<br>461<br>459<br>459<br>452<br>464<br>462<br>455<br>460<br>462 |
| 674. 686. 696  — 713. 726. 757. 797. 806. 836 Suetofi, v. Terent. Tacit. Agr. c. 9  — Germ. c. 30 Terent. Andria 4, 3, 3. Eun.  1, 1, 24-25. 4, 7, 42 Theogn. 533  — 1063 Theophr. Charact. c. 3 Thucyd. i, 10  — 20  — 26  — 39  — 26  — 39  — 73  — 74  — 75. 76  — 77  — 78  — 74  — 75. 76  — 82  — 83  — 84  — 134  — II, 15 | 729<br>730<br>627<br>373<br>627<br>570<br>556<br>587<br>306<br>319<br>272<br>328<br>350        | - VI, p. 183. 222 - 223 - 264 - 268 - VII, 293 - 317. 355 - 359 - 382 - 384 - VIII, 394 - 396 - 409 - 415 - 417 - 418. 438. IX, 457 - 1X, 459. 461 - 472. 491 - 492 - 504 - 507 - 510 - 528 - X, 554 - 571 | 456<br>450<br>451<br>463<br>463<br>451<br>456<br>452<br>457<br>454<br>451<br>457<br>458<br>459<br>452<br>464<br>462<br>460               |

